Heinrich Lüders

Philologica Indica



Heinrich Liders

# Philologica Indica

Ausgewählte kleine Schriften

Heinrich Lüders

Festgabe zum siebzigsten Geburtstage am 25. Juni 1939 dargebracht von Kollegen, Freunden und Schülern

> Mit einem Bildnis und einer Tafel

> > <u> 280</u>





Die chinesischen Schriftzeichen wurden uns von der Reichsdruckerei in Berlin leibweise zur Verfugung gestellt

## Berehrter Berr Geheimrat!

Zu Ihrem 70. Geburtstag wissen wir Ihnen kein besseres Gesehenk zu bieten als diese Auswahl Ihrer kleinen Schriften, die, bisher an vielen Stellen verstreut, sehwer benutzbar waren und nun gesammelt besser ihrem Zweek dienen werden.

Den Titel Philologica Indica tragen sie nicht von ungefähr; dieser soll Ihren Willen zum Ausdruck bringen, die Normen der Philologic auf unsere breitgelagerte Wissenschaft anzuwenden und dort heimisch zu machen. Aus Ihren Schriften spricht zu uns der Meister des strengen Stils.

Mit der Überreichung der Festgabe verbinden wir unseren Dank an Sie und unsere besten Wunsebe für Ihre Gesundheit und Ihr Wohl.

Berlin, den 25. Juni 1939.

Ihre Freunde, Kollegen und Schüler

### Inhalt.

Seite

526

546

| Die Sage von Rsyaspiga (Gött Nachr Phil Hist Kl 1897, S 87-135)            | 1   |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| Zwei indische Etymologien (Gött Nachr Phil-Hist Kl 1898, S 1-5)            | 43  |
| Zur Sage von Rsyaśrnga (Gott Nachr Phil Hist Kl 1901, S 28-50)             | 47  |
| Ārya Suras Jatakamālā und die Fresken von Ajantā (Gott Nachr Phil Hist     |     |
| Kl 1902, S 758-762)                                                        | 73  |
| Sanskrit ālāna (KZ 38, 1905, S 431—433)                                    | 77  |
| Eine indische Glosse des Hesychios (KZ 38, 1905, S 433f)                   | 79  |
| Die Jatakas und die Epik Die Krana Sage (7DMG 58, 1904, S 687-714)         | 80  |
| Das Wurfelspiel im alten Indien (Abh Gott Ges Wiss, Plul Hist Kl., Neue    |     |
| Folge, IX, 2, 1907, S 1—75)                                                | 106 |
| Line indischo Speiseregel (ZDMG 61, 1907, S 641-644)                       | 175 |
| Sanskrit multa, multaphala, phala (KZ 42, 1009, S 103-206)                 | 179 |
| Das Sariputraprakarana, em Drama des Asvaghosa (BSB 1911, S 388-411)       | 100 |
| Tpigraphische Beitrage I Die Inschriften von Bhattiprolii II Die Inschrift |     |
| von Ara (BSB 1012, S 800-831)                                              | 213 |
| Die Sakas und die 'nordarische' Sprache (BSB 1913, S 406-427)              | 230 |
| Die Pranidhi Bilder im neunten Tempel von Bazuklik (BSB 1913, S 864-884)   | 255 |
| Ppigraphische Beitrage III Das vierte Saulen Edikt des Asoka (BSB 1013,    |     |
| 8 088—1028)                                                                | 274 |
| Epigraphische Beitrage IV Zu den Felsen und Saulenedikten des Aśoka (BSB   |     |
| 1914 S 831868)                                                             | 312 |
| Setaketu (Festschrift Windisch, 1914, S 228-245)                           | 340 |
| Zu den Upanisads I Die Samvargavidya (BSB 1916 S 278-309)                  | 361 |
| Die Saubhikas Em Beitrag zur Geschichte des indischen Dramas (BSB 1916,    |     |
| S 698737)                                                                  | 391 |
| Alı und Ala (Aufsatze, Ernst Kuhn gewidmet 1916, S 313-325)                | 428 |
| Eine arische Anschauung über den Vertragsbruch (BSB 1917, S 347-374)       | 438 |
| Die śaki-chen Mūra (BSB 1919, S 734—766)                                   | 463 |
| Palı uddıyāna (KZ 49, 1920 S 233—236)                                      | 493 |
| Palı dhīta (KZ 49, 1920, S 236—259)                                        | 497 |
| Zuden Upanı-ads II Die Sodašakalarıdya (BSB Phil Hist Kl 1922, S 227—242)  | 509 |
| Zur Geschichte und Geographie Ostturkestans (BSB Phil Hist Kl 1922.        |     |

Zur Geschichte des 1 im Altindischen (Artifolger Festschrift Wackernagel,

8 243-261)

1023, S 294-308) . .

#### Inhalt

Vedisch grh (kZ 52 1924 S 99-105)

S 998-1022)

Register

Berichtigungen und Zusatze

Pali bondi und Verwandtes (KZ 52 1924 S 106-109)

Zu den Aśoka Inschriften (ZII 5 1927, S 251-264)

Vedisch hesant hesa heşas (AO 13 1934 S 81-127)

Seite

561

38c

569

579

727

751

785

790

| Vedesch šama (KZ 56 1929 S 282-287)                                        | 591 |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| Weitere Beitrage zur Geschichte und Geographie von O tturkestan (BSB Phil  |     |
| Hist Kl 1930, S 7—64)                                                      | 595 |
| Katantra und Kaumaralata (BSB Phil Hist Kl 1930 S 482-538)                 | 659 |
| Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathura aus der Saka- und Kusana |     |
| Zeit (AO 10 1931, S 118-125)                                               | 721 |

Zur Geschichte des O tasiati chen Tierkreises (BSB Phil Hist Kl 1933

Medizmische Sanskrit Texte aus Turkestan (Festgabe Garbe, 1927, S. 148-162)

#### Die Sage von Rsyasrnga.

Die Person des Rayasrnga1) gehört dem Sagenkreise des Rāma nn. Er ist der Gatte der Santa, einer leiblichen Tochter des Dasaratha, die von Lomapāda Dasaratha adoptiert war, und er ist der Rsi, der fur seinen königlichen Schwiegervnter die putriya isti darbringt. Sein Name begegnet uns sehon in der vedisehen Literatur. Nach dem Jaiminiya-Upanişad-Brāhmana (III, 40) wurde das unsterblieho Gāyntrasīman von Indra dem Kāśyapa, von diesem dem Rśyaśrnga Kāśyapa, von diesem dem Devataras Śyāvasāyana Kāśyapa uberliefert. Im Vainsabrāhmana (2) ist Rayasriiga Kāśyapa der Solm und Sehuler des Kaśyapn und der Vater und Lehrer des Vibhandaka Mit Sieherheit können wir Rsyasrnga auch wohl mit dem Réya identifizieren, der im Āranyakagāna des Ārseyabrāhmaņa (Kauthumašākhā III, 6, 10, Jaiminīvas. I, 9, 2) erwahnt wird2). Trotz Verschiedenheiten im einzelnen, auf die hier nicht weiter eingegangen werden kann, stimmen die genannten beiden Lehrerlisten darin uberein, daß sie den Rsyaśrnga einen Nachkommen des Kasyapa nennen Das gleiche ist in der nichtvedischen Literatur der Fall nach dem Mahabharata, Ramayana, Padmapurāna und Skandapurāna ist Rsyasringa der Sohn des Vibbāndaka, der im Maliablı Kasyapa, ım Ram., Padmap und Skandap, der Sohn des Kāśvapa genannt wird, und im Alambusajātaka (523, v. 26 und 37) wird Kassapa als Name des Vaters des Isisinga erwabnt. Wir werden daber besser tun, den Rsyaśrnga, der nach der Sarvānukramanī der Verfasser von Rgv X, 136, 7 ist, fernzubalten, da er und sechs Bruder als die Söhne des Vātaraśana bezeichnet werden3).

Die Quellen fur die Legende, die sich an die Person des Rsynsriga knupft, sind das Mahābhārata (III, 110, 23—113, 25), das Padmapurāna

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich schreibe im allgemeinen den Namen mit lingualem Zischlaut, da dies in der klassischen Literatur die allgemein anerkannte Form ist Die altere Form mit dem palatalen if indet sich, soweit ich sebe, im Jaum. Up. Brähm, im Ärseyabrähmann (Riégo), in der Bombay-Ausgabe des Mbh und neben der jungeren Form im Vamsabrähmann.

<sup>2)</sup> Em anderer Rşya ıst der Sohn des Devätithi, Bhäg Pur IX, 22, 11

<sup>3)</sup> Erwahnen will ich, daß auch em öfters zibertes Gesetzbuch (Ind Stud I, 233; Weber, Ver. Berl Hften 322, 1166; Aufrecht, Cat. Cat. sub voce) und em Tantrawerk (Rsyaśrngasamhitā oder Anuttarabrahmatatturahasya, Burnell, Class Ind. 205b) dem Rsyaśrnga zugeschrieben werden, und daß dio Käšikä seinen Namen als Beispiel zu Pän 6, 2, 116 anführt.

(Pātalakh 13), die Bhāratamanjari (III, 758-795), das Rāmāyana (I, 8-10), das Skandapurāna, der Kandjur (IV. Blatt 136 137. ubersetzt von Schiefner, Mel As VIII, 112-116), das Mahāvastu, das Bhadrakalpavadāna (XXXIII), die Avadānakalpalatā (LXV) das Alambusa und das Nalınıkajataka (523 526) und ein paar vereinzelte Notizen

Der Inhalt der Mahabharata Erzahlung ist folgender Der Rsi Vibhandaka, ein großer Bußer, wohnt am Ufer eines großen Sees Einst erblickt er die Apsaras Urvasi, und 'tasya retah pracaskanda' Er badet sich darauf Eine durstige Gazelle trinkt das Wasser, das er gebraucht hat, und urd davon schwanger Ihr hatte einst, als sie ein Göttermadchen war, der Weltenschopfer geweissagt daß sie eine Gazelle werden und, nachdem sie als solche einen Muni geboren, erlöst werden wurde. So gebiert sie denn einen Knaben der ein Horn auf dem Haupte hat Daher wird er Rsyasringa genannt Allem ohne emen Menschen außer seinem Vater zu kennen. wachst er auf und wird ein frommer Bußer

Zu dieser Zeit aber war der Freund des Dasaratha Lomapada mit

Namen, der Furst der Angas ' 110, 41

Er betrog absichtlich einen Brahmanen, so lautet unsere Überlieferung Er wurde darauf von den Brahmanen verlassen, der Herr der Erde 42

Und einst ließ der Tausendaugige es wegen eines Versebens des Puro hita dieses Königs nicht regnen, daher litten die Untertanen Not 43

Er befragte die Brahmanen die bußegewobnten weisen, die fahig waren, den Götterkönig zum Regnen zu zwingen, o Beherrseber der Erde 'Man muß ein Mittel finden, daß Parianya regne 44, 45a

Aufgefordert sagten jene Weisen ihm ihre Meinungen, ein trefflicher

Nuni unter ihnen aber sprach zu dem Könige 45b, 46a

'Die Brahmanen sind erzurnt auf dieh, großer Komg, mache eine Suhne Und hole den Rsyasrnga, den Sohn des Muni, herbei, o Furst, der im Walde wohnt die Weiber nicht kennt und sich am Rechten freut 46b, 47

Wenn dieser große Buller dem Reich betritt, o König, wird Parianya

sofort regnen daran zweifle ich nicht ' 48 Als er diese Rede gehört, o König, und eine Suline seiner Person ge

macht hatte und gegangen war, kam er wieder, nachdem die Brahmanen versöhnt waren. Als die Untertagen gehört hatten, daß der König gekommen sei, freuten sie sieh ' 49, 50a

Nun berat sich der König mit den Ministern über die Art und Weise, wie man den Rsyasruga herbeischaffen könne. Er beauftragt die Hetaren nut dieser Mission, und eine alte Buhlerin findet sieh denn auch gegen entsprechende Belohnung dazu bereit. Sie lußt auf einem Floße eine Einsiedelei erbauen, beladet sie mit allerlei verführerischen Gegenstanden und fahrt damit nach der Einsiedelei ab Nachdem sie den Aufenthaltsort des Rei ermittelt hat sendet sie ihre Tochter zur Verführung des Rsyafriga ab Die beiden begrißen sich freundlich - Rsyasriga naturlich in dem Wahne, einen Büßer vor sich zu haben - und die Hetare erzahlt ihm auf Befragen, daß ihro Einsiedelei drei Meilen limter dem Berge hege Die Wurzeln und Fruehte die er ihr anbietet sehlagt sie aus und gibt ihm vielmehr von den mitgebrachten Kranzen, Gewandern Speisen und Ge tranken Mit einem Ballo spielt sie in seiner Nahe und reizt ihn durch ihre Umarmungen zur Liebe Dann geht sie unter dem Vorwande, ihr Pouer besorgen zu mussen fort. Dem Rayasrnga ist training zu Mute, als er sich wieder allein sieht. In dieser Stunmung findet ihn der heimkehrende Vater Befragt, gibt ihni Rsyasrnga eine sehr genaue Beschreibung des wunder baren Bußers, der ihm besitcht hat Der Alte warnt ihn vor selchen Un holden, er geht sogar ans um die Verfuhrerin zu suehen, allein umsonst Als er nun wieder einmal fortgegangen ist kemmt die Hetare zuruck Voll Trendo begrißt Rsyasruga sie und geht jetzt mit ihr zu der schwim menden Einsiedeler Kaum hat er diese betreten, als man die Taue löst und so sehwimmt die ganze Einsiedelei mitsamt dem Rayasriiga und den Hetaren zu der Residenz des Königs Als dieser den Rsyasringa in den Harem gefinhrt hat, regnet es in Strömen Der König gibt dem Bußer darauf seme Tochter Santā zur Frau

Als Vibhandal a heimkommt und den Sohn nicht findet, ahnt er was vorgefallen und macht sich voller Zorn nach Campa der Residenz des Lomapida auf um den König mitsamt seiner Stadt und seinem Reiche zu verbrennen. Der König aber hit dies vorausgesehen und hat die Weiden an den Landstraßen dem Rijasringa gesebenkt und den Hirten befohlen, wenn der alte Rii komme ihm zu sagen daß alles dies der Besitz seines Sohnes sei Als nun der Rijasieht welch gewaltigen Reichtum der König seinem Sohne verhehen verrancht sein Zorn allmahlich und als er im Campä angekommen ist sohnt er sich mit den Verhaltnissen aus und laßt sich nur versprechen daß Rsynsringa nach der Geburt eines Sohnes wieder zu ihm in den Wald komme. Rsynsringa erfullt dies und zieht von seinem Weibe begleitet in den Wald

Die Widerspruche im Anfang des zweiten Teiles dieser Erzuhlung springen sofort im Auge<sup>1</sup>) Wie kann der König die Brahmanen um Rat frigen, von denen eben gesagt ist daß sie ihn im Zorn verlassen haben! Nun lußt sich mit Sicherheit beweisen daß die ganze Begrundung der Durre durch die Kraul ung der Bruhmanen und die Geschichte ihrer Versöhnung

¹) Des hat schon Holtzmann Wibh u s Theile II 78 hervorgehoben Auch eine andere Änderung ist höchst ungeschiekt Den Rat den Reyasringa zu entführen mußten dem Lomapada die Brahmanen gegeben haben Aber mit diesen hatte ja der könig sich entzweit Also wurde gefalscht er habe sich vorher [sie] mit den Brahmanen wieder versohnt Aber dann war die Ertführung des Rayasringa unnotig! Holtzmann schemt also nur die versohnung der Brahmanen für unecht zu halten, wonn ich ihm meht heistummen kann.

durch spatere Überarbeitung in den Text gekommen ist. Schon die all gemeine Erwagung führt zu diesem Schlusse Wenn die Durre durch den Zorn der Brahmanen veranlaßt war, so mußte in einem Marchen die Versohnung derselben den Regen bewirken, und es lag in dem Falle überhaupt kein Grund mehr vor, den Rsyasringa zu holen Zweitens aber steht die ursprungliche Veranlassung der Durre ja noch selbst im Texte sie trat einst infolge eines Versehens des Purohita des Königs ein Der Überarbeiter hat also einfach den zweiten Vers eingeschoben und sich nicht einmal die Muhe gegeben, die Fuge gehörig zu verwischen. Wenn man Vers 42 streicht, schließt sich Vers 43 vortrefflich an Vers 41 an Ebenso ist die zweite Zeile von Vers 46 zu streichen, die dreizeibge Strophe (46b. 47) wird dadurch zu einem regelmäßigen Sloka. Hier ist naturlich auch der Schluß der ersten Zeile von Vers 47, wie aus dem ca hervorgeht, leicht verandert worden Ganz hinzugefügt ist dann Vers 49, 50a, nur die Worte etac chrutra vaco sind vielleicht echt, doch ist die Überarbeitung hier grundlicher gewesen und der alte Text nicht mehr berzustellen

Es lag dem Überarbeiter offenbar daran, die Wurde der Brahmanen und die Schwere einer ihnen zugefugten Beleidigung hervorzulieben Wirwerden demselben daler auch den Einschub der zweiten Zede von Vers 44 zuschreiben durfeu Sie hat nur den Zweck, die Macht der Brahmanen zu betonen, und Inhalt und Form erweisen sie als unecht Wenn jene Brahmanen den Indra zum Regnen zwingen konnten, wozu bedurften sie dann des Rsyssriga. Die Zeile enthalt außerdem das Flickwort prinstinate und macht den Sloka (44, 45a) dreizeilig.)

Um die Sache zu verdeutlichen, gebe ich im folgenden den Sanskrittext mit Hervorhebung der unechten Zeden

```
etasmınn eva küle tu sakha Dašarathasya va †
Lomapüda tı khydiah Angāmām') skaro' bhavat || 41 ||
tena lümä k kram nısthya brāhmanasyets nah srutih |
sa brāhmanash parstyaklas tadā') vas zagatah patih || 42 ||
purohtāpacārāc ca tasya rājāo yadrechayā |
na vavarsa sahasrākas tato' pīdyanta vas prayah || 43 ||
sa brāhmanān paryaprechat tapoyuklān manīsinah |
pravarsa ne surendrasya samarthān prthivēpate | [44]
katham pravarsel Paryanya upāyah paridriyatām |
tam ācus coditās te tu svamalānı manīsinah | [45]
tatra ti. elo munivaras tam rājāman vivāca ha ||
kupitās tara rājendra brāhmanā visakrim cara | [46]
Rēyadrīgam munisulam ānayasva ca pārthīva |
vineyam anathijam ca nārīnām árgave ratam || 47 ||
```

<sup>1)</sup> Ich mache auch noch auf die schlechte und fehlerhafte Sprache in den ein gescholsenen Versen aufmerksam

<sup>1)</sup> Bombay Ausgabe Lhulto hu Antanam

<sup>2)</sup> Bombay Ausgabe tato

```
sa ccd avatared rūjan visayam te mahātapāh |
sadyah pravarset Parjanya vis me nātra samšayah || 48 ||
etac chrutvā vaco rūjan krivā niskrism ūtmanah |
sa gatvā punar ūgacchat prasannesu dvijātva | [49]
rūjānam ūgatam srutvā pratisamjahrsuh prajāh ||
```

Die Richtigkeit der Behauptung, daß die Errahlung in dem angegebenen Sinne überarbeitet ist, wird nun durch eine andere Stelle bestätigt Die Legende von Rsyasriga gehört der sogenannten Tirthayätri an Lomasa macht mit den Brindern des Arjuna und der Krsnā eine Wallfahrt Bei jedem Tirtha errahlit er dessen Geschiehte. Auf diese Weise ist hier eine große Anzahl von Legenden vereinigt. Diese werden gewöhnlich in der Weise eingeleitet, daß Lomasa beim Anbliek des Tirtha zunnehst in kurzen Zugen die mit ihm verknupfte Geschiehte andeutet, worauf die angeredete Person ihn unter noehmaliger Aufzahlung der Hauptpunkte bittet, die Geschiehte aussinhrlich zu erzahlen. Betrachten wir nun die Rahmen erzahlung zu unserer Legende. Der erste Teil (110, 23—26) ergibt niehts, was die gegenwartige Frige fördern könnte. Wiehtig dagegen ist der zweite Teil die Frage des Yudhisthira.

Rsyaśrnyah katham ungyām utpannah Kāšyapātmajah |
virudāhe yonisamsarge katham ca tapasā yutah || 27 ||
kimartham ca bhayāc Chakras tasya bālasya dhimatah |
anāvrstyām prairitāyām vavarsa BalaVrtrahā || 28 ||
kathamrupā ca sā Sāntā rājaputri yatairratā |
lobhayām āsa yā ceto mīgabhutasya tasya vai || 20 ||
Lomapādas ca rajarsir yadāšruyata dhārmikah |
katham vai visaye tasya navarsat Pākasāsanah || 30 ||
etan me bhagavan sarvam vistarena yathātatham |
vaktum arhasi sušrusor Rsyasingasya cestļam || 31 ||

Hier wird also zun ichst die Durre im zweiten Verse als ein unwesent lieher Nebeniumstund erwähnt und dann noch einmal um Schlusse gegen die Reihenfolge der Ereignisse, ganz speziell nich dem Grunde derselben gefrigt. Ich glaube es wird mit jeder recht geben, wenn ich diesen Sloka als spiter eingeschoben bezeichne. Er stammt offenbar von demselben her, der die Geschichte von der Krankung der Brahmanen und ihrer Versöhnung selbst eingefugt hat

Der Verfusser der Rahmenerzahlung kannte also jene Geschichte noch nicht. Nun muß aber diese Ruhmenerzahlung von dem Diaskeuasten her ruhren sie kann nicht frinker existiert hahen zu einer Zeit, als die Legenden etwa noch einzeln existierten weil sie nur dazu dient die einzelnen Epi soden zu einem Ganzen zu verhinden und sie kann nicht spater gedichtet sein weil ohne sie überhaupt kein Zusammenhang herrsichen unde. Wir mussen also sagen daß der Duskeuast des Mahabhärata — oder vielleicht

genauer, der Tirthayātrā — die veranderte Fassung noch nicht kannte Die Anderung ist also nach der Diaskeuase vorgenommen

Der zweite Punkt, der hier behandelt werden muß, ist die Person der Entfuhrerin. In der Erzahlung wie sie jetzt lautet, ist es kaum erklarlich, warum der König mit einem Male dem Sohne des Rsi seine Tochter Säntä zur Frau gibt. Schon der altere Holtzmann hat daher vermutet, daß in der ursprunglichen Sage die Säntä den Rsyasinga geholt habe<sup>1</sup>. Dies wird durch die spater ausfuhrheh zu besprechende Fassung der Sage bei den Buddhisten und durch zwei andere Zeugnisse bestätigt. Hanvamsa, Visnup 93,5ff wird erzahlt, wie Pradyumna, als Schauspieler verkleidet, unter anderem die Entfuhrung des Rsyasinga durch Säntä in Begleitung von Hetaren aufführt.

Svapure puratāsīnām param harsam samādadhat || 5 ||
Rāmāyanam mahātāvyam nudesam nātatāthram |
janma Visnor ameyasya Rāksasendratadhepsayā || 6 ||
Lomapādo Dasaratha Rsyašrngam mahāmunim |
Sāntām ānāyayām āsa ganikābhih sahānagha || 7 ||
RāmaLaksmanaSatrughnā Bharataš catva Bhārata |
Rsyašrngaš ca Sāntā ca tathārūpair nataih krtāh") || 8 || usw
Und Buddheganta TV 19 heißt es

Reyasrngam munisutam tathana striev apanditam |

upāyair invidhaih Šānta jagrāha ca jahāra ca [[

tatah sa nanrie tatra Varadatto natas tathā [

Daß in der ursprunghehen Sage die Entfuhrung durch die Säntä statt fand, ist somit zweifellos. Ob sie dabei von Hetaren begleitet war oder micht, ist unwesentlich, das ihrejedenfalls die Hauptaufgabe zufiel. Wir haben hier nun die Frage zu entscheiden, ob der Duskeusst die Sage in der jun geren Form aufnahm oder ob der Text der Sage nach der Diaskeusse ver andert wurde.

Die Frage wird durch die oben gegebene Rahmenerzahlung beantwortet. Die dritte Strophe 'Und wie sah jene Santä aus, die energische Königstochter, die den Sinn des Gazellengeborenen betörte'' zeigt deutlich, daß zur Zeit der Diaskeunse die Sage in der ursprunglichen Gostalt folgte Welche Verse hier verandert oder eingeschoben sind, laßt sich im Einzelnen nicht feststellen. Sehr bedeutend werden die Anderungen aber nicht gewesen sein, in den meisten Fallen zum Beispiel in dem Gesprach (111,7ff), genügte es das Wort Säntä durch tetyä zu ersetzen

Wenden wir uns nun zum Padmapurana Dieses Purana liegt in wenigstens zwei, teilweise stark voneinander abweichenden Rezensionen

Indusche Sagen, nach Holtzmann a a O II, 78
 Webers Verbesserung (Über das Rämävana, S 42) die Calcutta Ausgabe hat Izta h

vor, von denen die eine durch die Ausgabe in der Änandäsrama Series, die andere durch die Handschrift der Bodlemin, Wilson 111—116, vertreten wird Dn diese Handschrift in Bengalicharakteren geschrieben ist, durfen wir wohl die in ihr enthaltene Rezension als die bengalische bezeichnen Die Geschichte des Rsyasnga findet sich nur in der letzteren Rezension (Pätälakhanda 13), da in der anderen Rezension die ersten 28 Sargas des Pätälakhanda fehlen<sup>1</sup>) Ich gebe im folgenden den Text nach der Oxforder Handschrift

```
Vätsyäyana uväca ||
Vibhandakasya tanayo harinyam udapadyata |
katham nāma dharādhāra2) harınīkābhavat purā | 1 | 1
sa sutām Romapādasya Śāntām udavahat katham
tan me brūhi dvijihiendra param kautūhalam hi tat | 2 |
Sesa uvāca II
Vibhandakasya brahmarseh Kasyapasya mahatapah
Rsyasrngo yato jato harinyam tac chrnusva me | 3 |
kanyā Starnamukhī nāma Bhagasya paramadyutth
āsīd rūpagunaudāryabhūsītā garvagarbhītā | 4 |
hamsayānena gacchantam Brahmānam sagatām gurum
dretrā na sambhramam cakre na cakāra pradaksīnam | 5 ||
Brahmā šašāpa ksudre 'pr tām āgasi vilāsinīm3)
mrgībhūya vane tistha munim sūya vimolsyase
tatah sā harinī bhūtvā babhrāma gahane rane | 6 ||
mahāhradam samāsādya Kāšyapas tu Vibhāndakah |
tapas tepe cıram tasthau dhyayan brahma sanātanam | 7 ||
athOriasi mahābhāga tatra prāptā yadrechayā |
tām vilokua pracaskanda retas tasua mahātmanah
salıle tat prazāhena tīralagnam abhūt tadā | 8 |
saua Svarnamukhī nāma harinī tu pipasitā |
 papau tatra jalam vipra4) sahana muniretasä | 9 |
```

Die gedruckte Rezension bezeugt also selbst, daß die Zahl Namen und Reihenfolge der khandas in der Rezension der Bengali Handschrift die alteren sind

<sup>1)</sup> Welche der beiden Rezensionen den Vorzug verdient, bedarf naturlich der genaueren Untersuchung Tur das großere Alter der bengalischen Rezension spricht indessen ihr Verhaltins zum Mahabharata, wie es sieh nus dem folgenden ergeben wird, und zweitens eine Stelle in der gedrückten Rezension. Die Bengali Handschrift enthalt funf khapdas Srytikh, Bhumikh, Nargakh, Patalakh. Uttarakh, wahrend die gedrückte Rezension sechs khandas zahlt Adikh, Bhumikh, Brahmakh, Patalakh, Srytikh. Uttarakh. Nun findet sieh aber am Schlusse des Bhumikhanda der gedrückten Rezension selbst die Angabe.

prathamam Sretikhandam in Bhumikhandam dvitiyakam [ trteyam Svargakhandam ca Pätälam tu caturthakam ] pañcamam cOttaram khandam sarvapapapranasanam []

<sup>2)</sup> So hier auch sonst, z B IV, 4 2) MS vilāsinīm

<sup>4)</sup> Die zweite Silbe ist im MS unleserlich

```
sadyo 'jāyata tasyās tu kumārah paramadyntih |
 sā tu muktā mrgīdehāj jagāhe vibudhālayam | 10 |
 Vibhāndakas tu tam drstrā tanayam sūryatarcasam
 pālayām āsa1) jātena snehena dinjanandana | 11 |
 sa cāpi vipine tasmin munitīryabharo munih |
 pıtra prapıtasamskarah praptaredah samahıtah
 vuacarat tatra vivine janadaršanararite | 12 |
 tasya bālye tv atīkrānte mūrdhnī srnge arāyatam |
 mātraotram sūcavantī Rsvasrnaas tato 'bharat | 13 |
 Romapādasya rājarser visaye ca mahāmate |

    brāhmanātikramād era vrstir na cābhayat tatah²) | 14 | 

  tatah purohitāmatyān āhuya3) nepatir dvija |
  mantrayam asa vrstyartham abrazit tam purchitah | 15 ||
  Vibhāndalasya tanaya Rsyasrngo mahātapāh |
  ägacched yadı te räyyam tato vrstır bhavısyatı | 16 ||
  tac chrutra Romapado 'tha vicintya manasa nrpah
  dütenākāravām āsa vāramukhyāh sahasraśah | 17 |
  tā uvaca raco rājā Vibhāndakasutam munim
  samānesyatī yā tasyaī dāsyāmī vīpulam dhanam | 18 ||
  tac chrutvā racanam tasya rešuās tā bhayam āvišan
  na pāravāmas tat karma mahārāja ksamasva nah | 19 ||
   Vibhāndako mahāterāh kruddho dhaksvair caksusā |
   sarıā nas tvām ca rājendra nitariasta manorathāt || 20 ||
   vidrutāsu tatas tāsu vrddhā kāpi dhiyā tarā |
   ıesyā sıanapirikām prāha grhāna nepater dhanam | 21 ||
   änayısye muneh putram sahāyā tvam bharer mama
   kım karomı vayo 'tītam tena tvām prārthayāmy aham | 22 |
   ıtı uktra tüm samäśräsya reśyā rājānam abrarīt
   anayısye maharaja Vibhandakasulam munim |
   pratizānīhi bhavatā sāntvanīyo Vibhāndakah | 23 |
   rājābratīt samāyāta Rsyaśrnge yadā munth |
   ägamısyatı samkruddhah säntvaniyah sa me tadā | 24 ||
   tam tasya samayam resyā śrutrā nāvam cakāra ha |
   äšramam tatra cakre ca die yagulmalatādibhih || 25 ||
   sameitua tatra vastūni madhurāni mrivāni ca
   sā nāvam vāhayām āsa neguktair avanībhrtā || 26 ||
   āšramāt Kāšyapasyātha sāntare yojanatrayāt
   tasthan nävi vanäbhyäse4) sayjayıtva varanganäh | 27 ||
    Lanane ca yathat) nave videsah sma na dréyate 1
    tathā cakre yogavijāā viddhā velyā dhiyā varā || 28 ||
    atha dittena vijitaya Külyapasya kriyocilam |
```

<sup>1)</sup> MS palayam esa 2) Felilt m MS 2) MS ahiiya 4) MS se 2) MS tatha

```
samayam gantukāmasya tapase ca vaudya ca | 29
presayām āsa tām naptrīm bhūsayıtvā ribhūsanath |
svayam ca düratas tasthau preksamänä manasuni | 30 ||
naptrī tasyās tato gatvā muner anandamandalam1)
Vəbbandakena kriyariban gacchata yarıvarntam | 31 |
tatroparistam rapusā cārurūpena tatsutam
Rsyasrngam mahābhāgam apasyad varavarninī | 32 |
Rsyaśrugas tu dharmajña pitaram na unāparam
pumāmsam vā strijam iām nāpašyad vipine purā | 33 |
tām tu drstvā varārohām mene munikumārakam
abrazīt stāgatam brahman kas tvam kasyātha putrakah | 34 |
atropavišyatām2) samyag abhivādyo 'si me matah |
grhyantām phalamūlāni krtātithyo viyāsyasi3) | 35 |
 sāha tam nābhītādyo 'smī abhītādyo bhavān mama |
 evam era vratam mahyam näsanam saméraye kracit | 36 |
 āśramo me naditīre ramyapuspaphalūnvitah
 bhavantam daršayısyamı tapasanam manoramanı || 37 ||
 Renasrnga urāca |
 ätithuena vinā brahman na gantum tvani ito 'rhasi |
 tad arhāna phalāny atra zalam ca parišītalam 11 38 11
 ity uktvā pradadau tasyai phalāni katicit tatah |
 aingudāni ca pakrāni4) tathā bhallātakāni ca [[ 39 ]]
 sā tānī grhya pānībhyām osthaprānte samarpya ça 🗍
 khutkriya visasarjātha dadau bhaksyāni kāminī |
 mahārasāni siādūni phalamātrākrtīni ca | 40 |
 resuovāca 📗
  pasyāsmākam āsramasya phalāny etānī sākhīnām |
  pānīyam ca manohārī nāśramas te manoharah | 41 |
  Reynerngue tu pārabhyām yrkītiā modakān dvija
  bhal sayam asa lobhena sadadac5) ca punah punah [ 42 ]
  pānakam ca tatah pitrā madhuram mādakam punah |
  anüsı adıtapurı anı tany ası adın dınatmanık |
  mene param sakhāyam tām višašvāsa ca tāpasah | 43 |
  sā višvastam tato päätrā muniputram manasirni
  bhujābhyām gādham āslisyāpāyayat tam mukhāsavam | 44 ||
  stanābhyām ca suvritābhyām sā pasparsa punah punah |
  mugdho 'bhūd Rsyasrngo 'tha paramam prāpa sammadam | 45 |
   sä tu yñātvā tatah kālam tāpasasya samāgateh |
   agnihotram samuddišya tvaritā nāvam āyayau | 46 |
   Rsyasrngas tadā mugdho 'cıntayat tām nırantaram |
   nagnıkāryam cakārātha nāhorac ca samıtkušān |
  1) So MS
                 2) VS tropavašya
                                       3) MS stud
```

5) MS dadae

4) US daktant, da undeutlich

```
grahagrasta na brahman vyalokata diśo muhuh | 47 |
Vibhandal as tu tapaso nivriya dvijasattama
āsramam yāvad āyāts putram mugdham vyalokayat | 48 |
urāca ca kim etat te vaimanasyam kuto 'bhavat |
samıt puspānı nādyāpı ratsa kim nāhrtāni te |
agnikāryam na sampannam vihialas ivam vilokyase | 49 |
 Rsyasrnga uvāca ||
atithih kaścid avato ramyareśo manoharah
sumbhaktā jatā bibhrat simante dvidalikrtāk | 50 |
tasya ralkalakah snigdhah susparšah sukhado 'ti me
 mekhalā ca sušinījānā šinījānā pādamekhalā | 31 |
 taksasa ca dadhac chrnge suvrite sparšasaukhyade |
 bibhrat kanthe ca subhrāni vartulāni phalani vai | 52 ||
 samāgatya nāsanam me jagrāha nābhiradanam \
 antamanyata mām era so 'bhirādya sthito 'gratah') | 53 ||
 mayā dattāni pokvani phalāni prāsya dūratah [
 sa phalani dadau mahyam siaduni rasaranti2) ca | 54 |
 jalam dadau siāsramasya tena me 'pohrtam manah |
 kım vratam tāta tasya sma3) tac cıkırsāmı saukhyadam | 55 |
  Vibhāndakas tu tac chrutva jūātvā raksahkrtam tu tat |
 putram āha na jānami raksāmsi balavanti tai [] 56 ]]
  krtva māyāmayam rūpam tapovighnam*) caranti hi |
  sambhāsa tesu te nava kartavya tapa rechatas) || 57 ||
  nāsmākam tanı bhaksyānı tapohanıkaranı vai
  iti prasāsya tam putram vimanah sa libhāndakah | 58 |
  vanam vilokayam*) āsa samantād yojanadvayam |
  na dadarsa tapovighnakāranam kutracin munih || 59 ||
  poredyur na yayau taplum putram destră samākulam
  na yayan sapı tanvangî dütair jüatva vidheyatam || 60 ||
  anyedyur apı nagacchad anyedyur apı tapasah |
   dinatraye gate putram sustham matra Vibhandalah |
   avighnam¹) cāsramam drstvā jagāma tapase punah || 61 ||
   athajagāma tanvangī vešyā*) erddhāneyopitā
   Rsyaśrngam tathā santam mohayām āsa Lamini || 62 ||
   uvāca cā framam mahyam drastum sechats yad bharan |
   tad ügatyüvalokyasvügamısyatı mayü saha || 63 ||
   sty uktrá tam mohaystrá gädham älinganädibhih
   nāvam nināya tanvangi bhūsayām āsa bhusanaih || 64 ||
   pānakam pāyaystvātha mādakam madhunā samam !
   nāvam tām vāhayām āsa vešyā vrddhā dhīyā varā || 65 ||
```

<sup>1)</sup> MS 'gnatah 1) MS rasanti 1) MS ima 1) MS viglina 1) RS MS 1) MS lotayim ta unvicher, cher unfertiges ja 1) MS aredqui 1) MS ms

```
Romapādapure nāvam nībadhya nrpam abratīt |
āgala1) Rsyasrngo 'yam yad vidheyam2) vidhīyatām | 66 |
Rsyasrnge tu samprāpte Vāsavas tadbhīyā dvīja |
ravarsa salılam bhūrı subhil sam abharat tadā | 67 |
Romapüdah Kāsyapasya sankamānah samāgalim
Santam nama tatah kanyam dadan munisutaya sai |
Rsyasrnaava dharmanna vathavidhi mahamatih | 68 |
Vibhāndakas tato 'bhyetya svāšramam munisattama |
adrstvā tanaņam tatra jūtodzego babkūva ha || 69 ||
mrgayām ūsa vipine samantād Rsyaśrugakam
pariśrāntas tato dhyānam cakūra tapatām varah | 70 |
dhyanenalokayam asa Romapadaricestitam
kruddhah prāyāt tato vipra dhaksyan krodhāgninā nrpam |
sapattanam sahāmātyam saprayam sapurolitam | 71 |
athāgatya puraprānte erksamūlam upāsritah
vahnım utpādayām āsa caksurbhyām vadanāt tatah 1
tatpuram dagdhum ärebhe zahner ürdhrasikho mahän | 72 |
Romapādas tad ālokya Rsyašrugam sabhāryakam |
presayam asa matiman santranaya tapasiinah | 73 |
Reyastrigas tu dharinātmā sabhāryo munim abhyagāt
abhıvadyatha pıtaram yaqada madhuram vacah
vadhus te rajaputriyani abhiradayate prabho | 74 |
 tae chrutvā Kāšyapātmajah3)
 rājānam ca samāšlisya mumude prašasamsa ca | 75 |
 Rsyasrngam tatah praha prasannatma Vibhandakah |
 putram utpadya satsa tsam āšramāya prayasyasi | 76 |
 ıty ädisya tato vipra Rsyasıngam Vibhandakah |
 jagāma svāšramam pritas tapase krtanišcayah | 77 |
 iti te kathitam ripra Rsyasrngo yathā munih
 upayeme Romapādāc Chāntām Dašarathatmajām | 78 ||
 tti sriPadmapurane Patalakhanda Rsyasrngopakhyanam nama
                                            trayodaso 'dhyāyah ||
```

Jeder der diese Erzahlung mit der jetzigen Fassung des Mahābhārata vergleicht wird ohne weiteres die große Ahnlichkeit zwischen heiden er kennen. Vor allem mache ich auf die folgenden beiden wörtlichen Üher einstimmungen aufmerksam

```
Padmap 6 mrgibhuya tane tistha munim süya vimoksyase
Mbh 110 37 devakanyā mrgi bhutvā munim suya vimoksyase
Padmap 36 saha tam näbhirādyo'smi abhirādyo bhatan mama |
evam eta vratani mahyam nasanam sanisraye kracit ||
```

<sup>1)</sup> MS tam

Mbh 111,12 bhavatā nābh**ivādyo<sup>1</sup>) 'ham a**bhivādyo bhavān mayā | vratam etādrsam **brahman p**arisvajyo bhavān mayā |

Abweichend in den beiden Berichten dagegen sind die folgenden Punkte Die Vorgeschichte der Gazelle, auf die im Mbh knrz in einem einzigen Verse (110, 36b, 37a) hingewiesen wird, wird hier ausführlich erzahlt Über die Entstehung der Durre wird hier nichts weiter gesagt, als daß sie infolge der Nichtachtung eines Brahmanen eintrat . von dem Fortzug der Brabmanen und ihrer Versöhnung findet sich hier nichts Im Mbh bat Rsvasrnga ein Horn auf dem Haupte, hier wachsen ihm deren zwei. Die Entfuhrerm ist im Mbh die Tochter der alten Hetare, hier ihre Enkelin Im Mbh sucht Vibhandaka drei Tage im Walde nach der Buhlerin, im Purana bleibt er nach kurzem Suchen in der Nahe der Einsiedelei drei Tage zu Hause Am meisten weicht die Erzahlung von der Besanftigung des Vibhandaka ab Vibhandaka begibt sich hier in die Nahe der Stadt des Romapāda und laßt Feuer aus seinen Augen spruhen, um sie mit allem was in the 1st zu verbrennen. Schon ist sie in Brand geraten, als auf die Bitte des Königs sein Sohn mit der Santa zu ihm geht und ihm die Königstochter als seine Gattin vorstellt. Darauf gibt der Alte sofort sein Vorhaben auf

Die oben angeführten wörthehen Übereinstimmungen machen es unabweisich daß die beiden Erzahlungen in direktem Zusammenhange stehen Wir haben also zu untersuchen, wem die Prioritit gehührt. Da aber wie wir gesehlen, im Mbh ursprunglich die altere Fassung der Sage stund wonach die Säntä den Res asringe entfuhrte, wahrend wir im Padmaninrana die jungere Fassung mit der Entfuhrung durch die Hetare haben, so ist es ausgeschlossen daß etwa das Purana alter als das ursprungliche Mbh ist. Es handelt sich somit nur darum ob der Purana Verfasser nach der jetzigen Fassung des Mbb gearbeitet hat oder ob der Überarbeiter der Mahabhärata Erzahlung bei seiner Arbeit das Padmapurana benutzt hat

Betrachten wir zunächst die beiden oben angeführten wortlich über einstimmenden Stellen Wib 111, 12 lautet vollstandig in Übersetzung Du mußt nicht mich empfangen ich niuß dich empfangen. So ist das Gelubde, o Brahmane, ich muß dich umarmen. Der Vers ist ein Sloka, wahreid im übrigen der ganze Abschnitt, in dem er vorkomint (111,7 bis 113,25), in Tristubh Strophen verfaßt ist. Dieser Umstand wurde allen schon Lenugen den Vers als eingeschoben zu erweisen. Er wird aber noch durch zwei andere Punkte unterstutzt. Der Vers paßt gar nicht in den Vusannienhang. Weim die Hetare den Reya-rings sehon petzt imarmit, so mußte doch in den nachsten Strophen die Wirkung dieser Umarmining auf den Revastinga beschrieben werden. Allein das ist nicht der Fall. Er bietet hit vielnicht seine Friehte au, von Umarminien ist erst die Rede als er

<sup>1)</sup> De Calcutta Ausgala last (haratinable

von ihren Sußigkeiten genossen und vor allem von ihrem Wein getrunken hat Dazu kommt die Mangelhiftigkeit des Ansdrucks in dem Verse zu vratam etädissäm fehlt ein me, mama oder mahyam. Nin kommt derselhe Vers im Puräna vor, und zwar in sprachlich tadelloser Lesart. 'Sie sprach zu ihm jich darf meht empfangen werden, ich miß dich empfangen. So ist mein Gelubde ich nehme nirgends einen Sitzant.' Hier stimmt außerdem das Metrum zur Umgebung, und der Vers hat hier seine volle Bedeutung. Die Hethre weigert sich, die gasthehe Aufinhme anzunehmen und sich zu setzen, weil sie den Rsyastinga bewegen will, nich ihrem Schiffe zu kommen, im Mbh stehen die beiden Vershalften gar nicht in innerem Zusammen hange. Ich halte es aus diesen Grunden für zweifellos, daß Mbh 111, 12 eine schlechte Wiedergabe von Padmap 6 ist.)

Ahnlich hegt die Sache im zweiten Falle. Im Mbh wird zunachst einfach erzahlt, daß eine Gazello kam, das mit dem retas des Rsi vermischte Wasser trank und davon schwanger wurde. Dann heißt es in unserem Verse (110, 36b 37a) 'Dieser Göttertochter hatte einst der verehrungswurdige Brahmin, der Weltenschöpfer, gesagt "Nachdem du eine Gazelle geworden und einen Muni geboren, wirst du erlöst werden. Vergleicht man damit die Erzahlung des Purana, wonach die Geburt der Apsaras Svarnamukhi als Gazelle eine Strafe fur ihre Unchrerbietigkeit gegen Brahman ist, so wird man nicht umhin können, auch hier dem Puräna die Prioritat zuzugestehen Die Mbli -Strophe wird überhaupt erst verstandlich, wenn man die Erzahlung des Pitrana kennt. Sie zeigt überdies wieder dieselbe Unbelulflichkeit im Ausdruck, die wir schon in 111, 12 und in den eingeschobenen Zeilen 110, 42 usw angetroffen haben. Wir mussen daher annehmen, daß diese Strophe von dem Überarbeiter unter wortlicher Anlehnung an das Padmapurana verfaßt und in das Mbh eingefügt wurde

Noch ein dritter Punkt kommt hier in Betracht. Im Mbh heißt es am Schlusse der Ermalinungsrede des Alten (113, 5) 'Nachdem er den Sohn mit den Worten "Das sind Rakeise" zuruckgehalten, suchte Vibländaka nach ihr. Als er in drei Tagen nicht traf, da kehrte er zur Ein siedelei zuruck. Sich auf drei Tage von der Einsiedelei zu entfernen, war jedenfalls das Torichteste was Vihhändaka tun konnte, da er so der Hetare ja die beste Gelegenheit bot, ihren Besuch zu wiederholen, man mid sich nur wundern, daß das nicht geschieht. Im Puräna dagegen sucht, wie oben erwähnt, Vibländaka zunrehst in der Nahe nach der Verfuhrerin und bleibt dann drei Tage bei seinem Sohne zu Hause, ein durchaus vernunftiges Verfahren. Es ist daher öffenhar, wie Mith 110, 36h 37a eine Zusammenfassung von Puräna 4-6b ist, auch umser Sloka ein ungeschickter Versuch des Überarbeiters, Pur 59-61a zuaammenzufassen, eine Ansicht,

<sup>1)</sup> Der Überarbeiter zitierte jedenfalls aus dem Gedachtnis

die durch die auch hier wieder zutage tretende Mangelhaftigkeit der Sprache<sup>1</sup>) hestatigt wird

Meiner Ansicht nach beweisen diese drei Punkte, daß der Überarheiter der Mbli -Erzahlung das Padmapurana kannte und darnach den ursprunglichen Text des Epos veranderte") Dann durfen wir aber auch annehmen, daß er auch zu der Hauptanderung, die er, wie wir ohen gesehen, mit dem Texte vornahm, namlich der Einführung der Hetare an Stelle der Königstochter direkt durch das Purana veranlaßt wurde Ebenso im Anfang der Geschichte Hier fand er 'ein Versehen des Purohita' (purohitā pacārāt) als Entstehungsgrund der Durre im Mhh Texte angegeben. Wenn er dafur die Betrugung eines Brahmanen seitens des Königs substituierte, so wird er die Anregung dazu vom Purana empfangen haben, wonach die Durre 'infolge der Nichtachtung eines Brahmanen' (brahmanatikramat) eintrat Allem das ist auch alles, was er dem Purana entnommen hahen kann, alles was er daran geknupft hat, der Fortzug der Brahmanen, die Suhne des Königs und die Versohnung der Brahmanen, ist sein eigenes Werk. Was anders aber kann ihn veranlaßt haben, die Geschichte hier in einer Weise auszufuhren, daß, wie wir gesehen, die ganze Erzahlung dadurch voller Widerspruche und geradezu unverstandlich wird, als der Wunsch, die Schwere des Betruges gegen einen Brahmanen und die Notwendigkeit einer Suhne hervorzuhehen Das ist aber von Bedeutung für die Beurteilung des Schlusses der Erzahlung, wo das Purana und das Mahahharata 1a wieder voneinander abweichen3) Im Mbh steht der Alte von seinem Vorhahen, die Stadt des Königs zu verbrennen, ab, als er hört, wie große Strecken Landes der König seinem Sohne geschenkt hat Im Puräna dagegen hegunt er tats ichlich die Stadt in Brand zu setzen, ist aber sofort versöhnt, als er hört, daß die Königstochter die Gattin seines Sohnes ist, er scheint dies als eine Ehre zu betrachten Mir scheint, daß die Passung des Purana hier die altere ist. Die Steigerung des Besanftigungsmittels des Rsi im Mbh. scheint mir demselben Bestreben entsprungen zu sein, das zu der Erfindung von der Versöhnung der Brahmanen im Anfang der Geschichte führte, und es erscheint mir daher vahrscheinlich - mehr lißt sich naturlich in einem solchen Falle nicht sagen -, daß auch die Erzahlung von der Besanftigung des Vibhändakaım Whh von dem Überarbeiter verandert oder vielleicht überhaupt neu hinzugefugt worden ist

Der Purana-Verfasser hat ubrigens seinerseits vielleicht wieder die ursprungliche Mahabharata Erzihlung gekannt. Dafur spricht die Gleich-

<sup>1) /</sup>u äsädayām āsa fehlt das Objekt

<sup>1)</sup> Man beachte, worauf Holtzmann, Das Mahabhārata und seine Theile IV, 31 aufmerksam gemacht hat, daß Nilakantha zu Mbh. 1, 649 das Padmapurana als das erste Purana bezeichnet, gewähnlich sieht es in der Liste der Puranas an zweiter Stelle

<sup>1)</sup> Die ül rigen Abweichungen sind zu unbedeutend, um ausführlich besprochen an werd it. Sie ergeben jedenfalls für die Prioritälsfrage nichts

heit in unbedentenden Nebenumstanden, wie z B in dem Vorwande, unter dem sich die Entfuhrerin entfernt (Mbh 111, 18 krivägnihotrasya tadāpadešam, Pur 46 agnihotram samuddišya), und einige weitere wörtliche Übereinstinmungen

Mbh 110, 34

mahūhradam samāsādya Kāšyapas tapası sthitah [ dīrghakālam parisrāntah

Pur 7

mahāhradam samāsādya Kūšyapas tu Vibhāndakah | tapas tepe ciram tasthau

Mbh 110, 35

tasya retah pracaskanda drstiāpsarasam Urvasim ||
Pur S

athOrvası mahābhāga tatra prāptā yadrechayā | tām vilokya pracaskanda retas tasya mahātmanah ||

Mbh 111, 14

sā tānı sarvānı vesar ja yetvā bhaks yān y anarhānı dadau tato'sya | tānı mahār asānı

Pur 40

khuikriya visasarjā tha dadau bhaksyāni kāminī | mahārasāni

In allen diesen Tallen liegt wenigstens Lein Grund zu der Annahme vor, duß der Überarheiter der Mahähhärata Sage die Worte aus dem Puräna entlehnt habe

Das Ergebnis der hisherigen Untersucbung ist also die chronologische Reihenfolge

- 1 Ursprungliche Fassung des Mahähhärata
- 2 Fassung des Padmapurāna, wahrschemhich mit teilweiser Benutzung der vorigen
- 3 Überarbeitete Fassung des Mahābhārata, der Purānafassung angeglichen

Ksemendras Bhāratamañjarı stimmt, wie sich nach dem Resultate von Bullers und Kirstes Untersuchung erwarten laßt, mit dem getzigen Texte des Mahabhārata in allem Wesenthichen überein. Mbh 110, 36b 37a über die Vorgeburt der Gazelle fehlt hier, woraus sich indessen bei dem Charakter von Ksemendras Arbeit nicht folgern laßt, daß der Vers zu seiner Zeit noch nicht im Texte stand. Die Regenlosigkeit entstebt durch den Fluch der Brahmanen (761). Vibhāndaka bleibt bier drei Tage zu Hause (787 sthitte latra dinatrayam), Ksemendra ist hier offenbar durch selbstandige Überlegung auf die Darstellung der Siche im Purāna zuruck gekommen. Auffallig ist, daß die alte Hetare hier einmal (763) als tesyā dituulkasām bezeichnet wird, zumal da abnlich auch in Amaracandras Balabhārata, wo die ganze Sage in zwei Strophen (III, 1, 90 91) zusammen-

16

gedrangt ist, die Entfuhrerin eine Apsaras genannt wird. Was zu dieser seltsamen Anderung Anlaß gegeben, weiß ich nicht zu sagen

Im Ramävana wird die Legende dem Sumantra in den Mund gelegt Er erzahlt sie dem Dasaratha, und zwar nicht als etwas Geschehenes, sondern als etwas, was nach der Prophezeiung des Sanatkumära in Zukunft geschehen wird Die eigentliche Gehurtsgeschiehte fehlt hier, es wird nur erzahlt, daß Rsyasrnga der Sohn des Vihhändaka sein und, Zeit seines Lehens im Walde wohnend, keinen Menschen außer seinem Vater kennen werde

Zu dieser Zeit werde Romspāda1) König der Angas sein. Durch eine Ubertretung desselben werde Regenlosigkeit eintreten. Der König werde die Brahmanen um Rat fragen, und sie werden raten, den Rsyasrnga her heizuholen und ihm die Tochter des Königs, Santä, zur Frau zu geben Der König werde dann mit den Ministern überlegen, wie man den Rsyasruga herheischaffen konne Sie werden sieh weigern selbst zu gehen, allein

'Sie werden, nachdem sie die geeigneten Mittel erwogen hahen, sagen Wir werden den Seher herheisehaffen, ohne daß ein Unheil daraus entsteht ' TX 18

So wurde der Sohn des Rsı von dem Angafursten durch Hetaren herheigeschafft, der Gott ließ es regnen, und Säntä wird ihm gegehen 19 Dem Eidam Rsvasinga wird dir Söhne verschaffen So habe ielt die

Erzahlung des Sanatkumära mitgeteilt ' 20

Erfreut aber erwiderte Dasaratha dem Sumantra 'Erzahle, wie und durch welches Mittel Rsyasrnga herbeigeführt wurde ' 21

Darauf sprach Sumantra, von dem König aufgefordert, folgende Worte 'Wie und durch welches Mittel Rayasrnea von den Ministern herbei gefulrt wurde, das will ich dir alles erzahlen. Höre mir zu mitsamt den Ministern X. 1

Zu Romapada sprach der Purchita mitsamt den Ministern folgender maßen .Folgendes gefahrlose Mittel haben wir susgedacht ' 2

Und nun riet er. Hetaren zu dem mit Weibern unbekannten Rsyasrnga zu senden. Der König willigte ein, und die Hetaren begaben sieh in den Wald in die Nahe der Einsiedelei, wo Rsyasrnga sie denn auch bald erblickte Sie begrüßten ihn freundlich, und er lud sie in seine Einsiedelei ein. Sie folgten ihm dahin, und er bewirtete sie mit Wirzeln und Fruchten Sie gaben ihm dagegen von ihren Leckereien, und machten sich dann aus Furcht vor dem alten Rsı davon Rsyasrınga war nach ihrem Fortgange sehr be tribt Am folgenden Tage ging er wieder nach dem Platze, wo er die Mad chen gefunden hatte Sie stellten sich denn auch wieder dort ein und luden thu nun ein nach ihrer Finsiedelei zu komnien. Er war einverstanden Als sie ihn wegführten, regnete es Der Komg begrußte den Muni bei seiner

<sup>1)</sup> In B Lomapada

Ankunft und gab ihm die Śāntā zur Frau, und Ryyaśrnga lebte vergnugt mit ihr.

Aullallend ist hier der Schluß des neunten und der Beginn des zelnsten Sarga. Es erscheint naheliegend, jene Zeilen, die der Zusammenhang unterbrechen, einfaelt zu entfernen und so Sarga IX und X zu einem Ganzen zu verbinden. Allein dem stehen drei Schwierigkeiten im Wege: erstens ist kein Grund fur den Einschub jener Zeilen ersichtlich, zweitens ist das Tempus der Erzählung in IX das Futurum, da das Ganze die Prophezeiung des Sanatkumära ist, während wir in X die historischen Tempera finden, und drittens wird in IX, 20 ausdrücklich gesagt, daß hier die prophetische Erzahlung des Sanatkumära ende. Dies letztere beweist, daß die Erzahlung in IX wirklich zum Abschluß gebracht wurde; die Geschichte von der Entfulrung muß alse hinter IX, 18 weggefallen und X, um die Lucke auszufullen, spater hinzugefugt sein.

Was aber soll diese Änderung veranlaßt haben? Ich glaube, man kann die Saehe nur so erklären, daß ursprunglich in IX die Geschichte der Entfuhrung in der alten Fassung, d. h. durch die Śūntā, felgte Spater, als sich unter dem Einflusse der jetzt vorliegenden Mahābhāratafassung die Sage geandert hatte, wurde die alte Erzahlung gestrichen, und eine Darstellung der neuen Fassung in der aus dem Obigen ersichtliehen Weise hinzugefugt. Um die dadurch in IX entstandene Lücke netdurftig zu verdecken, wurde dann der erharmliche Vers 19 hinzugefugt, der sich sehen durch den Gebrauch des Perfekts ānātah, des Imperfekts auarsayat und des Prasens pradīyate als unecht verrat!) Ein direktes Zeugnis fur die Richtigkeit dieser Erklarung liegt in den oben angefuhrten Versen aus dem Harivamša vor. Danach war das Schauspiel von der Entfuhrung des Rsyašrīga durch die Śūntā eine Dramatisierung eines dem Mahākāwya Rāmāyana angehorigen Ahschnittes. Zur Zeit der Ahfassung des Harivamša muß alse hier noch die ursprungliche Sage gestanden haben

Wir haben demnach im Rāmāyana den Anfang der Sage in IX, 1—18 in der alteren Fassung, den zweiten Teil in X in einer jungeren Fassung vor uns, und mussen nun noch das Verhaltnis der letzteren zu den Fassungen des Padmapurāna und des jetzigen Mahābhārata zu bestimmen suchen<sup>2</sup>). Eins ergibt sich dabei mit Bestimmtheit: die Erzahlung des Rāmāyana

¹) Es ist auch kein Zufall, daß der Text in 18, mitten in der Rede der Brahmanen, abbrieht. Im nachsten Vers mußten sie naturlich vorschlagen, die Säntä zu senden. Da dies nicht imt der Sendung der gamkäs stimmte, so wurde der Text von hier an gestrichen.

<sup>3)</sup> Was von dem Anfang der Erzahlung in IX erhalten ist, ist naturlieh zu wenig, um einen Vergleich mit der oben erschlossenen ursprunglichen Fassung zu ermöglichen Doch will ich darauf hinweisen, daß hier die Entstehung der Durre, ganz wie man den Umstanden nach erwarten miß, noch als Nebenumstand behandelt ist. Die Verschiedenheit der Begrundung hier (tasya vyatikramäd räjnäh) und im ur sprunglichen Mbh. (purohitäpacärde ca tasya rajnäh) ist ganz unbedeutend.

ist junger als die des Purana und die des Mahähhärata Im Rä mäyana fallt die Entfuhrung schon 'den Heturen' zu, die eine Hetare, die zunachst die Säntä ahlöste, ist hier in der Masse aufgegangen Das Floß mit der Einsiedelei ist hier ganz verschwunden Ehenso ist das Gespräch zwischen Vihhändaka und Rsyaäringa — ein uralter Zug, wie wir spater sehen werden — und die Geschichte von der Besanftigung des alten Rsi weggefallen Oh dem Verfasser die Erzahlung des Mahähhärata oder die des Puräna vorschwebte laßt sich dagegen hei dem Mangel beweisender Übereinstimmungen in den Worten nicht entscheiden!)

Fur die Sage im Skandapuräna steht mir leider nicht der Text selbst, sondern nur die Inhaltsangahe von V N Narasimmiyengar<sup>2</sup>) zur Ver fügung Ich glaube indessen daß die letztere für unseren Zweck völlig ausreicht Der Inhalt ist kurz folgender Vibhändaka verrichtet auf Rat seines Vaters Kasyapa seine Buße an der Tungahhadrä hei Sringapura (dem heutigen Sringeri) Die Flamme seiner dreitausendjahrigen Buße stört die Bewöhner von Indras Himmel Indra befiehlt einem Citrasena dem Heiligen die Urvasi zu sichken Das gesehieht, und der Anhlick der Apsaras hit die hekannte Folge Eine Gazelle trinkt das Waschwasser des Rai, wird sofort davon schwanger und gehiert zur richtigen Zeit einem Knahen mit zwei Hörnern den der Rsi als seinen Sohn erkennt und aufzieht. Als der Knahe zwolf Jahre alt ist erhlicken ihn Paramesvara und Parvatt gelegentlich auf einem Spaziergange im Himmelsraum. Sie steigen her nieder und verleihen ihm die Macht Hungersnot und Durre in einem Um kreise von zwölf Meilen von seinem Aufenthaltsort zu vernichten

<sup>1)</sup> Einzelne Anl-lange lassen sich allerdings finden z B Ram X, 9 na tena drstapureum sirt ei puman ed, Pur 33 punamsam va striyam vupi napašyai pura Ram X 21 Pur 43 andsviditapureum

Ram \ 29 tavarşa sahasû devo jagat prahladayams tadû | Mbli 113 10 dadarsa devam sahasû pravrstam

Spuryamanam ca yagay yalena 1 hie sind aber doch nicht zahlreich und genau genug als daß sie nicht einfach sit Zufall beruhen könnten - Was die Bengah Rezension betrifft so ist sie, wie gewöhn lich, auch in diesem Abschnitt durchweg glatter. Hier hat man versucht, die Lucke hinter IX, 18 hier VIII 22 durch den Gebrauch des Futurums und größere Aus führlichkeit in der Erzahlung etwas mehr zu verwischen. In dem zweiten Teil der Frzählung ist eine ganze Reihe von Strophen eingefügt worden um die Geschichte mit der Mahabharata Przahlung in Übereinstimmung zu bringen. Sie behandeln de folgen ben Punkte. Der König laßt Schiffe mit Baumen. Getranken und Fruchten beladen und die Hetaren fahren auf ihnen nach der Einsiedelei (IA, 8 9) Auch Reynfriga fahrt nachher auf einem Schiffe nach der Residenz (13, 63) Die Ver führungskünste der Hetaren werden ausführlich beschrieben (IN, 13ff) Nibhundaka kommt nach dem Fortgang der Hetären nach Hause und es folgt das Gesprach zwied en Vater und Sohn (IN 42ff) Ludl eh wird ganz ühnlich wie im Mich die Ruckkunft des Vithan laks nach der Fritführung und seine Be-änftigung erzählt (IN 551 (f) 2) Ind Ant II 140ff

Nun brieht in Anga wihrend der Regierung des Remapäda eine Durro aus, die zwölf Jahre daniert Der Rsi Sanathimära teilt dem Könige mit, daß es reginen wirde, wenn der junge Rsynsriga dazu gebracht werden könnte, das Land zu betreten Die Weisen des Landes ermitteln den Aufenthaltsort des Bußers und geben dem König den Rat, ihn durch Het iren hierbeiholen zu lassen Der König felgt diesem Rate Die Hetaren errichten zunachst eine Art Niederlage von Luwartikeln in Närze, besnehen von hier aus des öfteren den Rsynsriga wahrend der Abwesenheit des Vaters und weihen ihn in die Preuden der Welt ein Nach einiger Zeit gibt er ihren Bitten nach, mit ihnen nach Angadesa zu gehen Sie brechen auf und der Regen beginnt zu fallen Remapäda zieht ihnen entgegen, empfangt den Rsi mit großen Ehren und gibt ihm seine Techter Säntadevi zur Frau, und mit ihr lebt Rsyasriga emo Zeit lang glucklich im Reiche der Augas

Die Erzahlung fahrt dann in den weiteren Schieksalen des Rsi fert Zunachst wird ein Opfer fur den Dasaratha erzahlt, dann seine Ruckkehr in die Einsiedelei des Vaters Dert findet er den Vibhändaka nicht mehr vor Er ist sehr betrubt darüber, werauf Vibhändaka aus dem Linga von Malahänisvara hervertritt. Der Sohn fragt ihn, we er am besten Buße iben könne Der Alte verweist ihn an Mabävisnu der im Hugellande von Sahyäden lebt. Auf dem Wege dahin, in der Nahe von Nirmaläpura, dem lieutigen Nemmär, besiegt Rsyasringa einen Räksast. Nach einer sieben jahrigen Buße zu Ehren Mahävisnus, erseheint ihm der Gett und befiehlt ihm, nach Candraśekhara am Fuße des Sihyädri zu gehen. Der Rsi begibt sich nach jenem Orte und bliekt mit halbgeseblessenen Augen auf ihn, wöher der Ort den Namen Kigga empfangt, von Liggannu, das halbge schlossene Auge Schließheh geht Paramesvara auf die Bitte Rsyasrigas in dessen Seele auf

Icb fuhre dies letztere hauptsachlich deshalb an weil es deutlich zeigt, daß diese l'assung jedenfulls die jungste von allen ist, die wir bisher kennen gelernt haben. Die Sage ist hier zu einer lokalen Legende geworden und in den Dienst des Sivaismus gepreßt. Kigga, wo sich der Tempel des Singe svara befindet, liegt nach den Angaben Narasimmiyengars in einer der Schluchten des Mysore Malnäd in den westheben Ghäts ungefahr 12 eng lische Meilen von Närve und 6 englisebe Meilen von Nöngen. Der Grund, weshalb die Sage hier lokalisiert wurde, ist nach Narasimmiyengar der Umstand, daß das Land um Kigga mfolge der Bodenverhaltnisse stets reieblichen Regenfall hat. Der Einfluß des Sivaismus macht sich, abge sehen von dem Anhange, in der eigentliehen Legende in der Verleibung des Regenzaubers durch Paramesvara und Pärvatī an den Knaben bemerkbar. Im ubrigen seheint die Geburtsgesehichte mittelbar auf die altere Mahä bhäratafassung zuruckzugehen. Wie im Padmapuräna und darnach im jetzigen Mababhärata die ursprungliche Sage durch eine Vorgeschiebte der

Gazelle erweitert worden ist so ist hier die Erscheinung der Urvasi weiter ausgefuhrt und begrundet worden Gegen eine direkte Zuruckfuhrung auf die ursprungliche Fassung des Mahähhärata spricht der Umstand, daß der zweite Teil der Legende nicht unmittelbar auf sie zuruckgehen kann Sie setzt vielmehr einen Zustand der Sage voraus, wo die Hetaren und zwar insgesamt, ohne Hervorhebung einer einzelnen, die Entfuhrung übernehmen und wo die Einsiedeler auf dem Floße und das Gesprach zwischen Vater und Sohn schon ganz aus der Geschichte verschwunden sind Alles dies aber finden wir in der gewohnlichen Rezension des Ramayana vor Die letztere Fassung muß aber alter sein, da die Sage dort noch nicht wie im Purana lokalisiert ist, wir werden also kaum fehlgehen, wenn wir die Fassung des Skandapurana direkt auf den jetzigen Ramayana text zuruckfubren Der Purana Erzabler veranderte dann seine Vorlage dahm, daß er die Dauer der Durre auf zwölf Jahre festsetzte, daß er die Intervention des Sanatkumära<sup>1</sup>) emfugte und den Schauplatz der Be gebenheit nach Narvë verlegte, wahrend er die Geburtslegende, die ja im Ramāyana ganz fehlt einer andern, nicht direkt nachweiebaren Quelle untlehnte2)

Bevor ich zu den buddhistischen Fassungen übergehe, will ich noch erwihnen, daß auch Dandin in seinem Dasakumäracerita die Rsyastuga singe verwertet hat Er hat sie zu der lustigen Geschichte von dem großen Scher Marfei und der schlauen Hetare Kämamanjarı umgestaltet<sup>5</sup>) Trotz aller Freiheiten die er sich mit dem Stoff erlaubt hat, sind doch die Grund zuge der Sage in der jungeren Form, die Betbrung des Bußers durch die Hetare und seine Entführung aus dem Walde in die Konigsstadt, hier deutlich erkennbar Dandin hat sogar den Schauplatz der alten Sage bei behalten Marfei wohnt im Lande der Angas am Üfer der Gangā außerhalb der Stadt Campa wo die Kamamanjarı hir Gewerbe treibt.

Die Legende im Kandjur gebe ich im folgenden nach Schiefners Übersetzung mit einigen Kurzungen\*)

b) l'a scleunt fast als ob die l'infultuing des Sanatkumara durch das Auftreten des Frizhliers der Legende im Ramayana veranhaßt worden sei Wie Jeicht das geschich in konnte, zegit das Betspiel Chiezya, der in einer Sakuntala Übersetzung (\* 2017) die Ewastyka Sage angeblich nach dem Ramayana erzahlt ind dabei den Sanatkumära genau dieselbe Rolle spiele läßt wie der Verfasser des Purana.

<sup>9)</sup> Auch der kurze Hawais auf die Sage im Bhagavataparana (IX, 23 7-9) scheint auf das jetzige Ramājana zurückzugehen wenigstens fällt auch lier die Intührung mehreren Heiden izt (Par & dere verget igner nämd ännyuh, Ram X. 18 tom en ningus tahla stripuh) — Die Sage von Başkipta lucj, wie nie im Svapurlan erablik intuit (Aufrecht Cat Bodl, 5 604) hat mit unserer bage nichts gemeinsam La ist dies vichnehr die im der indisel en Literatur wert verbreitete Geschichte von dem Könige, der auf der Jagel aus Verschen den 50 n. eines Bulgert tötet.

<sup>1)</sup> Liked by G Buld r 5 41ff

<sup>4)</sup> Ich habe die abgekurzten Stellen in klammern gesetzt

[Einst lebte ein Rsum einer Wildigegend] Das er die funf Klarsichten erlangt hatte, wohnten sogar wilde Gazellen, ihm Gesellschaft leistend, in der Einsiedelen Als er eines Tages an einen nnderen Ort ging, um sein Wasser zu lassen, folgte ihm ein Gazellenweibehen nach. Als er nut Samen vernuschten Harn von sich gegeben hatte, sog die Gazelle diesen auf und belechte mit der Zinge ihre Geschlechtsteile. Da die Folgen der mensch lichen Handlingen meht durch den Gedanken erfaßt werden können, geschah es, daß sie trichtig wurde. Zur Zeit, da sie werfen sollte, begab sie sieh dahm, und es kam ein Knablem zur Welt. [Die Gazelle ließ es im Stielt.] Als nun der Rsu an den Ort gelangte und das Kind erblickt hatte, fing er an nachzudenken, wessen Kind dies sein könnte, und erkannte, daß es sein eigenes Kind sei. Er nahm es mit sielt in seine Einsiedelei und zog es daselbst auf. Als der Knabe groß geworden war, wuelisen ihm auf dem Kopfe Gazellenhörner, aus diesem Grunde nannte er den Knaben Rsya singa (Gazellenhörner).

[Nach einiger Zeit wurde nun der Alte krank und starb, nachdem er seinen Sehn ermalint hatte, fremde Rsis recht freundlich aufzunehmen Der Sehn bestattete ihn und betrauerte ihn, wie es sich gebuhrt ]

Als er zu einer anderen Zeit mit einem Kruge nach Wasser gegangen war, begann die Gottheit es regnen zu lassen, als er mit dem Kruge, der ınıt Wasser gefullt war, gegangen kam, Jieß er ihn fallen, so daß er zerbrach Die Rais sind sehr schnell zum Zorn geneigt. Die er nun das wenige Wasser verselnutet hatte, machte er der Gottheit Verwurfe und sagte. 'Da durch dem schlechtes Verfahren mein voller Wasserkrug zerschlagen worden ist, sollst du vom heutigen Tage an zwolf Jahre lang nicht regnen lassen! Durch diesen Fluch ließ die Gottheit es nicht regnen In Väränasi entstand eme große Hungersnot und die Mensehenscharen wanderten uberall lun aus Der König nief die Zeichendeuter und sprach zu ihnen 'Geehrte, durch wessen Kraft ist cs. daß die Gottheit keinen Regen sendet " Sie antworteten 'Durch den Zorn eines Rst. Kann man diesen in seiner Buß ubung stören, so wird die Gottheit wieder Regen senden, anders ist es nicht möglich. Der König saß in Gedanken versunken da, es fragten die Gattunen de Prinzen und die Minister O König, weshalb bist du mß vergnugt." Er entgegnete Wegen des Zornes eines Rsi sendet die Gottheit keinen Regen, die Zeichendeuter haben ausgesagt, diß, wenn der Rsi in seiner Bußubung gestört werden könnte, die Gottheit wieder Regen senden wurde, anders sei es nicht möglich. Nun weiß ich nicht, wer ihn in der Buße stören könnte 'Eme Tochter des Königs, namens Santa '), sagte 'O König wenn es sich so verhalt, so beruhige dich, ich werde es so ein richten daß der Rsi durchaus aus dieser Bußubung gebracht werde ' Der König fragte 'Durch welche Vorkehrung' Sie entgegnete 'Laß mich und andere Frauen bei den Brahmanen Geheimspruche lernen, laß auf

<sup>1)</sup> Zı ldan ma

einer Fahre eine mit Blumen, Fruchten und Wasser ausgestattete Einsiedelei errichten ' [Dies geschieht ] Darauf ließ sie beruckende Gegen stande und mit Wein gefullte Fruchte und andere sehr bunte Fruchte ver schiedener Art anfertigen, richtete ihr Aussehen wie das der Rsis ein, kleidete sich mit Grasern und Baumrinde und begab sich mit den Frauen zimmern, welche bei den Brabmanen Geheimspruche erlernt hatten, zur Einsiedelei ienes Rsi Es sprachen die Schuler zum Rsi 'O Lebrer, es sind zu demer Einsiedelei viele Rais gekommen 'Gut ist es, daß Rais gekommen sind, fuhret sie herein. Als sie eingetreten waren und er sie erblickt hatte sprach er in Versen 'O web, fruher ist solches Rsi Aussehen nicht dage wesen, ein unsteter schwebender Gang, das Antlitz frei von Bart, die Brüste auf und niedersteigend ' Er bewirtete sie mit zweifelumstricktem Sinne mit Wurzeln und Fruchten Sie genossen dieselben und sprachen zum Rsi 'Deme Fruchte sind rauh und herb, die in unserer, auf dem Wasser befind lichen Einsiedelei vorhandenen Fruchte sind Amrta gleich, deshalb laden wir dich in unsere Einsiedelei ein. Er nahm die Einladung an und begab sich mit ihnen in den auf der Fahre befindlichen Lustham wo sie ihm die betaubenden Sachen und die mit Wein angefullten Kokosnusse und andere Fruchte verabreichten Als er, durch den Wein berauscht und durch die beruckenden Gegenstande gebannt, mit ihnen sich unreinem Verkehr lungah schwand seme Zauherkraft Die am Regen Freude babende Gott heit zog die Wolken von allen Seiten zusammen, und der Rsi wurde durch jene zuruckgehalten Santā sagte 'Weißt du jetzt, welche Macht es ist ?' Sie brachte ihn nachdem sie ihn durch Liebesbanden gefesselt batte, zum König und sprach 'O König dieser ist es' Da nun die Gottheit Regen zu senden begann, kam eine gute Ernte. Der König gab Santa nebst Gefolge tenem Rsi als Gattin

Als derselbe aber, Santā verlassend mit anderen Frauen sich der Liebe luuzugeben begann ing auch Santā mit ihrem von Neid vermehteten Gemut an, ihn geringschatzig zu behandeln, und als sie im Wortwechsel mit ihm ihm mit dem Schuh einen Stoß an den Kopf versetzt hatte, dachte er 'Ich, der ich den Donner des Gewölks nicht labe ertragen können, soll mich jetzt, durch Liebesbanden gefesselt, von einem Weibe vernichten lassen' Er gab sich aufs Neuo der Anstrengung bin und gelangte dann wieder in den Besitz der funf Klasschten

Schen wir lier zumachst von der Geburtsgeschichte ab, da sie besser under im Zusammenhange mit der entsprechenden Darstellung des Jätaka behandelt wird, und gehen wir sogleiel zu dem zweiten Teile der Frzahlung über. In einem Punkte ist die tibetische Erzahlung, wie sehon bemerkt, älter als alle uns erhaltenen Sanskritfassungen es ist die Königstochter selbst, die den Büßer enfulint. Im übrigen weist sie eine Reihe von Neublidungen und Verschlechterungen auf. Die Durre wird liere durch

die Verfluchung des Gettes durch den Rsi hervorgerufen1) Daß dies eine sekundare Erfindung ist, ist leicht ersichtlich. Denn in diesem Fallo mußte der Rsi, damit es wieder regnen könne, wie der Erzahler selbst herverhebt, in der Buße gestört werden, dadurch verhert er die Macht über die Götter, die ihm die Bulle verleiht. Um ihn in der Bulle zu stören, ist es aber völlig genugend, wenn Santa ihn verfuhrt. Der Regen tritt in nach der Erzählung auch wirklich ein sobald dies geschehen, und die Entführung auf der Fahro in das Reich des Königs wird dadurch ganz überflussig gemacht Auch darm ist die Kandjur Erzahlung unursprungheh, daß sie den Rei von Schulern umgeben sem laßt. Die Geschichte ginfelt ja gerade in dem Zu sammentreffen der Verfuhrerm mit dem Manne, der, in der Wildnis von einer Gazelle geberen nie einen Menschen außer seinem Vater gesehen Daß der Schluß, die Erzahlung von dem Schieksal des Rsi nach seiner Verheiratung mit der Santa, eine spatere Zutat ist, bedarf wehl kaum des Boweises Er ist effenbar nur angehangt werden, um der Geschichte einen erbaulichen Abschluß zu geben, ein Versuch, der unserem Geschmack nach indessen kaum gelungen sein durfte

Was endlich den vor der Entfuhrung eintretenden Tod des Vaters und den dadurch bedingten Wegfall der Entfernung der Santa nach dem ersten Besuch des Gespraches mit dem Sohne und der Geschiehte von der Ver söhnung hetrifft, se könnte man zunachst versucht sein darin einen alten Bestandteil der Sage zu erhlieken Rsyasringa wird durch den Ted des Vaters ganz isoliert und so erhöht sich die Wahrscheinlichkeit des Be truges, dessen Opfer er wird2) Dazu kommt daß abgesehon von dem Schlusse der ganzen Sago der Versöbnung des Vaters der ja uherhaupt em spaterer Zusatz sein könnte der Vater in der Entfuhrungssage keine wirklich tritige Rolle spielt. Er tritt nur in der Unterhaltung mit dem Sobne auf Gerade dieses Gesprich ist aber recht schlecht motiviert Warum verlaßt die Königstochter den Rsyasriga nach dem ersten Besuche wieder, Warum entfuhrt sie ihn nicht sofort, Gleichwohl werden wir sehen daß gerade dies Gesprach sehon der altesten uns erreichbaren lite ransch fixierten l'assung der Sage angehörte es hat offenbar schon sehr fruh einen mit Humor begabten Dichter gereizt den Rsvasrnga eine Be schreibung des vermeintlichen Bußers geben zu lassen und um dies zu ermöghehen mußte naturlich die Königstochter zumichst verschwinden und der Vater zuruckkehren Es seheint mit daher sehr unwahrscheinlich daß die tibetische Erzahlung die sonst so viele spatere Veranderungen aufweist in dem Bericht vom Tode des Vaters alter als alle ubrigen uns erhaltenen Quellen sem sollte Ich glaube vielmehr, daß sie hier auf Um

<sup>1)</sup> Im einzelnen ist mir dieser Teil der Erzahlung nicht ganz verstandlich

<sup>2)</sup> Der Kandjur Erzahler selbst hat dies aber nicht beachtet und das Allein stehen des Rsi durch die Einführung der Schiller wieder vollig beseitigt.

wegen zu einem Zuge gelangt ist, der vielleicht emmal in einer uns nicht mehr erreichbaren Zeit einen Bestandteil der Sage bildete 1)

Von den drei buddhistischen Sanskritfassungen der Sage liegt leider bis jetzt noch keine im Druek vor Von dem Avadana in Kse mendras Werke gibt Rajendralala Mitra eine Inhaltsangabe2), und es scheint nach seinen Bemerkungen3), daß die Erzahlungen im Mahavastu und im Bhadrakalpāvadāna damit im großen und ganzen übereinstimmen Nach Mitra lautet die Sage, die dem Buddha in den Mund gelegt wird 'King Kasyapa had a daughter named Nalini When she was of a marma geable age, she was placed by ber father near the hermitage of a sage named Kāsyapa, who had a youthful son of great beauty, begot by a deer The youth was named Ekasrngi, because he had a short horn on his head Nalm met the youth, brought him to her father's house, and was married to him Ekasrigi afterwards took other wives and had hy them a thousand sons Dann folgt die Identifizierung der Personen der Sage mit dem Buddha und Leuten seiner Umgebung Bei der Kurze des Auszuges ist ein genaueres Eingehen auf diese Erzahlung naturlich unmoglich Jedenfalls wird aber auch hier wieder Rsyasringa durch die Konigstochter selbst ent fuhrt Von besonderem Interesse sind ferner die Namen, die die heiden Hauptpersonen der Sage\*) hier fuhren<sup>5</sup>) Nahm als Namen der Prinzessin werden wir im Pali Jataka wiederfinden, das in diesem Falle naturlich die Quelle ist Der Bußer wird hier Ekasrnga genannt\*) Das zeigt uns, daß wir eine von Huen tsang überheferte Legende mit Bestimmtheit mit unserer Sage verknupfen konnen. Huen tsang erzahlt bei seiner Be schreibung der Umgebung von Polusa im Gandhäralande?) A cote, il y a un stoupa qui a ete bati par le roi Wou yeou (Asoka) Ce fut en cet endroit que demeurait jadis le Richi Ekasrnga (9)8) Ce Richi s'étant lassé séduire et entrainer dans le desordre par une femme debauchee, perdit ses facultes divines. Cette femme déhauchee monta sur ses epaules et s'eu revint ainsi dans la ville. DaB das Madchen auf den Schultern des

<sup>1)</sup> Ähnlich ist ja auch in der gewöhnlichen Rezension des Ramayana der Vater fist ganz aus der Geschichte verschwunden dort aber, wie wir gesehen, deutlich erst durch schund'ire Futwicklung

<sup>2)</sup> The Sanskrit Buddhist Literature of Nepal, S 63

<sup>1)</sup> Fbd 4 152 und 46

<sup>4)</sup> Der Name des Königs Käsyapa beruht jedenfalls auf einer Verwechslung mit d in Namen des Vaters des Rayasraga

<sup>\*)</sup> Ich führe hier die Unterschriften der einzelnen Kapitel, soweit sie in Betracht komm is nach Bendalis Catalogue of the Buddhist Sanskrit Manuscripts in Cam bri ige an Matias Saliniye rajakumariye jatakam (S 57), Bhadrak Ekasengamuni Valinthalyapakanyajataparicartah (S 91) Avad inak Ekasrigaradanam (S 19, 42)

<sup>1)</sup> Die Form Flasging in bei Mitra wird durch Bendalls Angaben nicht unterstutzt 1) Memetres traduits par St Julian I 123ff (Beals Styu kt I 113)

<sup>1)</sup> In Chances To kie sien jun Litteral ment le Rich unicorne (St Julien)

betorten Liebhabers reitet, ist ein Zug, der ursprünglich einer anderen Geschichte angehört<sup>1</sup>); der Name ist hier aber der gleiche wie in den drei zuletzt besprochenen Fassungen. Ieh glaubo, daß Rsi Elasjriga auf einer volksetymologischen Umdeutung des ursprunglichen Namens beruht, die durch die Angabe, die sich sehon im Mbh. findet, daß der Bußer ein Horn auf dem Haupto trug<sup>2</sup>), veranlaßt wurde.

Von Bedeutung sind die nordbuddhistischen Fassungen vor allem desbalb, weil es wahrscheinlich ist, daß die Rsyasriga-Sage in der Form, in der sie dort vorliegt, nach dem Abendlande gewandert ist. In der ganzen mittelalterlichen Literatur finden sieh zahlreiche Anspielungen auf das Einhorn und insbesendere auf die eigentumliche Art, wie man dieses als sehr wild geltende Tier einfangt. Man bringt namlich eine Jungfrau in seine Nalie; wenn das Einhorn diese erbliekt, wird es zabm, legt sich ihr in den Schoß und laßt sich willig wegfuhren. Sehen Beal hat diese Sage mit der Sage von Ekaśrnga zusammengebracht3), und ich glaube, daß wir in der Tat hier die Sage von dem Einsiedler Einhern vor uns haben, die auf das Tier Einborn ubertragen ist. Dafur laßt sich nech ein anderer Umstand geltend machen. Die ganze Sage ven dem Fange des Einherns beruht auf dem Physielegus. Hier lautet nun der Text in dem griechischen Original\*): παρθένον άγτην έστολισμένην βίπτουαιν Εμπροαθεν αὐτοῦ. καὶ άλλεται είς τὸν κόλπον τῆς παρθέιου τὸ ζώου. καὶ κρατεῖ αὐτό καὶ ἀκολουθεῖ αὐτῆ καὶ αἴρει αὐτό εἰς τὸ παλάτιον τῶ βασιλεῖ. Mir scheint in dem Schlußsatze noch eine deutliche Spur der alten Sage von der Königstochter, die den Bußer in den Palast ihres Vaters entfuhrt, vorzuliegen 5).

Siehe Pañcatantra (ed Kosegarten) IV, 6, Benfey I, 461ff Vgl auch Ruhakaiāt (191).

<sup>2)</sup> Nach dem Padmap, dem Skandap und der Kandjur-Erzahlung hat er zwei Hörner. Im Ram und im Pah Jätaka fehlt die Angabe überhaupt. Vrl. S. 27

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Romantic History of Buddha, S 124, Note <sup>2</sup> 'The connection of this myth with the mediace al story of the Unicorn being capable of capture only by a chaste maiden is too evident to require proof'

<sup>4)</sup> Lauchert, Geschichte des Physiologus, S 254

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lauchert, a a O S 24, memi, m Anschluß an Bochart, daß die Sage auf einer mißverstandenen Stelle ber Aelam (XVI, 20) berube Allem Aelam sagt nur, nachdem er die Unfriedfertigkert des Theres gegen seine eigene Gattung und seine einsame Lebensweise hervergehoben. Öga åb åppodirig riß: σφετίσας συνδιασθείς πεὸς τὴν θήλιαν τεταάνται, και μέται καί συνόμο ἐστον, είτα ταύτης παραδραμούση; καί τής θηλίας κυσίσης ἐκθηρισίται αθθες, καί μοιας ἐστὶν δὸε ὁ Ἰλος καρτάζονος. Hier ist also weder von einer Jungfinu noch überhaupt vom Fang des Einhorns die Rede. Auch die Beschreibung des Tieres bei Aelam und im Physiologus zeigt keine Almheikeit. Ich halte es daher auch für ausgeschlossen, daß der Schluß-atz im Physiologus etwa auf die Worte Aelams zurückgehe, rotiero σὸι τάλλους πόν νισμούς κομίζισθαί φαια τῷ τῶν Πρασίον βασιλεί, καὶ τὴν ἀλκὴν ἐν ἀλλήλος ἐπιδεἰκνεσθαι κατά τὰς θέας τὰς ταθηνομούς. τίθευν δὲ ἀλῶναί ποτε οιδεἰς πίπνται.

Der Inhalt des Jätaka ist in Kurze folgender 1) Zur Zeit des Brahmadatta wird der Bodhisattva in einem nördlichen Brahmanengeschlechte geboren und zieht als Bußer in den Himavat Einst komint eine Gazelle zu seinem passäratthänam und frißt dort das Gras und trinkt das Wasser, das beides sambharamissalam ist. Sie wird davon schwanger, kommt in die Nahe der Einsiedelei und gebiert dort nach einiger Zeit einen Knaben, den der Bußer als Sohn anerkennt Er wird Isisinga genannt Der Bußer macht ihn, als er berangewachsen ist, ebenfalls zum Asketen Infolge der Kraft seiner Buße zittert Sakras Palast Daher laßt Sakra, um seine Buße zu atören, es drei Jahre lang im Reiche von Käsi nicht regnen Die Bewohner, die Not leiden, fordern den König auf, den Gott zum Regen zu zwingen. Allein er vermag es nicht. Da erscheint ihm Sakra in der Nacht und erklart ihm, daß es nicht eher regnen werde, als bis Isisingas Buße durch Nahmka, die Tochter des Königs, gebrochen sei Diese läßt sich denn auch nach einigem Strauben zu der Aufgabe herbei. Von den Ministern begleitet zieht sie ans. An der Grenze achlagen sie zunachst ein Lager auf und zieben dann von luer aus, von Waldbewohnern geführt, nach der Einsiedelei des Rsi. Dort angelangt, verkleiden die Minister die Prinzessin als Rsi ziehen ihr ein goldenes Ober und Untergewand an und geben ihr einen Ball. So nahert sie sich dem Isisinga, der sich zuerst er schreckt in die Hutte zurnekzieht sich aber hald eines beseren besinnt Die Frage nach dem Balle, den Isisinga für eine seltene Frucht halt, er öffnet die Unterhaltung und bald erfolgt eine Einladung an den vermeint lichen Asketen, in die Hutte zu treten. Hier entwickelt sich nun ein Ge sprach das zwar von der Kraftigkeit des Humors iener Tage beredtes Zeugnis ablegt sich aber in einer lebenden Sprache nicht gut wiedergeben lißt Das Ende ist daß der Bußer verführt wird Die Königstochter ladet the darauf nach threr Emsiedelei ein Isisinga willigt ein will aber die Ruckkunft des Vaters abwarten Davon will naturlich die Königstochter nichts wissen. So geht sie denn allein fort trifft wieder die wartenden Minister und gelangt mit diesen glucklich zunachst in das Lager und dann nach Bäranasi, wo es nun regnet Isssinga ist über den Fortgang des schönen Bußers sehr betrubt So fundet ihn der heimkehrende Vater, dem der Sohn nun eine sehr ausführliche Beschreibung seines Besuchers gibt. Der Vater warnt ihn vor dem Verkehr mit solchen Unholden Isisinga nimmt die Warning an und gibt sich wieder der Buße hin

Was zunachst die Gebirtssage betrifft, so zeigt sie eine unverkennbare, teilweise bis zu wörtlicher Übereinstimmung gehende Ahnlichkeit mit der

<sup>1)</sup> Die Geburtsgesehichte wird zuerst ausführlich im Alambusajätaka erzählt und dann kurzer, und mit Bezugnahme auf jene Darstellung im Nahmkiajätaka wiederholt. Auf das Alambusaj selbat braucht hier nicht eingegangen zu werden Lis ist die gewöhnliche, hier auf den Issiäga übertragene Sage, daß Sakra einem großen Büß z aus Furelit daß er ihn vom Throne stoßen könne, als Verführerin eine Apsams sende.

der Kandjur-Erzahlung im Gegensatz zu den brahmanischen Fassungen Ich glanbo, daß wir den letzteren die Originalität zusprechen mussen. Als die Erzahlung zu einem buddlistischen Jätaka umgewandelt wurde, fiel die Rollo des Vaters dem Bodhisattva zu. Mit der Wiirde des kinftigen Biddlia vertrig siel aber nicht, was in der alten Sago von seiner Begegnung mit der Apsaras erzahlt war. Aus diesem Grunde scheint der buddlistische Frzahler diesen Teil der Geschiehte so verandert zu liaben, wie er jetzt im Jätaka steht. Die tibetische Erzahlung gelit hier jedenfalls indirekt auf das Jätaka zurnek, es ist hier der Versueb gemacht, das Wunder der Empfangnis durch einen Zusatz etwas wahrseheinheher zu machen 1)

Vermußt wird im Jätala, wie sehon erwahnt, die Beinerkung, daß Rsyasriga ein Horn oder Hörner auf dem Haupte trug. Ich bin überzeigt, daß dieser Zug der ursprungliehen Sage angehört und im Jätala erst sekundar gesehwunden ist. Diese ganze Geburtssage gehört zu jener Klasse von Legenden, die man als ett mologischo Legenden bezeichnen könnte d. h. Legenden, die erfunden sind, um einen Namen zu erklaren. Die Geburt von der Gazelle erklart aber nur den ersten Bestandteil des Namens, erst wenn dem Rsyasringa auch ein Horn wachst ist der Name vollstandig erklart.

Gelien wir zum zweiten Teile der Sage über Daß es auch im Jataka noch die Königstochter selbst ist, die den Bußer durch ihre Reize umstrickt. ist schon erwahnt. Hat in dieser Hinsicht das Jätaka wie die anderen buddhistischen Fassungen die alte Sage treu bewahrt so ist hier doch andererseits eine Reihe alter Zuge vernichtet. Auch hier ist, ahnlich wie in der tibetischen Fassung ein Versuch gemacht, die Durre mit der Person des Rsyasrnga in Verbindung zu bringen und zwar hier anknipfend an das bekannte Motiv daß der Palast Indras infolge der Buße eines Rsi zittert. Das bedingte wie in der Kandiur Erzahlung die wichtige Ail derung daß Rsyaśrnga nicht mehr in das Lund des Königs geholt zu werden, sondern nur in der Buße gestört zu werden brauchte. Das wird denn auch ım Jataka nicht nur ausdrucklich betont sondern hier findet konsequenter als in der tibetischen Geschichte die Entfuhrung wirklich gar nicht statt Auch das Floß und die Einsiedelei auf demselben sind hier verschwunden. die Königstochter reist zu Lande und von der Verlockung des Rsyasruga nach dem Floße ist min naturlich nicht mehr die Rede

Allem hier muß doch eine Einschrunkung gemacht werden. Ich habe oben den Inhalt des Jataka im Anschluß an den Prosatext gegeben. Die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Im ubrigen laßt sich aber naturlich die tibetriehe Erzahlung ebensowenig wie die anderen drei nordbuddhistischen Fassungen ohne weiteres auf das Pall Jatkalz zuruckführen Die tibetriehe Erzahlung oder vielmehr ihr Sanskrit Original scheint, wie besonders der Name der Prinzessin Santa, andeutet durch die brahmanischen Erzahlungen beeinflußt zu sein. Doch wird sich Genaueres erst ermitteln lassen, wenn jene drei San-kritfassungen zugangtich sind.

Sache andert sich aher hedeutend, wenn wir die Gäthäs genauer prufen Nach der Prosaerzahlung wird Rsyasenga nicht entfuhrt, allein gleich in der ersten Gäthä sagt der König zu seiner Tochter

uddayhate janapado ratthañ cāpı vinassati¹) | ehi Nolinike gaccha tam me brāhmanam ānaya ||

'Das Land verdorrt und das Reich geht zugrunde Geh, liehe Nalini, geh, hole mir den Brahmanen her' Also hatte nach dem Dichter der Gathas die Reise der Königstochter den Zweck, den Rsyasringa in das Land des Konigs zu entfuhren<sup>2</sup>)

Zweitens wird in der Prosaerzahlung das Floß nicht erwahnt. Allein in der dritten Gatha sogt der König zur Prinzessin

> phitam janapadam gantiā hatthinā ca rathena ca | dārusamghātayānena evam gaccha Natiniye ||

Nachdem du in das fruchthare Land3) mit Elefanten und Wagen gezogen, reise auf einem Holzfloße') weiter, so (reise), liebe Nalini' Also fuhr die Königstochter nach dem Dichter der Gäthäs auf einem Floße zur Einsiedelei des Bußers. Und daß dieses Floß ebenso wie in der Mahāhhā rata Erzahlung hergerichtet war und demselben Zwecke, der Entfuhrung des Bußers diente, konnen wir aus den Gathas 19-21 entnehmen Dreimal fordert dort die Königstochter den Rsyasrnga auf, nach ihrer Einsiedelei zu kommen, die sie ihm so verfuhrerisch wie moglich heschreiht. Und diese angehliche Einsiedelei liegt außerdem, wie wir aus G 19 ersehen, am Ufer eines Flussess In Verhindung mit der jetzigen Prosserzahlung haben diese Strophen gar keinen Sinn Es ergibt sich also, daß die Fassung der Sage in den Gäthäs in drei Punkten, und zwar gerade in denen, die für die Sage charakteristisch sind mit der Fassung der Sage übereinstimmt, wie sie ursprunglich im Mahāhhārata stand. Und ebenso halt die Gegenprobe Stich, die Strophen enthalten nichts Wesenthehes was sich nicht init jener Fassung vereinigen ließe\*)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Diese Zeile kehrt in anderem Zusammenhange, Mahavastu 1 366 4 (vgl. 6) wieder.

udayyate janapado rüştram sphitam emasyatı

1) Der Kommentator hat den Widerspruch hier gefühlt und versucht, ihn weg

ruurkliven tam mama anatthakärim brähmanam aitano vasam äneki | kilesarativasen assa silam bhinda 'ti ) filta ist im Geginsatz zu dem unter der Dutre leidenden eigenen Reiche des

<sup>7)</sup> Inta ist im Gegensatz zu dem unter der Durre leidenden eigenen Reiche des Königs gesagt

Nonges gesagt

4) Der Kommentator erklirt därusamghäfayönena durch näväsamghäfena, das
littere ersel eint in der Byleiting Floß Jat II 20 6

<sup>4)</sup> khem) nadi tassi tire Der Kommentator faßt khemå als I igennamen da aber khemå en gewil nilebes I julieton vom Flussen ist (vgl. najjo khemå. Jit 11, 466, 1, 1 immenom khemam, ebenda V1, 172, 8) so heißt es vielleicht auch her nur 'ein ruliger 'strom'.

<sup>\*)</sup> Die Verschedenheiten sind ganz unbedeutend. Es ist erstens dir Name.

Wir haben demnach die Gathns und die Prosaerzahlung auseinanderzuhalten; die ersteren onthalten die alte ursprungliche Sago, die letztere eine jungere, verschlechterte Vorsion. Und dieses Ergehnis steht völlig mit der Tradition in Einklang, wonach ursprunglich die Gathas allein im Kanon gesmmelt waren1) Naturlieh setzten die Strophen stets eine verbindende Prosaerzahlung voraus; allein diese war zunachst nicht fixiert, sondern blieb dem jeweiligen Erzahler überlassen die alte Form des Äkhvana, die durch Oldenbergs und Geldners Untersuchungen sehon fur die vedischo Zeit nachgewiesen ist. Wie die Rsyasruga-Sage von den ersten buddhistischen Erzahlern vorgetragen wurde, wissen wir nicht Die Prosaerzahlung, die uns jetzt vorliegt, geht nach der Tradition auf einen singhalesischen Text zuruck, aus dem sie um 430 n. Chr. ins Päli übersetzt wurde. Da nun diese Prosaerzahlung mit den Strophen nicht ubereinstimmt, so mussen wir annohmen, daß ursprunglich die Geschichte anders, in Übereinstimmung mit den Strophen, mit anderen Worten, in der alten Fassung erzahlt wurde, und daß der Singhaleso die alte Sage nicht mehr genau kannte, sondern sie erzahlte, so gut er konnte, ohne zu merken, daß er dabei mit den Gäthäs in Widerspruch geriet2)

Die Gäthäs haben aber noch ein weiteres Interesso fur uns wegen ihrer Beziehung zum Mahäbhärata Einzelne von ihnen stimmen so auffallend mit den Mahäbhäratastropben überein, daß man die Pali- nind die Sanskritstrophen nur gegenüberzustellen braucht, um sofort den Zusammenbang zwischen ihnen zu erkennen

G. 18 und Mbh 111, 7 lauten sto nu bhoto katamena assamo kacca hhanam abharamasi

kaccın munc kusalam tāpasānām kaccıc ca vo mūlaphalam pra-[bhūtam |

hier Nalmi, dort Sänta Zweitens die Begrundung des Fortgehens der Prinzessin, hier fürchtet sie angeblich, daß Jager in ihre Einsiedelei einbrechen möchten (G 22), dort schutzt sie die Besergung des agnihoften vor Drittens, in dem Gesprach zwischen dem Bußer und der Kongstochter, die Geschichte von der Wunde, die im Mahäbharata fehlt. In den beiden letzten Punkten sind die Gäthäs, wie sich im folgenden zeigen wird, sicherheh alter. Was den Namen betrifft, so haben wir wohl Doppelnamen an zunehmen.

[araññe |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Noch heute gibt es Handschriften, die die Gathas allein enthalten \* Auch die Anordnung nach der Zahl der Gäthäs zeigt, daß es ursprunglich auf diese allein anham.

<sup>2)</sup> Die Prosserzahlung ist auch sonst meht sehr genau So enthalt, wie sehon bemerkt, G 22 den Vorwand, unter dem die Prinzessen sich vor der Ankunft des Vaters entfernen will "Fruchte und Wurzeln habe ich dort in Menge, durch Farbe, Geruch und Geschmack ausgezeichnete, aber Jager besuchen jenen Ort, wenn sie mir nur nicht die Fruchte und Wurzeln von dort wegholen!" Die Überlegungen, die sie über die Folgen eines Zusammentreffens mit dem Vater anstellt, hatten also nicht erst vor G 24, sondern sehon vor G. 22 engoschoben werden sollen Direkt im Anschluß an G 17—21 ist diese Gäthä kaum verstandlich.

kaccı te mülaphalam p**ahütam** 

Laccid bhavān ramate cāśrame l'amins

kaccı bhavantam na urhımsantı ıālā|| tvām vai drastum sāmpratam āgato I'smi |

Die beiden mittleren Pädas sind hier identisch. In bezug auf die Ah

weichungen im ersten und vierten Päda ist zu beachten, daß die Pahstrophe dem Rsyasrnga, die Sanskritstrophe der Hetare, ursprunglich der Königstochter, in den Mund gelegt ist

G 19 ist mit Mbh 111, 11 zu vergleichen

ıto unum uttarâyam dısäyam

khemā nadı Himaiantā pabhāti

tassā tire assamo mayha rammo

mamāsramah Kāšyapaputra

Iramuas

triyojanam sailam imam parena Die meisten und genauesten Uhereinstimmungen zeigen sich aber in dem Abschnitt, der das Gesprach zwischen dem Vater und dem Sohne enthalt Die Rede des Sohnes heginnt, G 28, Mbh 112, 1

ıdhāgamā jatīlo brahmacārī1) sudassaneyyo sutanü vineti !

zhāgato zatīlo brahmacārī

n' evatidiaho na punatirasso

na vas hrasvo nātidirgho ma-[nasvi |

sukanhakanhacchadanehi bhoto \\

sutarnavarnah kamalāyatāksah sutah2 surānam va šobhamānah |

Zwei Padas entsprechen sich hier ohne weiteres, und ich glaube, auch den vierten Pada der Palistrophe im Mbh wiederzufinden Er ist offenhar, wie eine ganze Anzahl von Stellen in diesen Strophen, verderbt3)

1) Die Stelle scheint nachgeahmt zu sein im Matangaiataka (497, TV, 384, 3) ıdhāgamā samano rummavası

1) Ich lese sutah für das svatah der Ausgaben und Nilakanthas, vgl 112, 11, wo Rayasraga den vermemtlichen Bußer putram erämaranam nennt

\*) Ich möchte hier nur speziell auf ein paar Stellen hinweisen, wo ich die Ver derbuis heilen zu können glaube. In der ersten Halfte von G 31 lesen alle Hand schriften

añid ea sa samiamant calasso nilāps tā lohstakā ca sata

For sa hat der Herausgeber tassa eingesetzt. Was immer auch in dem sasamnamani stecken mag, jedenfalls ist hier von vier Arten von Schmucksachen die Rede Ich lese daher in der zweiten Zeile

nilā pitā lohstakā ca setā

Die Aufzählung der vier Farben nila (krena, asita), pita, lohita (rakta) und éreta (sita, aradita) begegnet in der ganzen indischen Literatur, vgl. Mahaparinibbånas ed Childre, S 19 29 Mahabodha amsa 40 50, Day Avad 265, Mbh XII, 188, 5, Harri Illian 21, 10, Britatsamili 3, 19 25 usw Der Kommentator hat in diesem Fall viel leicht auch noch die richtige Lesart vor sieh gehabt, er erklärt manigurannapardlarajatamaylnı pı catt ter pılandhandnı, wo der Fdelstein dem Schwarz fauch unmittelbar vorher vergleicht er das schwarze Haar einem gutpolierten Edelstein aukanhasisam sumay unmanimayark riya Ihayati), das Gold dem Gelb, die Koralle dem Rot und

bhoto ist ganz unverstandlich, chadana erklart der Kommentator als Haar, eine Bedeutung, die doch kaum zulassig sein durfte, und die Verbindung sukanhakanha ist zum mindesten verdaehtig. Nun folgen der ersten Strophe im Mbh. noch zwei weitere allgemein beschreibende Pädas:

samrādharūpah saviteva dīptah sušlaksņakrsnāksir atīva gaurah. Der letzte Pāda wurde ins Pali ubertragen lauten:

susanhalanhacchir atīva goro.

Meiner Ansieht nach enthalt die Zeile in dieser Form, wenigstens in ihrem Anfange susanhalanhacchir die ursprungliche Lesart, und die jetzige Lesart sukanhakanhacchad- ist aus dieser entstellt. Die Verderbnis geht indessen hier so weit, daß man auf eine vollstandige sichere Herstellung des Päda verzichten muß<sup>2</sup>).

Die folgende Gäthä (29) lautet mit Gegenüberstellung der betreffenden Sanskritzeilen (112, 3):

amassu jāto apurānavannī ādhārarūpañ ca pan'assa [kaņthe |

ādhārarūpā²) punar asya [kanthe vibhrājate vidyud ivūntarīkse]

das Silber dem Weiß entsprechen wurde Anstatt der Koralle könnte aber auch Kupfer gemeint sein; wenigstens kommt die Zusammenstellung von Edelstein, Gold, Kupfer und Silber auch sonst ofter vor, vgl Jät IV, 60, 20, 85, 15

— In G. 27 nathan nu kim ectasukaics dukkham wurde ich nicht ectasikai ca dukkham, sondern ectasi kiñ ca dukkham herstellen, yel Ját III, 344, 22, IV, 459, 21 kin te natham kim pana pathayāno idhāgamā brahme (bzw nā idhāgatā nārī) — In G 33 und 37 lese ich, m Übereinstimmung mit dem Kommentar, kimrukkhaphalāni bzw phalam — In G 35 lese ich mit B<sup>4</sup> pakruti statt des unverstandlichen parikali Der Gebrauch von prakruti tir das Auflosen der Haare bedair komes Beleges In derselben Strophe erfordert der Sinn samrāti anstatt samkhāti, samrāti wird uberdiese durch den Kommentar und B<sup>4</sup>s gestutzt — In G 41 wurde ich vivariya ürülesen, worauf die Lesart von C<sup>1</sup>s üru fuhrt — In G 48

na m' aya mantō patibhanti tata na aggihuttam na pi yamña tatra und die letzten Worte verderbt. Die richtige Lesart steht im Kommentar in C<sup>13</sup> yamūatantram, yel Jat IV, 184, 12

adhicca vede savittim yaññatantrañ ca brahmana

<sup>1</sup>) Fur bhoto ist vielleicht dhoto zu lesen, das dem Sinne nach von Skrt gaurah nicht abweicht

\*) ādhārarāpā wird in Böhtlingkis Wörterbuch, wohl im Anschluß an Nilakanṭhas ālavalasadrāt kaṇthābharanavireah ali "ein Halsschmuck, von bestimmter Form" er-klärt Allein Rsyaśriga keint keinen Frauenschmuck, er beschreibt das Halsband daber als 'etwas, was wie ein ādhāra aussicht' Die feminine Endung im Albh ist wohl durch die Attraktion des Genus von rudgut entstanden. Was wir her unter abhāra zu verstehen haben, ist nicht leicht zu sagen. Der Pali-Kommentiar erklart amhākam bhikkhābhājanaṭhapanapannādhārasadisam pilandhanam (Ausgabo -pannadhāra). Ich rudchto Nilakanṭhas Erklarung als 'Wasserrune um einen Baum' vorrichen. Diese Bedeutung ist für das Wort im Pal wei im Sanskrit überhefert.

duv'āssa¹) gandā ure sujātā

dvau cāsya pındāv adharena [kanthād

soranna prn du panrbhā pabhassarā || ajātaromau sumanoharau ca ||

Fur den zweiten Päda der Sanskritstrophe findet sich die Entsprechung in G 32 und 42 (*lā jolare* bez virocare) sateratā vijjur iv antaliklhe Auch der Anfang der dritten Gäthä (30) findet sich im Sanskrit wieder (112, 7)

mulhañ ca tassa bhusadassaney- valtram ca tasyādbhutadaršani-[yam [yam

Der Pädaschluß tassa bhusadassaneyyä, neyyo erscheint im Pali noch dreimal (G 34 36 38), die entsprechenden Sanskritworte tasyādbhutadar-sanīyam, daršanāni noch zweimal (112, 5 6)

Auch in den folgenden Versen macht sich überall eine mehr oder minder große Übereinstimmung im Sinne wie in den Worten bemerkbar Man vergleiche G 36

eo väyatı erıto mälutena

vanam yathā aggagīmhesu phullam²) ||

mit Mbh 112 8

yathā vanam mādhavamāsı madhye samīrītam švasanenaiva bhātī \ tathā sa bhāty uttamapunyagandhī

nisevyamānah pavanena tāta ||
Das Pali beweist hier zugleich, daß wir im Sanskrit vāti anstatt bhāti zu lesen haben

Eine Beschreibung des Ballspiels gibt G 37 nihanti so riklhaphalam pathavyā sucittarūpam ruciram dassaneyyam khildā ca nassa punar eti hattham

han tāta kimrukkaphalan nu kho tam

und Mbh 112, 10 11
tahā phalam tritam aiha tsestram
samāharat pāninā daksinena [
tad bhūmim āšadya punah punaš ca
samutpatay sadbhutarūpam uecath [
tac cābhshatuā partratate 'sau

väterito irksa sivävaghärnan [ Eine Beschreibung der Flechten G 34

jatā ca tassa bhusadassaneyyā parosatam tellitaggā sugandhā | dvedhās ira sādhuvibhattarā po²)

So hat der Hernusgeber für das de assa der Handschriften zu lesen vorgo sehlagen. Fur ure überhefert der Kommentar als eine andere Lesart urate
 Yell auch (C 35)

<sup>3)</sup> Ich schlage vor, deedha eire sädhuribhattarüpa zu lesen, vgl. deaidhiktil laldje

Ich verweise ferner auf die Beschreibung des Gurtels (G 32, Mbh 112, 4), der klingenden Schmucksachen (G 31, Mbh 5 6), der herzerfreuenden, Vogelgezwitscher gleichenden Stimme des Madchens (G 39, Mbh 7), endlich auf den Wunsch des Sohnes, den Brahmacärin wiederzusehen (G 48d, Mbh 19) Auch die Anrede des Vaters (G 26 27, Mbh 111, 22 23) weist in beiden Versionen Ahnlichkeiten auf

Genau wird die Übereinstimmung wieder am Schlusse, in der Antwort

des Vaters G 56 entspricht Mbh 113, 1--4
bhūtāns etāns carants tāta raksāmss castāns carants putra

rūpena tenādbhutadaršanena | atulyavīryāny abhrupavants vighnam sadā tapasaš cintayanti || ระหนีparūpena manussalole | ระหนีparupāns ca iāns iāia

pralobhayante vividhair upāyaih sukhāc ca lokāc ca nipātayanti tāny ugrarūpāni munin vanesu ||

na tānı sevetha naro sapañño na tanı seveta munır yatātmā satām lokān prārthayānah katham cıt |

krtiā tighnam tāpasānām ramanie pāpācārās tāpasas tān na pašyet || āsajjanam²) tassati brahmacāri || asajjanen ācaritāni putra papāny apeyāni madrini tāni | mālyāni caitāni na vai munīnām smrtāni citrornalagandhavanti ||

Diese Stelle ist die wichtigste von allen, da sie die Frage nach dem Ventaltins der beiden Versionen entseheidet. Denn hier kann es keinem Zweifel unterliegen daß die Mahäbhärotafassung die jungere ist der Ver fasser hat jeden Päda der Gäthä zu einer ganzen Strophe erweitert"). Dann aber mussen wir naturlieh auch in bezug auf die ubrigen Strophen der Paliversion die Prioritat zugestelhen, mit anderen Worten die altesten Roste einer literarischen Fasssung der Rsyasrnga Sage sind uns

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Aus dem Sanskrit ergibt sieh, daß wir in diesem Worte meht dasija, sondern asagiana zu suchen haben. Auch das folgende Wort für das B<sup>ds</sup> und der Kommentar nassati lesen, ist wohl verderbt. Man könnte in Anlehnung an Mibh 113–3d, versucht sin, näsnjanan passati brahmacäri zu lesen. Line Nachahmung der Stropho ist G 10 des Malhamagalijat (453, 17, 78–13ff).

etani kho satihanani loke cumiipasatthani sukhindriyani |

tanidha sevetha naro sapanno na hi mangale kiñcanam atthi saccam []

1) Almhich ist anch wie wir oben geschin die Halbstrophe G 36 in Mbh 112 8
zu einer ganzen Strophe erweitert.

in den Jätakastrophen erhalten, und diese Strophen hat der Verfasser der Mahähhärataversion wenigstensteilweise gekannt und, ins Sanskrit ühersetzt und mehr oder minder umgestaltet, in sein Werk aufgenommen

Nun erheht sich aber die weitere Frage Sind diese Gäthäs das Werk eines huddhistischen Dichters oder sind es alte Äkhyänastrophen aus vor buddhistischer Zeit, die hier gesammelt sind? Ich glauhe, daß das letztere ganz entschieden height werden muß Jene Strophen enthalten auch nicht das mindeste, was irgendwie auf den Buddhismus hinwiese. Im Gegenteil, es scheint mir geradezu ausgeschlossen, daß ein Buddhist Verse solches Inhalts, wie ihn z B G 13-17 aufweisen, gedichtet haben sollte Die Strophen zeigen vielmehr in ihrem teilweise überderhen Humor durchaus den Charakter des Volksliedes einer literarisch roben Zeit, und daß sie in den buddhistischen Kanon geraten sind, ist üherhaupt nur hegreiflich, wenn man annimmt, daß sie beliehte, im Volke allgemein verhreitete Äkhvanastrophen waren1) Und dieser Schluß wird durch die Form, in der sich diese Strophen uns darhieten, bestätigt. Wie ich oben erwahnt und an einzelnen Beispielen zu zeigen versucht hahe, sind die Strophen zum Teil his zu einem solchen Grade verderht, daß die Verderbnis schon vor der handschriftlichen Fixierung bestanden hahen muß. Sie sind ferner in Unordning In G 41 wird z B plotzlich von 'imam vanam' gesprochen, etwas, was der alte Rsı dem die Sache erzahlt wird, unmoglich verstehen kann denn erst in G 46 wird ihm berichtet accho ca kho tassa vanam akasi Außerdem finden sich Parallelverse G 25 ist dem Inhalte nach eine ge nauo Wiederholung von G 27 Abweichend ist nur das Versmaß Wahrend ım ubrigen das Gesprach zwischen Vater und Sohn ja üherhaupt der ganze Abschnitt von G 12 his zum Schlusse in Tristuhh verfaßt ist 2) ist G 25 em Sloka Nun kommt diese Strophe, wie Fausholl hemerkt, auch im Cullanăradajătaka (IV, 221, 19) vor, und da sie hier an der Spitze von dreizehn anderen Ślokas erscheint, so durien wir sie ohne Bedenken als ursprunglich zu ienem Strophenzyklus gehörig bezeichnen. Diese drei Tatsachen, die Verderbnis des Textes, die Unordnung in der Reihenfolge und das Vorkommen von eingeschobenen Strophen scheinen mir ebenfalls deutlich darauf hinzuweisen, daß wir in diesen Gathas die Reste einer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die ganze Geschichte überhaupt ist jedenfalls aufgenommen, weil sie eine Illustrition für das kij den Buddhisten so beliebte Thema von der Schlechtigkeit der Weiber bietet. Nach dem Paccuppannavatthu erzahlt der Buddha sie einem liebeskranken Bliksu.

<sup>1)</sup> Fine Ausnahme macht allerdings G 53 ebenfalls ein Sloka Allein diese Strophe enthalt eine allgemeine Sentenz über den Wert des Zusammenwohnens von Freunden, d. eiseh in der Reist des Alleins so unpassend wie möglich ausnimmt. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß der Sammler diese Strophe hier nur eingesehoben hat, well in der vorangelenden Strophe die mittöm aber in ganz anderem Zusammen lange, trawhate sind.

alten volkstumbehen Äkhynnndichtung vor ims hahen, die von dem Buddhisten, so wie er sie vorfand, gesammelt und ohno großo Sorgfalt zusammengestellt worden sind Volksheder werden zersungen und zersagt, nicht nur im Orient, sondern auch bei uns, und nicht nur in vorbuddhistiselier Zeit, sondern noch heutzutage

So verliert denn auch die Tatsache, daß der Verfasser der Sage im Mahähhärata jene Gäthäs henutzt hat, alles Antfallige Er ging nicht auf die binddlustische Sammlung zurück, um ihr ein paar Verse zu entlehnen, etwas, was von vornherein nicht gerade wahrseheinlich ist und um so ninwahrseheinlicher wird, da er, wie wir geschen, wenigstens an einer Stelle einen alteren Text vor sich hatte — er schöpfte vielmehr direkt aus dem Volksmunde Hochst wahrscheinlich kannte er auch gar nicht alle die Strophen, die im Jätaka stehen, dafür aber einige andere, die dort fehlen Noch heute wissen nach dem Zeugnis Griersons von den epischen Liedern, die jedo Kaste in Behar hat, nur wenige das Ganze<sup>1</sup>)

Wenn diese Ansieht über die Gäthäs des Nahmkäjätaka richtig ist, so durfen wir wohl ohne weiteres annehmen, daß sie auch fur die Gathas anderer Jatakas gilt2) Es mag daher gestattet sein, auch noch ein zweites Jataka, das Dasaratha iataka (461) daraufhin zu prifen Jacohia) hat allerdings, und wie ich glauhe überzeugend, nachgewiesen, daß das Jataka eine jungere und sehlechtere Form der Sage enthalt, als sie im Ramayana vorliegt. Allem dieser Beweis stutzt sieh einzig und allem auf die Prosa erzihlung, die Strophen enthalten nicht das mindeste, das mit der ur sprungliehen Sage nieht vereinbar ware. Es besteht also jedenfalls die Möglichkeit, daß die Verhaltnisse hier ebenso liegen wie bei der Rsynsraga Legende Nun laßt sich aber tatsachlich nachweisen, daß zur Zeit, als die Strophen gedichtet wurden die Rama Sage noch nicht in der Form hestand, in der sie die Prosaerzahlung des Dasarathaiätaka bietet. In der letzteren stirbt die Mutter des Rama schon vor der Geburt des Bharata also lange vor dem Fortzug ihres Sohnes Hier ist es ferner der Himavat, den Rama, Sītā und Laksmana als Aufenthalt wahien Beides steht im Widerspruch

<sup>1)</sup> ZDMG 48 417

<sup>&#</sup>x27;Ich brauche indessen wohl kaum zu bemerken, daß keineswegs alle Gathas gleich zu beurteilen sind. Man vergleiche aber nur einmal die zweifellos von einem buddhistischen Verfasser herruhrenden Gathas des Kahingabodhijataka (470, Bd IV, 228ff) mit unseren Gathas. Ich will her nur auf einen Unterschied hinweisen. Die Gathas jenes Jataka sind gar keine Akhyāna Strophen mehr dort its vielmehr auch der verbindende Text versifiziert, und wir haben ein vollstandiges episches Lied vor uns, das auch dann verstandlich sein wurde wenn die Prosaerzahlung des Jataka überhaupt fehlte. Ein Ansatz zu dieser Versifizierung der verbindenden Erzahlung liegt ubrigens auch sehon in unserem Jataka in C. 7—9 vor, doch wurde es bei dem jetzigen Stande unserer Keintins vorschneil sein, daraus zu schließen daß diese Gathas junger seien als der Rest

<sup>3)</sup> Ramavana, S 84ff

36

mit dem Rāmāyana. Nun fınden wir aber im Jayaddisajātaka (513) eine Strophe (17), die den Segenswunsch einer Königin an den fortziehenden Sohn enthalt:

> yam Dandalārannagatassa mātā Rāmass' akā sotthūnam sugattā | tan te aham satthanam karomi etena saccena sarantu derā anuññāto sotthi paccehi putta1) [[

Hier haben wir also die Mutter, die den Rama in den Wald ziehen sieht, und als den Namen des Waldes den Dandaka, ganz wie im Ramayana. Wenn der Verfasser der Prosacrzahlung fur den Dandaka den Himavat substituiert, so verfahrt er damit nur nach der Schablone. Wenn in den Prosaerzahlungen ein Einsiedler erscheint, so wohnt er immer 'ım Himavat'2) Gerade dieses Gleichmachen aller Nebenumstande in der Geschichte, das Stereotype, das hier wie überall in den Prosaerzahlungen zutage tritt3), halt mich ab, mit Jacobi in diesen Abweichungen absichtliche Anderungen zu erhlicken4) Was sollte denn die buddhistischen Sammler zu solchen zwecklosen Anderungen bewogen haben? Und wenn sie wirklich so anderungslustig waren, so sollte man doch erwarten, daß sie vor allen Dingen die Gathas verandert hatten. Es ware is doch nichts leichter gewesen, als z B im Nalnukājātaka die Worte fam me brūhmanam ānaya durch etwas anderes, mit der veranderten Erzahlung Übereinstimmendes zu ersetzen. Wenn das nicht geschehen ist, so schemt mir das zu beweisen, daß ursprunglich die Geschichte auch bei den Buddhisten anders erzahlt wurde, und daß die uns vorliegende Prosaerzahlung nicht auf alter Tradition beruht. Es 1st ja auch kaum zu verwundern, daß der Kommentar zu den Gäthäs -und als solcher gilt die ganze Prosa bis auf den heutigen Tag - nicht ebenso sorgfaltig uherhefert wurde wie der Text selbst, und daß daher solche spezielle Volkssagen des nordöstlichen Indiens, wie die Rama- und Rsyasrnga-Sage, bei ihrer Verpflanzung nach Ceylon und wahrend ihrer

<sup>1)</sup> Vgl zu dieser Form des Segens die Mangalas der Mutter Rāmas, Rāin H, 25. 32ff Auch zu dem im Jataka vorausgehenden Segensspruche des Vaters finden sich dort verschiedene Parallelen

<sup>2)</sup> Vgi Jat 6, 70 81 86 99 117 120 124 usw

<sup>\*)</sup> Im Jätaka gewahrt z B Dasaralha der Mutter des Bharata die Wahlgabe meht, und Rama zieht mit den Seinen in den Wald, um den Intriguen der Königen zu entgehen. Mir scheint dies einfach aus dem Devadhammajataka (6), auf das schon Weber hingewiesen hat, übernommen zu sein. Manches stimint in den beiden Errählungen wörtlich überein, und im Devadhammajat ist jener Zug ganz berechtigt-

<sup>1)</sup> Daß dam ben auch vereinzelt absiehtliche Anderungen bei der Aufnahme iler Geschichten in die buddhistische Sammlung vorgenommen worden sind, soll damit meht geleugnet werden. So halte ich es z. B., wie oben bemerkt, für wahrscheinheh, daß die Geschichte von der Geburt des Reyasruge von Anfang an von den Budillusten anders erzählt wurde als sie ursprunglich lautete

Überheferung daselbst his zu der Zeit, aus der unser Text des Atitavatthu stammt, Verstummelungen erfuhren!)

Ich glaube, wir konnen sogar behaupten, daß der Verfasser der Prosa erzahlung nicht nur mit den allgemeinenZugen der Rama Sago nicht mehr vertraut war, sondern sogar die ihm vorliegenden Gathas wenigstens an einer Stelle völlig mißverstanden hat, wahrscheinlich, weil ihm der Gebrauch anf den darm angespielt ist, unbekannt war Ich meine die erste Gatha 'Kommt, Lakkhana und Sita, steigt beide ins Wasser So sagt Bharata dort König Dasaratha ist tot' Dieso Strophe wird in der Prosaerzihlung durch folgende absurde Geschichte erlautert 'Wuhrend Bharata so weinend dasaß, kamen zur Abendzeit die beiden anderen mit allerlei Fruchten beim Der weise Rama nherlegte Dieso sind jung, sie haben nicht die umfas sende Weisheit wie ich Wenn sie plötzlich hören, daß ihr Vater tot ist, wird ihr Herz brechen, da sie den Schmerz nicht werden ertragen können Ich werde sie durch eine List veranlassen, ins Wasser zu steigen, und ihnen dann die Sache mitteilen. So zeigte er ihnen denn einen Teich der sich vor ihnen hefand, und, indem er ihnen bedeutete "Endlich seid ihr ge kommen Dies soll eure Strafe sein, steigt in das Wasser hier und bleibt dat, sprach er die erste Halbstrophe Auf die erste Aufforderung hin stiegen sie linein und standen da Dann sprach er, ihnen die Sache mitteilend, die zweito Halbstrophe Als sie die Nachricht von dem Tode des Vaters ge hört hatten, wurden sie ohnmachtig. Er sagte es ihnen noch einmal, und wieder wurden sie ohnmachtig und als sio in dieser Weise zum dritten Mal in Ohnmacht gefallen waren, hoben ihre Begleiter sio auf, brachten sie aus dem Wasser beraus und setzten sie auf den Boden, und als sie wieder zu sich gekommen waren, saßen alle weinend und klagend mitemander da?

Um zu einem richtigen Verstandnis der Gäthä zu gelangen, mussen wir von den folgenden Gäthäs ausgehen Weber<sup>2</sup>) neigte der Ansicht zu, daß wir in jener Trostrede des Räma 'eine Probe des wahren Buddhismus' vor uns hatten Allein solche Trostreden werden gerade in den brahmani sehen Ritualtexten vorgeschrieben<sup>2</sup>) Ruhige oder hejahrte Leute sollen die trauernden Verwandten mit alten Erzahlungen und weisen Spruchen unterhalten und trösten, und wer z. B. die Sammlung solcher Spruche in der Vismusinrti (Adhy 20) mit unseren Gäthäs vergleicht, wird sehen, daß inhaltlich auch nicht der geringste Widerspruch zwischen ihnen besteht

¹) Daß die vorliegende Proserzahlung micht die alte Tradition wiedergibt, secheint mir auß deutlichste aus Jat 15 hervorzugehen. Hier ist die ganze, alberne Geschichte wie zuerst Kunte bemerkt hat auf eine falsche Lesart in der Gatha (kalchi für kaldhi) aufgebaut. Die richtige Lesart findet sich noch m einzelnen singha lesischen Handschriften und in der Jataka Pela Sanne (siehe die zusammengestellten Angaben darüber in Chalmers Übersetzung, S. 47).

<sup>1)</sup> Über das Ramayana, S 65

Ygl Caland Altind Todten und Bestattungsgebrauche, S 74ff, Hillebrandt,
 Ritualliteratur, S 89

Diesen Trostreden geht nun nach den Ritualtexten das udakakarman voraus, das in der Hauptsache darin besteht, daß die Verwandten des Verstorbenen in ein Gewasser hinabsteigen und hier dem Toten eine Spende ausgießen Ich habe daher keinen Zweifel, daß sich die Gäthä hierauf bezieht, also eine Aufforderung des Rama zum udakakarman enthalt Ebenso ist der Gang der Erzahlung im Ramayana Unmittelbar nachdem Rama der Sitä und dem Laksmana den Tod des Vaters verkundet hat 1), begeben sich die drei zur Mandākinī hinab und vollziehen dort die wlakrıya Am nachsten Morgen halt dann Rama dem betrubten und ihm die Herrschaft anbietenden Bharata eine Trostrede")

Jedenfalls haben wir auch beim Dasarathajātaka die Strophen und die Prosa auseinander zu halten. Wenn daher die Sage, wie sie in der Prosa des Jātaka erzahlt wird auch schlechter als die Fassung des Rāmāyana ist, und die Zeit ihrer Abfassuug sicherheb hinter der des Ramavana liegt, so ist damit doch noch nicht hewiesen, daß diejenigen Strophen des Jätala, die sich im Ramavana wiederfinden, dem letzteren entlehnt seien, wie Jacobi anzunehmen geneigt ist Ubereinstimmend ist zunachst die Schlinß strophe des Jätaka (13)

dasa vassasahassāni satthi vassasatuni ca kambugivo mahābāhu Rāmo ramam akāravi || und Räm VI 128

dasa rarsasahasranı daša rarsašatanı ca \

bhrairbhih sahitah śriman Ramo rayuam akarayat3) ||

Innere Grunde die die Prioritatsfrage entscheiden könnten, finde ich in diesen beiden Versen nicht Aber schon Fausholls) hat auf eine zweite Strophe hingewiesen, die gleichlautend in der Trostrede des Rama im Jataka wie im Ramayana vorkommt Es ist Gatha 5

phalunam ira pakkānam niecam papatana bhayam | evam jātānam maccānam niecam maranato bhayam5) ||

'Wie reifen Fruchten stets die Gefahr droht, zu fallen, so droht den ge borenen Sterblichen stets die Gefahr zu sterben?

<sup>1)</sup> Und zwar in einer einzigen Strophe (II, 103, 15) die einen gewissen Anklang an die Gatha nicht verkennen laßt

Site mrias te évasurah pitrhino 'si Laksmana ! Bharato duhkham deaste svargatim prihivipateh

<sup>1)</sup> II, 105 3) Sielie die Lesarten bei Jacobi a a O S 88

<sup>1)</sup> Dasaratha Jataka, 5 28

<sup>4)</sup> Andere Handschriften lesen un zweiten Pada patanato oder papatato Die Strophe erschemt, wie ebenfalls schon Fausboll gesehen auch im Sallasutta des Suttampata (576) lucr mit der vielleicht altesten Lesart im zweiten Pada palo papa tan 1 bhayam Daß die Strophe aber von altersher der Trostrede des Rama angehörte. macht der Umstand wahrschumbeh daß sie sowohl im Ramayana wie im Jataka an dieser Stelle erselieint

Die Stropho lautet im Rāmāyana (II, 105, 17, B II, 114, 4) yathā phalānām pakvānām nānyatra patanād bhayam | evam narānām yālānām¹) nānyatra maranād bhayam ||

Wie reifen Fruchten keine andere Gefahr droht als zu fallen, so den ge horenen Mensehen keine andere Gefahr als zu sterben. Hier wird man kaum innhin können, der Palistroplie die Urspringhelikeit zuzuerkennen. In der Gäthä ist der Gedanke durchaus den Umstanden angemessen, in der Sanskritstrophe dagegen paßt er, genau genommen, gar nicht in den Zu sammenhang. Räma will doell die übrigen mit dem Hinweise darauf trösten, daß alle Mensehen einmal sterben mussen, aber nicht daunit, daß die einzige Gefahr für den Mensehen der Tod ist.

Meiner Ansielt nach ist daher das Verhaltnis der Gäthäs des Dasarathajätaka zum Rämäyana dasselbe wie das der Gäthäs des Nahinkäjätaka zum Mahäbhärata. Allein ebensowenig wie der Verfasser der Mahäbhärata-Erzahlung machte Välmiki eine Anleihe bei der buddlustischen Sammling Die Räma Sage gehört wie die Rayaśriga Sage dem Nordosten Indiens an und hier waren Äkhyäna Strophen, die sie behandelten, im Volke und in der Sprache des Volkes im Umlauf Einzelne, besonders beruhmte dieser Gäthäs nahm Välmiki, als er sein großes Epos in Sanskrit schuf, in sein Work auf Naturlich kannte er viel mehr als das wenige was uns houte in der buddlustischen Sammlung vorhegt, hier sind ja überhaupt nur die Strophen einer Episode aufgenommen als eine Illustration für die Nutz losigkeit der Trauer über den Tod des Vaters<sup>3</sup>) Es lassen sieb denn aueb ni der Tat noch zwei weitere Gäthäs nachweisen, die dem Dichter des Rämäyana vorgelegen haben mussen

Die oben erwühnte Strophe daśa tarsasahasrāni usw erscheint namheli, wie Weber bemerkt hat i auch im Mabābhārata zu verschiedenen Malen VII, 59, 21b, 22a (wie im Rāmayana, aber mit der Variante im dritten Pāda sariabhātamanahlanto). XII, 29, 61 (ebenso, aber im dritten Pāda Ayodhyādhipatir bhutvā), endlich Hariv, Har 41, 154 (ebenso, aber im

<sup>&#</sup>x27;) C hat narasya jatasya Die Übereinstimmung mit dem Palitext zeigt aber, daß B hier die bessere Leaart hat

<sup>2)</sup> Fausbell hat a a O ferner auf die Übereinstummung der ersten Halfte von G 10

eko va macco acceti eko va jäyate kule

mit der zweiten Halfte von Ram II, 108, 3 (B 116, 12)

yad eko jayate jantur eka eta zinasyati

hingowiesen Die Zeile findet sich auch Manu IV, 240 Bhagav Pur A 49 21 (Böht lingk, Indische Spruche<sup>2</sup> 1355, vgl auch 1354)

ekah prajayate (Bh P prasuyate) jantur eka era praliyate

Allem die Übereusstimmung zwischen der Gathä und den Sanskrit Strophen ist hier doch nucht wörtlich genug, um den Schluß auf einen direkten Zusammenhang zu rechtfertigen

<sup>3)</sup> Buddha erzahlt nach der Einleitung unser Jataka einem über den Tod seines Vaters betrubten Landmanne
3) A a O S 65

40

dritten Pāda Ayodhyāyām ayodhyāyam)1) Auf die beiden ersten Stellen ist kein Gewicht zu legen, da sie dem Ramayana entlehnt sein könnten Im Harivaméa aber erscheint die Strophe zusammen mit fünf anderen, eingeleitet durch die Worte

gāthas cāpy atra gāyanti ye puranavido janah |

Rāme nībaddhās tattvārtha māhātmyam tasya dhīmatah [] Hier wird also iene Strophe in der Tat als eine alte Gatha bezeichnet Daß der Verfasser hier an das Rāmāyana gedacht hat, halte ich für ausgeschlossen. Er kennt das Ramāvana sehr wohla), allem er nennt es das mahākāvva (Rāmāvanam mahakavvam Visnup 93, 6), er kann daher Verse Vālmīkis unmoglich als 'auf Rama bezugliche Gāthās, die die Kenner alter Geschichten singen', bezeichnen Außerdem sind die ubrigen funf Strophen,

so weit mir bekannt im Rāmāyana nicht nachgewiesen

Dagegen bat Weber nachgewiesen, daß zwei Stellen im Ramayana

Anklange an diese Gathas zeigen Harry, Har 41, 153

syāmo vurā lohitakso diptāsvo mitabhāsanah !

ārānubāhuh sumukhah semhaskandho mahabhurah3) || entspricht zum Teil Ram B VI, 113, 11 (C VI, 130 96)

ayanubahuh sumukho mahaskandhah prataparan

Laksmanānucaro Rāmah prthitim aniapālavat4) [

Harry Har 41, 157

ije kratušataih punyaih samāptavaradaksinaih | hiti Ayodhyam diram yato Ragharah sumahabalah ||

zum Teil Rām B VI, 113, 9 (C VI, 130, 97)

sa rājyam akhilam prāpya nihatārir mahāyasah |

ine bahuridhair yannair mahadbhis cantadalsinaih4) ||

Wir gelangen hier also zu demselben Resultate wie oben Valmiki hat die alten Gathas über die Rama Sage bei der Abfassung seines Epos benutzt Im letzten Falle liegen uns sechs derselben im Sanskrit vor, ich möchte daraus aber nicht etwa folgern, daß ihnen ein höheres Alter zukame als den Palistrophen Ich bin im Gegenteil der Ansicht, daß sie Übersetzungen von Gäthas in der Volkssprache sind Jedenfalls ist nicht der geringste Anhaltspunkt dafur vorhanden, daß etwa G 13 des Dasarathajātaka eine Übersetzung der Gätliä Har 41, 154 des Harryamsa sei

Kehren wir jetzt noch einmal zur Rayaśruga Sage zuruck, um auch die bildlichen Darstellungen kennenzulernen

<sup>1)</sup> Vgl auch die übrigen von Weber angeführten ahnlichen Stellen 1) I s wird auch Bhav 131, 95 crwahnt Vede Ramayane punye Bharate, doch

ist il oser Absatz vielleicht erst spater hinzugefügt (Weber a. a. O. S. 42) 3) Diese Stroj he gelit, mit geringen Abweichungen auch Mbli VII, 59, 20b.

<sup>21</sup>a XII 29, 60 der Strophe data rargasakasrāni unimittelbar voraus ') Fur the Varianten verweise ich auf Weber, S 69 Die Bengali Rezension stummt luer mit den Gåtlås am genauesten überein

Narasımmyengar bemerkt¹), daß Darstellungen der Entfuhrung des Rsyaśrnga durch die Hetaren jetzt haufig an der Ruckseite von Tempeln verkommen Als eine Probe derselben gibt er die Zeichnung eines Rehefs im Tempel des Gopālasvāmin im Devandahalli. Die Hetaren tragen hier den Rsi, indem zwei in der aus modernen indischen Bildern bekannten Art ibre Leiber zu einer Art Palankin verseblingen. Rsyaśrnga selbst hat den Kopf einer Gazelle. Ich inochte daher auch in drei Bronze Statuetten, die sieb unter den alten brahmanischen Götterbildern im Vät Böt Phram, dem letzten brahmanischen Tempel in Bangkok, befinden²), Darstellungen des Rsyaśrnga erkennen. Die drei Figuren werden siamesisch als Rusi, d. i Einsiedler, Rsi, bezeichnet, und daß sie in der Tat Rsis vorstellen, zeigt die Tracht und das hochaufgewickelte Haar. Eigentumlich aber ist, daß in allen drei Fallen der Rsi kein menschliches Gesicht, sondern einen Gazellen kopf mit zwei Hörnern hat, was durchaus mit der erwähnten Darstellung des Rsyaśrnga stimmt.

Eine Darstellung der Geburtsgeschichte haben wir in einem Bharbut Relief mit der Inschrift Isisfungiya jājta[ka]<sup>2</sup>) Die Einzelbeiten sind ven Cunningham nicht richtig erklart. Das Relief stellt drei Stufen derselben Erzahlung dar Zu unterst haben wir Kassapa und die trinkende Gazelle, die Empfangnis. Die mittlere Szene stallt die Geburt dar, links die Gazelle. die eben den Knaben zur Welt gebracht, rechts dieser selbst und Kassapa, ım Begriff, ihn vom Beden aufzuheben Daruber findet sich dann Kassapa noch einmal, ver dem Knaben, der auf einer Matte sitzt, kniend und, wie es scheint, ihm etwas darreichend. Ich glaube daber, daß dies die Futterung des Kindes durch den Rsi darstellt, doch laßt sich diese Szene, da der Stein hier stark beschadigt ist, nach der Photographie kaum mit Sicherheit be stimmen Die Wasserbehalter und die Einsiedlerhutte oben rechts deuten die Orthehkeit an, wo sieh die dargestellten Szenen abspielen. Dis Rehef beweist, daß um 150 v Chr die Geburtsgeschiehte in der Form, wie sie in der Prosperzuhlung des Jataka steht, bestand Das stimmt zu der oben geaußerten Ansicht, daß in diesem Teile der Sage die Prosierzahlung die alte buddhistische Fassung bewahrt hat

Ich glaube nun auch die Darstellung des zweiten Teiles der Sage in einem bisher, soviel ich weiß, ungedeuteten Rehef von Amarāvati gefunden zu haben Line Zeichnung desselben findet sieh in Fergussons Tree and Serpent Worship<sup>2</sup>, Tafel LNAVI<sup>4</sup>) Den Schlussel zur Erklarung des Bildwerkes hefert die unten rechts dargestellte Szene Hier steht aufrecht ein Mann der durch sein in Flechten gewundenes Haar, das Tierfell über

<sup>1)</sup> Ind Ant II 142

<sup>1)</sup> L. Fournereau, Le Siam Ancien Annales du Musee Guimet XXVII, 63ff ,

<sup>3)</sup> Cunningham The Stûpa of Bharhut, Tafil XXVI, Hultzsch Bharaut In scriptions Ind Ant XXI, 239
9) Das Original ist jetzt verschwunden

der Schulter, das eigentumliche Huftengewand und die umgebenden drei Gazellen deutlich als Einsiedler gekennzeichnet ist. In der linken Hand halt er einen Ball Er spricht, wie durch die erhobene rechte Hand angedeutet ist, zu einem mit zusammengelegten Handen vor ihm stehenden Madchen Diese tragt zwar den gewöhnlichen Frauenschmuck auf der Stirn, in den Ohren, am Halse, an den Armen und Pußen, zeichnet sich aber vor allen ubrigen hier, wie in anderen Reliefs, dargestellten Frauen dadurch aus, daß sie dieselbe Haartracht und dasselbe Huftengewand hat wie der Bußer Hinter ihr steht, ebenfalls mit gefalteten Handen, eine alte Fran Etwas weiter zuruck steben unter einem Baume zwei junge Madchen, von denen die eine einen kleinen, mir unbekannten Gegenstand in der linken Hand halt Rechts von ihnen findet sich ein sonderbares viereckiges Gebaude, mit topfartigen Aufsatzen an den beiden sichtbaren Ecken, und, wie es scheint, einer Art Kuppel in der Mitte. Noch weiter nach rechts ist ein viereckiges Gebaude mit einer Tur sichtbar Ob ein darüber befindliches Fenster, aus dem ein Frauenkopf heraus schaut, dazu gehort, vermag ich nicht zu entscheiden, wie denn überhaupt diese ganze Partie in der Zeieb nung sebr undeutlich ist. Vielleicht gehort es dem Streifen an, der das Rehef in zwei Teile teilt und dessen Bedeutung aus der Zeichnung nicht klar wird

Wie dem aber auch sein mag, der Einsiedler mit dem Balle in der Hand, das als Einsiedler verkleidete Madchen und die alte Frau lassen meiner Ansicht nach keinen Zweifel, daß wir hier Rsyasringa, die Hetare und die Alte vor uns haben. Die beiden anderen Madchen lassen sich ungezwungen als zwei von den übrigen, begieitenden Hetaren deuten. In dem sonder baren Gebaude erkenne ich die Einsiedelei auf dem Floße, in dem Gebaude rechts davon die Hutte des Bußers!) Wir haben demnach bier eine Darstellung der Esyasringa Sage in der puranischen Form

Und das wird durch die obere Szene wie ich glaube, bestatigt. Hier sitzt ein durch seine Tracht als Kong gekennzeichneter Mann auf einem Throne, mit zwei Dienerinnen hinter sich, von denen die eine den Wedel, die andere den Schirm halt. Zu seiner Linken sitzt ein junges Madehen auf einem Stuhl. Zu seiner Rechten finden wir wieder, wie in der unteren Szene, vier Frauen, drei junge und eine alte. Die Alte stellt, wie man aus der Handbewegung ersieht, eines der Madehen, das mit gefalteten Handen dasteht, dem Kömge vor. Abseits, am rechten Ende der Platte, steht ein leerer Sessel mit einem Baum dahinter. Halten wir diese Szene mit der unteren zusammen, so scheint es mit sieher zu sein, daß wir in dem Könige Lomapäda in dem jungen Madehen auf dem Sessel Säntä und in den vier

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der aus dem Fenster herausschauende Frauenkopf deutet vielleicht die Hetäre in der Hutte an Doch Hüt sich dies bei dem Mangel des Steines selbst knum entschielen.

Frauen wieder die Hetare, die Alte und zwei ihrer Begleiterinnen zu seben haben

Es bleiben endlich noch die Figuren unten links Hier sehen wir den König auf einem mit zwei Pferden bespannten Wagen linter dem Wagen leinker stehen Er tragt einen runden Gegenstand, etwa eine Schale, in den hoeb erbobenen Handen Im Hintergrunde steht wiederum ein Baum Ich glaube, daß wir diese Gruppe von der Szene zur Rechten abtrennen mussen und hier den König vor ims haben, der mit Gesebenken dem Rsyasriga entgegenzieht

Leider ist nun über die Herkunft geräde dieser Platte nichts Genaueres zu ermitteln. Sie kann, wie Fergusson bemerkt, nach ihrem Stile und ihren Größenverbaltnissen weder den 'Rails' noch dem Mittelgebaude angehört hiben. Allein, wenn das Rehef auch einer spateren Zeit angebört — und dafur spricht namentlich die Übertreibung und ganz mechanische An wendung des Motivs der beraustretenden Hufte —, so gebort es doch sieber lieb noch der buddhistischen Periode der sudindischen Kunst an und muß daher vor dem 6 Jahrbundert n. Chr. entstinden sein, wo mit der Aus breitung der Macht der Calukjas im Dekkan die brahmanische Periode beginnt. Wenn meine Auslegung des Reließ richtig ist so ist damit die Existenz der puranischen Fassung der Rsyasruga Sage spatestens für das 5 Jahrhundert n. Chr. bezeugt.

## Zwei indische Etymologien.

## Palı ludda

P ludda¹) 'furchtbar, böse' und 'Jager', wurde von Fausboll zu Sklupfa, loptra, lotra, 'Beute, Raub', gestellt') Kuhn fuhrt es auf Sk lubdha zuruck, halt aber auch die Fausbollsche Ableitung für möglicb³) Bei Childers wird ebenfalls lubdha als Aquivalent gegeben Trenckner stellt das Wort offenbar zu radru, er fuhrt unter den Wörtern die im Pah in verscluedenen Formen erscheinen, ludra, radda, ludda und räla auf4) Im Glossar zum Suttampäta, S 306, hat Fausboll diese Etymologie abgelehnt und ludda mit lubdha identifiziert

Was zunachst *ludda* in der Bedeutung furchtbar betrifft, so scheint es mir keinem Zweifel zu unterliegen, daß es Sh. *raudra* ist So haben es die Inder selbst gefaßt G 16 des Samkiceajātaka (630)

ıcc ete atiha nırayā akkhāta duratıkkamā | ākınnā luddakammehı naccekā solas' ussadā ||

lautet in der Sanskritfassung, Mahāvastu I, 9

ıty ele astau nırayā äkhyātā duralıkramā | ākırnā raudrakarmebhih pratyekasodasotsadā ||

<sup>1)</sup> Gelegentlich ludda geschrieben, z B Jat V, 270 4

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fave Játakas, S 38 <sup>2</sup>) Beitrage zur Pali Grammatik S 41 <sup>4</sup>) Pali Miscellany, I, S 63, Note 19

So lassen sich auch allein die gelegentlich erscheinenden Nebenformen erklaren Einen Beleg fur ludra hefert Jat VI, 306, 26 accahitam kammam karosı ludram1) rudda fınde ich Jat IV, 416, 25 ayam so luddako eti rud darūpo sahāvudho Vielleicht beruht das anlautende r hier auf Assimilation an das folgende r von rūpa, Bd hest luddarūpo rūla2) (aus \*rūda, \*rudda, raudra) in Milindap 275 (tassa rūlarūlassa bhimabhīmassa) scheint wegen der Langualisierung aus einem anderen Dialekte zu stammen

Andererseits scheint es mir aber unmöglich, p. ludda, luddaka in der Bedeutung Jager von sk lubdha, lubdhaka zu trennen Die zu erwartende Form wurde naturlich luddha sein. Diese Form kommt aber in den birma nischen Handschriften des Jataka tatsachlich vor. z B Jät III, 331, 12 luddha, II, 120, 15 luddham, IV, 178, 1, 179, 9 luddho, VI, 306 26 luddham In den drei letzten Fallen steht luddha sogar falschlich für das Adjektiv ludda3) luddho wird ferner ausdrucklich, neben luddo, in der Bedeutung Jager in der Abhidhanappadipika gelehrt (s. Childers s. v.) In der Spiegel schen Ausgabe der Rasavahınî ist ebenfalls uberall luddhako usw gedruckt (z B S 25 26 29) Angesichts dieser Tatsachen durfte es schwer sein, das Bestehen der Form luddha im Pali zu leugnen4). Die heiden ahnlich klingenden Worter sind aher offenhar sehon fruh mitemander verwechselt worden Fur den Inder lag es sehr nabe, in dem luddha einen ludda zu sehen Der Jager ist ein ruddarūpo (s o ) ein raudrah purusah (Kathās 61, 59), er heißt ghorah (Mbh XII, 143, 10), ugrah (Mbh XVI, 4, 22), sein Hand werk 1st raudram (Mhh AII, 143, 12), ghoram (Mbh III, 207, 19) usw Hemacandra giht dem synonymen vyadha geradezu die Bedeutung dusta (Anek II, 244), und Bhagavatap III, 14, 35 vyadhasyany anukampyanam strinam devah Satipatih giht Śrīdharasvāmin vyadhasya durch nirdayasya wieder's) Ich halte daher p ludda, Jager, für eine volksetymologische Um gestaltung eines ursprunglichen luddha

## Sanskrit dohada

Dohada, im vedischen Sanskrit nicht belegt, ist ein in der klassischen Literatur uberaus haufiges Wort Es bezeichnet das seltsame Geluste einer Schwangeren und wird daher oft auch in bezug auf die Baume gebraucht die nach der Sage Bluten treiben, wenn sie mit einem jungen Madchen in Beruhrung kommen<sup>4</sup>) Bisweilen wird es von den Kommentatoren geradezu durch garbha wiedergegeben, z. B. Raghuv XIV, 71 dohadalingadarśi, Mall

<sup>1) 134</sup> hest ludd/am 2) In zwei Hand-chriften rula

<sup>2)</sup> Anderseits findet sich in singhalesischen und zum Teil auch in birmanischen Handschriften auch ludda für den Adjektiv luddla gierig, vgl die Lesarten zu issa rigaludil o, Jat 111 161, 23

<sup>4)</sup> Auch im Prakrit haben wir loddhaa s Vararuci I, 20 III, 3, Hemacandra I 116 11, 79 1) Nach dem PW

<sup>1)</sup> Sache die Stellen im PW und die von Mallmatha zu Meghaduta II, 16 an geführten Stropl en

garbhacıhnadaršī Eine Nebenform ist dohala Sie erschemt 7 B Mālavikāgu (ed Shankar P Pandut) 45, 3, 54, 5, 56, 8 Ferner begegnet uns ein daurhrda in derselben Bedeutung; sioho Halāyudha, Abliidh II, 343, Hemacandra, Abliidhānae 541, Raghuv (ed Shankar P Pandut) III, 1 Sudak vinā daurhrdalak vanam (Mall garbhacihnam) dadhau, MIV, 26 mukhena

anak sarat yañ jitadaurhrdena (Mall daurhrdam garbhah) Endheh erseheint nuch noch ein dauhrda, siehe Vaijay anti (ed Oppert) 98, 360, Yājā III, 79 v l (nach P W ), Susruta I, 322, 323 usw., Bhāvaprakāša I, 71

Im Palı lautet das Wort dohala") Reichliche Beispiele liefern Jätakas 57 208 292 545 Ich möchte hier nur G 2 des letzten Jätaka anfuhren

Dhammo manujesu mätinam dohalo näma janinda vuccati | dhammähatam nägakuñjara Vidhurassa haday übhipatthaye ||

Haufig ist nuch die Ableitung dehalini, z. B. Jüt VI, 270, 1, 326, 13, und dehaläyati, Jüt VI, 263, 11. In dem Sanskrit Dialekte der nördlichen Buddhisten entspricht dehala, z. B. Mahävastu II, 249, 9

Was das Prākrit betrifft, so lehrt Vararuci (II, 12) und Hemacandra (I, 221) dohala fur Sk dohada Belege aus Hāla und Mālavikāgn gibt Pischel zu Hemacandra<sup>2</sup>) Hemacandra lehrt I, 217 ferner den fakultativen Übergang des anlautenden Dentals in den Lingual In Jainatexten finden sich denn auch tatsachlich beide Formen nebeneinander, wie man aus dem Glossar zu Jacobis Ausgewahlten Erzahlungen ersehen kann

Von einheimischen Erklarungen des Wortes ist mir, abgesehen von der nachber zu erwahnenden Erklarung bei Susruta, nur eine bekannt Hemacandra leitet es im Kommentar zu Unädig 244 von duh 'tkarane' mit dem Suffix ada fur uda ab Das beweist nur, daß er über die Entstellung des Wortes nichts mehr wußte. Im P.W. wird daurhrda (s.v.) nls ur sprunghehe Form angesetzt, und diese Erklarung findet sich darnach auch bei Wackernagel Altind. Gramm § 1943) Die Bedeutung konnte nach von Bohtbingk vielleicht ursprunglich nur 'Widerwille der Schwangeren gegen bestimmte Dinge' gewesen sem. Allein wo das Wort vorkommt, bedeutet es stets im Gegenteil gerade das Verlangen der Schwangeren nach gewissen Dingen. Die Ableitung von daurhrda das im Mbh in der Bedeutung Feindschaft belegt ist wird daher meiner Ansicht nach durch die Bedeutung ausgesehlossen.

Die richtige Erklarung glaube ich bei Susruta zu finden Er spricht 1 322 über die Entwicklung des garbha caturthe (mäsi) arrungapratjangavibhägah pravyaktatar obhavati | garbhahrdayaprau,yaktabhäväc ectamädhatur abhir yakto bhavati | kasmat | tatshänaträl | tasmäd garbhas caturthe mäsy

¹) Handschriftlich erscheint gelegentlich auch dohala, z B Jat II, 159, 1
') In alteren Ausgaben findet sich falschlich auch dohaa z B Ratnavali S 21, 29
(Calcutta 1832) und dohada, z B Uttarramme S 15 (Calcutta 1831)

<sup>3)</sup> Aur Aufrecht hat, soweit ich sehe, diese Etymologie abgelehnt. Er bemerkt Halaudha S 241 zu daurhrda This word was invented by some crazy etymologier

46

abhı prāyam ındrıyartheşu karotı | dvihrdayam ca närim dauhrdinim acaksate | Im vierten Monat wird die Teilung aller Glieder und Nebenglieder deutlicher Infolge der Ausbildung des Herzens des garbha entwickelt sich das Organ des Bewußtseins Warum? Weil es sich im Herzen befindet Daber zeigt der garbha im vierten Monat ein Verlangen nach Sinnesobjekten Und eine Frau mit doppeltem Herzen nennt man dauhrdinī. Die gleiche Ausemandersetzung findet sich im Bhavaprakasa I. 71

sarvānu angānu upāngāni caturihe syuh sphutāni hi hrdavannaktabhavena vyannate cetanam ca || tasmāc caturihe garbhas tu nānāvastum zānchati tato drihrdayā yat syān nūrī dauhrdinī matā 🛚

Und ebenso bemerkt Mallinatha zu Raghuv III, 1 scahrdayena aarbhahrdauena ca dunhrdaua aarbhini | yathaha Vahatah |

mātrjam hy asya hrdayam mātuš ca hrdayena tai sambaddham tena garbhinyāh śrestham śraddhābhimānanam ||

ıtı | tatsambandlıtıād garbho daurhrdam ıty ucyate | sā ca tadyogād daurhr dinīti | tad uktam Samorahe | dvihrdayām nārim daurhrdinīm ācaksata iti ||

Diese Etymologie ist spracblich wie sachlich befriedigend. Wir haben von einem \*duhrd, doppelherzig, schwanger, auszugehen, das in der Paliform etwa \*duhali lauten wurde, vgl dutiya fur dvitiya, duvidha fur dvividha, duratta fur durātra, dumatta fur deimātra, dunhia fur duinhea, duka fur dvika, su fur svid1), und Kuhn, Beitr S 36 Dazu wurde, einem Sk \*dvaihrda entsprechend, ein Adiektiv dohala gebildet, das dann auch als maskulines Substantiv2), mit stillschweigender Erganzung von kamah, gebraucht wurde Dieses Wort wurde in mittelindischer Zeit aus der Volkssprache im Sanskrit uhernommen, und zwar entweder obne weiteres als dohala oder, da man sich des Zusammenhanges des zweiten Teiles mit hid offenbar noch bewußt war, als dohada, dauhrda und daurhrda sind falsche Sanskritisierungen, die sich den bei Wackernagel S LIII angeführten zur Seite stellen

Daß die Erklarungen in den medizinischen Werken nicht etwa der Etymologie zuhebe zurecht gemacht worden sind, sondern die volkstum

<sup>3</sup>) Als Neutrum finde ich dohada nur bei Lexikographen und Kommentatoren wie Mallinätha

<sup>1)</sup> Ich mochte luerher noch em anderes Wort stellen, den Namen des Königs Dilina In der Bengah Rezension des Padmapurana findet sich dafür überall die Form Derlips In G 10 des Nimijataka (541) finden wir einen Konig Dudipa, hand schriftliche Lesarten sind Dutipo, Dudipo Im Bhuridatta; (543), G 129 lesen wit Dujipo, allein die Lesarten Dujipo, Dudipa, Dudipo, Dutipo und die Ahnlichkeit des ganzen Zusammenhanges lassen kaum einen Zweifel darüber, daß wir auch hier, wie schon Fausbell angedentet hat, Dudipo zu lesen haben Die Sanskrit und Pali Formen zusammengenommen führen also auf eine Form Deidipo, die dann weiter wohl auf Desdelpa zuruckgeht. Zu dem Übergang von d m l vgl. Wackernagel, Altind Gr. § 194. Ich læmerke ubrigens, daß Lindwig Dilipa aus dili-ap ableitet, Der doppelte Staminbaum des Somayanes, S.A. S 3

hehe Anschauung wiedergeben, ergibt sieh teils aus Parallelstellen in der nibrigen Literatur, teils aus allgemeinen Erwagungen Hrdisthaß eetanä dhätuh heißt es Mibh XIV, 43, 34, von den kämä ye hrdi sthutäh, den Wimsehen, die im Herzen sitzen, wird im Satapathabr (XIV, 7, 2, 9) ge sprochen Es ist ferner aus den Käryas imd der Erzahlungshteratur zur Ge nuge bekannt, daß nach indischem Glauben die Wunsehe einer Schwangeren inbedingt erfullt werden mussen, damit das Kind keinen Schaden leide!) Auch wird die Natur des Wimsehes als Vorbedeuting für den Charakter des Kindes betrachtet. Beides ist aber nur verstandlich, wenn diese dohadas als wirklich aus zwei Herzen kommend gefaßt werden, nicht nur aus dem der Mitter, sondern auch aus dem des Kindes Der Name ist also nicht um sonst gewählt

## Zur Sage von Rsyasrnga.

Im Jahre 1897 habe ich in diesen Nachrichten einen Aufsatz über die Rayasraga Sago veröffentlicht, in dem ich unter auderem auch den Nach weis zu fuhren versuchte daß der Text der Sage in der Form wie er hente ım Mahabharata steht nicht ursprunglich sei sondern eine Überarbeitung erfabren habe. In dem 1899 erschieuenen ersten Bande seiner Mahabharata Studien hat Dahlmann diesen Versuch einer Kritik unterzogen und ist da bei zu dem Resultat gelangt daß meine Methede 'nnhaltbar und willkur lich' sei3) Handelte es sich hier lediglich darum ob Dahlmann ein paar Verse für echt halt die meiner Ansicht nach interpehert sind so könnte die Sache fuglich auf sich beruhen. Allein wir haben es hier mit einer Frage von prinzipieller Bedeutung zu tun mit der Frage ob wir an das Mahabharata denselben Maßstab philologischer Kritik legen durfen mit dem wir jedes andere literarische Werk zu messen gewöhnt sind oder ob tatsachlich dem indischen Epos gegenüber die Kritik keine Berechtigung hat und so verlohnt es sich wohl der Muhe noch einmal auf die Sache zuruckzukommen

Ich hatte in jenem Aufsatze auf gewisse innere Widersprüche in der Darstellung der Sage hingewiesen und war bei genauerer Untersuchung zu dem Resultate gelangt daß sie ihren Ursprüng nachtrigheher Über arbeitung verdankten Dahlmann erklirt (S 283) daß meiner ganzen Argumentation die kritische Grundlage fehle und begrundet dies Urteil in folgender Weise

'Das Epos nahm viele Sagen auf unbeklimmert darum ob in den Einzelheiten der Darstellung Übereinstimmung waltete oder nicht Die Zykliker latten die Sammlungen dieser Art vorbereitet Die verschiedensten

<sup>1)</sup> Siehe auch Lajn III 79 dokadasyāpradānena garbi o doşam avāpnuyat

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S ehe Susruta und Bhavaprakasa a a O

VIXAZ 8 (\*

Sagenstoffe oder versehiedene Redaktionen einer und derselben Legende waren von ihnen inemander verarbeitet, verknupft und verflochten worden, so daß wir tatsachlich Fragmente unterschiedener Darstellungen, Produkte verschiedener Pauranika vor uns haben. Aber darin lag eben das Wesen der zyklischen Rhapsodie, daß sie bestrebt war, den immensen Legenden schatz der einzelnen Schulen und Familien immer enger und systematischer zu vereinigen Sammlung der verschiedenen Sagenstoffe war das Hauntziel, nicht Ausgleich der unterschiedenen und wohl widersprechenden Zure der verschiedenen Redaktionen Die einheitliche Sammlung, d b die von einer Hand bewerkstelligte Diaskeuase des im Mahabharata ver einigten Stoffes bedingt deswegen keinesfalls Ausschluß aller widersprechen den Sagenzuge Und es ist kritisch ganz unzulassig, verschiedene und - sagen wir einmal - widersprechende Redaktionen eines und desselben Sagen stoffes darum von einheitlicher und gleichzeitiger Sammlung innerhalb des Mababhārata auszuschließen, weil sie diese Verschiedenheiten zeigen Die letzteren bezeugen das Vorhandensem verschiedener Redaktionen, widerstreben aber nicht der gleichzeitigen Aufnahme in ein Mahägrantha

Bestammt genug klingen diese Ausspruche über die Tatigkeit der Zykliker' über das Wesen und die Ziele der zyklischen Rhapsodie und die Art der eigenehen Diaskeunse. Wenn uns Dahlmann nur auch die Beweise dafür hefern wollte! So stellt er uns allerlei Moglichkeiten als gesicherte Tatsachen hin. Denn daß es zum Beispiel möglich ist, daß verschiedene oder gar widersprechende Redaktionen eines und desselben Sagenstoffes in einer Sammlung erscheinen wird memand bestreiten wollen, ist es doch in spateren, zweifellos von einer Hand herruhrenden Sammelwerken tat sachbieh der Pall So erscheint zum Beispiel in Somadevas Kathasarit sägara die Sage von Unmadmi an drei verschiedenen Stellen (III, 1, 63ff, VI 7, 62ff, XII 24, 3ff) in drei verschiedenen Stellen (III, 1, daff, ver Annahme ist aber noch kein Beweis int ihre Richtigkeit, und den Beweis, daß das Mihäbharata den Charakter eines Sammelwerkes von Anfang an besessen habe, hut Herr Dahlmann meines Erachtens bisher nicht erfracht

Indessen diese I'rage kommt in unserem speziellen Falle gar nicht in Betracht, denn die Rsyafraga Sage wird im Mahäbhärata nicht mehrere Male in abweichender Form erzahlt, sondern nur einmal, in III, 110—113, hier aber mit inneren Widersprüchen Nach Dahlmann erklaren sie sich so, daß der Diaskeuast verschiedena Redaktionen der Sage inemander ver arbeitete 'Was Luders Umarbeitung nennt, kann ebensogut von dem einen Diaskeuasten des Mahäbhärata ausgegangen sein, der für seine Zwecke verschiedene Redaktionen erganzend vereinigte' (S 286) Gewiß, an ind für sich 'könnte' es von dem Diaskeuasten ausgegangen sein Glaubt denn Dahlmann wirklich, daß andere Leute nicht auch sehon an diese Möglich keit gedacht laben' Ich wenigtens habe mit an jener Stelle (S 5f)

nusdrucklich die Frage vorgelegt, ob der Diaskeuast die Sage in der jungeren Form nufgenommen habe oder ob der Text der Sage nach der Diaskeuaso geandert wurde. Und die Antwort auf diese Frage lautet meiner Ansicht nach so klar und deutlich, wie nian es nur winsehen kann.

Nach dem übereinstimmenden Zeignis aller buddhistischen Passungen, des Harramsa und des Buddhacaritn, spielte in der alten Passung die Königstochter Santa die Rolle der Entfishrerin Nach dem heutigen Texte des Mahabharata wird Reyasruga von einer Hetare entfuhrt, allem in der Rnhmenerzahlung die von keinem underen als dem Diaskeuasten herruhren kann1), wird gefragt 'Und wie sah iene Santa aus, die energische Königs techter, die den Sinn des Gazellengeborenen betörte? Darnus folgero ich, daß der Diaskeuast die Sago in der alten l'assung mit der Santa nls Entfuhrerin aufnahm, und daß ein Spaterer in der Erzahlung die Säntä in eine Hetare vernandelte - was sich, nebenbei bemerkt, durch geringfunge Textanderungen bewerkstelligen heß —, dabei aber vergaß, anch die Frage der Rahmenerzahlung in diesem Sinne nbzuandern. Ich weiß nicht, wie man sich dieser Schlußfolgerung entziehen will. Dahlmann freilich wird vielleicht sagen 'Nein, der Dichter-Diaskouast kannte beide l'assungen Die Fissung mit der Hetare legte er seiner Darstellung zugrunde, daß ihm auch noch eine andere mit der Königstochter als Entfuhrerin bekannt sei hat er oben durch jenen Satz in der Rahmenerzahlung andenten wollen' Solcher Argumentation wurde man allerdings machtles gegenüberstehen Aber damit ware auch dem Mahābhārata das Urteil gesprochen Es ware ın dem Falle nicht das Werk einer 'gemalen Kraft', sendern das eines Idioten und st inde als selches allerdings außerhalb des Bereiches einer vernunftigen Kritik Indessen tue ich Herrn Dahlmann vielleicht Unrecht, wenn ich ihm derartige Anschauungen zuschreibe. Denn über diese Anderung des ursprunglichen Textes, die wichtigste von allen da durch die Einfuhrung der Hetare ein ganz neuer Zug in die Sage kommt, — über diese Anderung schweigt Herr Dahlmann vollstandig Und doch tragt er kein Bedenken die von mir angewandte Methode in Bausch und Bogen als unhalthar und willhurlich zu verwerfen!

Ausfuhrheh verbreitet sich Dahlmann dagegen üher die von mir an genommenen Anderungen im Anfang des Textes Ich kann ihm indessen den Vorwurf nicht ersparen, daß er meine Bemerkungen offenbar nur sebr fluchtig gelesen hat Er schreibt mir Ansichten zu die ich nie gehabt babe Er sagt (S 284) 'Nach Luders gehört die Erzahlung vom Zorne der Brabmanen und von der als Strafe folgenden Durre überhaupt nicht zur altesten Fassung' Ich habe mirgends eine derartige törichte Behauptung aufgestellt Samtheibe Fassungen der Sage mit Ausnahme der des Mahlävastn<sup>2</sup>) benichten.

<sup>1)</sup> Siehe die Bemerkungen S 6

Naturlich fehlt die Durre auch bei Ksemendra der die Erzählung des Maha
 10° Löden Kleise Schriften

daß im Lande des Königs eine Durre aushrach, der nur dadurch abgeholfen werden konnte, daß man den Rsvaariga ins Land holte. Die Durre ist als Begrindung der Expedition der Königstochter ein ganz unerlaßlicher Zug der Sage; wie ahgeschmackt, ja unbegreiflich die Erzahlung ohne ihn wird, das laßt sich am deutlichsten gerade aus dem Mahavastu ersehen. Wenn daher Dahlmann gewissermaßen als eine Konzession an mich versichert. Gewiß ist die Verfuhrung Rsvasrigas in aich nicht ahhangig von der Durre, ebensowenig hat in sich die Durre etwaa mit Rsynsrigas Erlehnissen zu tun' so ist das ein Geschenk, das ich energisch zuruckweisen muß. Dahlmann bringt hier wieder einmal ganz verschiedene Dinge durcheinander. Was ich tatsachlich behauptet hahe und noch behaupte. ist. daß in der ursprunglichen Fassung die Entstehung der Durre nur kurz durch 'ein Versehen des Purchita des Königs' motiviert war, wie sie in ahnlicher nehensachlicher Weise in den Fassungen des Padmapurana, des Ramayana usw. begrundet ist. Erst nachtraglich wurde die ausfuhrliche Motivierung der Entstehung der Durre hinzngefugt, die Geschichte von der Beleidigung des Brahmanen durch den König usw., die allerdings mit der eigentlichen Rsyaśrnga-Sage gar nichts zu tun hat 1) Ich kann es mir unter diesen Umstanden wohl ersparen, auf die Ausführungen Dahlmanns hier naher einzugehen, um so mehr, als er neues Material, das zur Lösung der Frage beitragen könnte, nicht beihringt. Er kampft nur mit den Waffen einer Dialektik, die vielleicht für einen Augenhlick hlendet, von der ich mir aber keinen dauernden Nutzen für die Wissenschaft zu versprechen vermag?)

vastu einfach versifiziert hat, siehe unten S 69 Von der ganz umgestalteten Erzihlung bei Hemacandra sehe ich hier überbaupt ab

<sup>3</sup>) Ein Mißterständnis hatte eigentlich ausgeschlossen sein sollen, da ich auf S 4 den Saniskritest mit Hervorhebung der meiner Ansicht nach unechten Zeilen abgedruckt habe.

<sup>2)</sup> Als eine Probe möge das Folgende dienen. Auf S 286 schreibt Dahlmann 'Oder will Luders behaupten, daß dem Diaskeuasten nur eine Fassung zu Gebote gestanden habe. Wenn er das aber nicht beweren kann, wenn es vielmehr feststeht, daß der Diaskeusse die Itiliäsa-Literatur in mannigfacher Bearbeitung gleichzeitig vorlag, dann läßt sich auch nicht von Umarbeitung des Mahabharata sprechen, wed sich Elemente verschiedener Quellen zeigen, die sich luer dem Purana, dort dem Rämäyana, an dritter Stelle der buddhistischen Literatur nahern. Linders möge einmal das ganze zy klische "Väçishtham äkhy änam" des dritten Buches oder den Nahusha Zyklus untersuchen, er wird finden, wie das Bestreben obwaltet, eine Legende an die andere zu reihen, Szenen verschiedener Textredaktionen in ein Ganzes zu bringen, lediglich um den gleichen Stoff zu einem engeren Ganzen als Zyklus zu vereinigen Wieviele Über- und Umarbeitungen waren da anzunehmen!" Das ist nichts als Rhetorik. Was soll der Hinweis auf das Väsistham äkhyanam und den Nahusa-Zyklus? Ganz abgesehen davon, daß sie ein recht schlechtes Analogon bilden, da ja von einer Saminlung von bagen über Reynstriga, von einem 'Reynstriga-Zyklus' gar nicht die Rede sein kann, was nötigt denn zu der Annahme, daß die Verhältnisse bei der Revairage-Sage genau so hegen wie dort? Angenommen, Dahlmann hatte recht. eine Spezialuntersuchung ergabe, daß der Diaskennst verschiedene Sagen über Vasistha

Anstatt hier die Grunde zu wiederholen, warum meiner Ansicht nach der Text verindert und zwar nach der Diaskeurse verändert worden ist, will eht daher lieber auf einige Tatischen himweisen, die sich aus einer Vergleichung des Textes der Sage in der Grautha Rezension mit dem der Vulgata ergeben. Der neue Text wird auch über das Verhältnis des Padmapuränz zum Mahäbhärata Klarheit schaffen und zeigen, daß die ablehnende Hattung Dahlmanns gegenüber meiner Annahme einer Beeinflussung des Epos durch das Puräna nicht gerechtfertigt ist

Der folgende Text ist der Grantha Haudschrift der Royal Asiatie Society, Whish No. 62(1), entnommen Dio Rsyasrigh Sage fullt in G1) die adhyäyas 111—114 = N. 110, 22—113") Die Haudschrift ist sehr nachlussig ge schrieben und es laßt sich numöglich bestimmen, wie weit man berechtigt ist, die richtigen Lesarten von Niemzusetzen. Ich ziehe es daher vor, den Text genau in der Gestalt zu geben wie er in der Haudschrift vorheigt") Lomasah.

- Lomasan | 1 esü devanadı punyā Kausiki Bharatarsabha |
  - Viśvāmitrāšrama ramya esa tāta prakāšate | [110, 22]
  - 2 üsramas cawa punyükhyah küsyapasya mahiimanah | Rsyasrmgas suta yasya tapasu samyatendriyah || [23]
  - 3 tapaso yah prabhāvena tarsayām āsa Vāsavam |
  - anāvretya bhayad yasya vavarea 1 ala Vritrahu | [24] 4 mrsān julas sa tejasvi Kāšyapasya sulah prabho |
  - rsaya Romapudasya yas cakarathulam mahat || [25]
    5 nurtitiesu sasyesu yasmai Santan dadau nrrah |
  - Roma pādo duhtaram Savitrim Savitā yathā | [26]

Yudhi

6 Réyasımgah katham mırsam utpannah Kasyapu dvıyah | ııruddhayonısamsargam kathan ca tapasu ırtah || [27]

und Naliusa gesammelt und in das Epos aufgenommen habe imwiefern wurde dem des Ergebins dem Nachweis entkruften daß der Text der Reyasinga Sage interpoliert worden ist. Und was soll die Behauptung beweisen die Ithias Literatur habe der Diaskeuase in mannigfischer Beirbeitung gleichzeitig vorgelegen. Ich bezweifle keinen Augenblick, daß das eine oder andere Ithiase schon zur Zeit der Diaskeuase des Mahabharata in verschiedenen Fassungen existerte damus folgt abei doch nicht daß es nun auch von der Reyasings Sage damals sehen mehrere Fassungen gegeben haben mußt. Es laßt sieh im Gegenteil mit hochster Walirscheinhel keit behaupten daß zur Zeit der Diaskeuase nur die altere Fassung der Sage bestand. Und dies durch eine eingehende Prufung eines betrachtlichen Materiales gewonnenen Ergebnis glaubt Dalthannn mit ein paar allgemeinen Flarssen umstoßen zu können.

<sup>9)</sup> Mit G bezeichne zeh den Text der Crantha Handschrift mit N die in Nagari gedruckten Ausgaben wobei durch N<sup>9</sup> und N<sup>2</sup> zwischen den in Bombay und Calcutta trechienenen Ausgaben unterschieden wird

<sup>2)</sup> Adhyaya 110 schl eßt in G mit der Geschichte von dem wunderbaren Berg Reabhakuta (in G Vṛṣabhakuta) De Einteilung von G ist sicherlich die bessere
3) Die Zahlen rechts in eckigen Klammern beziehen sich auf die entsprechenden Strophen in N<sup>b</sup>

| 5                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 kımartthan ca bhayāt tasya Šakra bālasya dhīmatah  <br>anāvrstyām pravritāyām vavarsa ValaVrttrahā    [28] |
|                                                                                                              |
| 8 kathamrūpā ca Sāntābhūd rājaputrī paturatā                                                                 |
| lobhayām āsa yā ceta mrgībhūtasya tasya var    [29]                                                          |
| 9 Romapādas ca rājarsır yyathāsrūyata dhārmmıka                                                              |
| katham var vrsaye tas <b>ya nava</b> rsat Pākašāsanah    [30]                                                |
| 10 etan me bhagarān sarvam vistārena yathātatham                                                             |
| ı aktum arhası susrüsod Rsyasrıngasya ceştitam    [31]                                                       |
| Lomašah                                                                                                      |
| 11 Vıbhandakasya brahmarses tapasā bhāvītātmanah                                                             |
| amoghavryyasya sata Prajâpatisamadyutih   [32]                                                               |
| 12 śrunu putro yathā jāta Ršyašrmgah pratāparān                                                              |
| mahādyutir mmahātejā bāla stharrasammatah   [33]                                                             |
| 13 mahāhratam samāsādya Kāšyapas tapasī sthītah                                                              |
| dırghal. ālaparı śrānto rsır devarsı sammatah   [34]                                                         |
| 14 tasya retah pracaskanda distrapsarasam Urvasim                                                            |
| apsupasparšato rāzan mrgi tac cāpībat tadā   [35]                                                            |
| 15 saha toyena trsıtā sā garbhany abhavat punah   [36a]                                                      |
| amoghalvād vidhes caria bhāritvād era nirmmitāt   [37b]                                                      |
| 16 tasyām mrgyām samabhavat tasya putro mahān rsih                                                           |
| tasyasrmgas taponutyo vana eva vyavarddhata   [38]                                                           |
| 17 tasya réyaérmgam étrast rájann ásin mahátmanah                                                            |
| te Réyaérmga sty uktas sa tadā Pāndavarsabha    [39]                                                         |
| 18 rasate destapūrionyah pitur anyaira mānusah                                                               |
| tasmāt tasya mano nityam brahmacaryyebharan nrpa   [40]                                                      |
| 19 etasmınn era käle tu sakhā Daršathasya rar                                                                |
| Romapāda iti khyāto hy Amgānām išvarobhavat   [41]                                                           |
| 20 tena kāmāh krtā mithyā brāhmanebhya iti srutih [[42a]                                                     |
| dariopahatasatiena dharmmajñenāpi Bhārata                                                                    |
| 21 sa brāhmanoparstyaktas tathā Bhāratasattama   [42b]                                                       |
| purohitāpacārena tasya rājño yadrchšayā                                                                      |
| 22 na vavarsa sahasrāksas talopīdyanta vai prajāh    [43]                                                    |
| sa brāhmanān paryyaprekšat tapoyuktān manīsinah                                                              |
| 23 pravar ane surendrasya samartthah prihitipatih [ [44]                                                     |
| katham pravarse Parjanya upayah parimréyatam                                                                 |
| 24 tam ūcus codītās tena svamatāns manīsīnah [45]                                                            |
| tatras tv eko munsvaras tam rājanam uvāca ha   <br>25 kopitās tava rājendra brāhmanā mistutin earah   [46]   |
| Ršyašringam munivaramm anayasvādya pārtthiva \                                                               |
| 26 aineyam anabhijiai ca nārīnām ārjaie ralam    [47]                                                        |
| sa ced avatared rajan visayan te mahatapah                                                                   |
| 27 sadyah pravarse Parjanya sis me nasti samsayah   [48]                                                     |
| etach érutvű vanam rájá gatrá niskriim átmanah                                                               |
|                                                                                                              |

```
28 sa krtvā punar āgach at prasannesu mahātmasu | [40]
        rajanam agatam ากิลิเซล pratisan jayrhuh prajah [ [30a]
     29 sa ca tāh pratpagrāha piteva hitakrt sadā 1
        tatomaapatir ähäna sacivän mantrakovidah | [50b]
     30 Riyasrmgagame yatnam akaron mantraniscaye ||
        nāddhyagachšad upāyan in tair amātyais sahācyutah | [51]
     31 sästrajäais sacivair nnilyam nilyañ ea paratisthatam |
        tata anayayam asa varamukhya mahipatih [52]
     32 resuas sarvatra niskrantas tā nvāca sa partthivah
        Ršyasrmaam rsch putram anayaddhram upayatah | [53]
     33 lobhayıtvä hı mā trisvam trisayam mama sobhanāh ||
        tā rāyabhayabhītāš ca šāpabhītāš ca yositah | [54]
     34 asakyam ücus tat käryyam visannä gatacetasah [[
         tatra tv ekā saradyosā rāsānam idam abracīt | [55]
     35 prayatisye maharara tam anetun tapodhanam []
        abhipretams tu me kaman samanujaatum arhasi | [56]
     36 tatas saksye lobhayitum Rsyasrmaam rses sutam
         tasyās sarvam abhiprāyam anvarjānas sa pārtthivah | 1571
      37 dhanañ ca pradadau bhūrs raināns vierdhāns ca ||
         tato rūpena sampannā vayasā ca mahīpate |
      38 striva ādāva kāšcit sā jagāma vanam anjasā | [58]
       || tty Āranyaparvant Riyair mgopākhyāne ekādaisaisatamoddhyāyah||
Lomašah |
       1 sā tu nāryy āśramañ cakre rāzakāryyārtthasiddhaye
         sandešāc cawa nrpate svasāddhyāc cawa Bhārata | [111,1]
       2 nanapuspaphalair erksaik kririmair upasobhitam
         nānāpu spaphalopetas svādukāmaphalapradash | [2]
       3 ativa ramaneyan tad ativa ca manoharam |
         cakre nāryų āśramam ramyam albhutopamadaršanam | [3]
       4 tato nibaddhya tan navam mam api Kasyapasramat
         cārayām āsa purusair vihāran tasya vai muneh | [4]
        5 tato duhitaram resyām tramadhāyetikriyatām |
         drstvāsramam Kasyapasya prāhmot buddhisamyutām | [5]
        6 sā tatrāgatya kuśalā taponityasya sannidhau |
          āśraman tam samāsādva dadarsa tam rees sutam 1 [6]
vesyā
        7 kaccın nu te kusalan tapasıı
```

priä ca te kaccıd ahrtatejäh |
kaccıt bhävan nrpa te cösramesmın
tväm var drastum sämpratam ägatasmı || [7]
kaccıt tapodharmma te täpasänäm
kaccıc ca vo mülaphatam prabhütam |

```
Laccit trana private carra vipra
             kaccıt sıāddhyāyah kriyated Rsyasrmga | [8]
Ršyašrmga |
       9 muadho bharān yyotir ira prakāšate
              manue cāham tvām abhrrādanīyyam
          vädyan teham sampradäsvämi kämän
              uathādharmmamūlaphalāni caita | [9]
      10 kāśvām brsyām āsre yathoparosam
              krsnāmnenāvrtāvanasa sabhāvām |
          laa cāsramas tāraka nāma cedam
              vada brahman carase deratatram [ [10]
rešyā |
       11 mamāśramam Kāśyapapuira ramyas
              trivojanas sailam imam parena
          tatrā svadharmmonapıvādhananı no
              na codakam pādyam upaspršāmah | [11]
       12 phalāni pakiāni dadāni tesāni
              bhallātakānu āmalal ānı carra |
          bilvāni carremandadkaniakāni
               priyālakānām kāmakānām kurusva | [13]
       13 sā tām sarvām visarmaintvā
               bhaksyān mahārhān pradadau ca tasmai
           tānn Ršyašrmgāya mahārasānı
               bhršam starupānt ca modakānt | [14]
        14 dadau ca mālyāni sugundhavanti
               citrāni vāsānisi ca bhānumanti
           pānāns cāgrāns tato mumoda
               ca krīdac carra prajahāsa carra [[ [15]
        15 sā kantukenāramatāsya māte
               vibhajyamānā phalitām latera |
           gatrais ta gatrani nisicyamānā
                samāšlisac cāsakrd Ršyašringam [[ [16]
         16 cülün asolāms tılalüs ca ırlsün
                prapuspalāny aranamyāvibhajya |
            vilanamāneva madābhībhūtā
                pralobhayam asa sutam maharseh | [17]
         17 athā Ršyašrugas tu tat samiksya
                punah punah pidyā ca kāyam asyā |
            hy apeksamāno šanakair jagāma
                krtvägnihotrasya tathä videšam [[ [18]
```

<sup>17</sup> MS Interpunktionszeichen hinter punah punah Interp fehlt hinter asyd Interp hinter 1091ma Interp fehlt hinter ridešam

```
18 tasyām gatāyām madancna matto
             ricetasas cābharad Ršyasrmgah
        tām eva bhārena gatena sūnya
             unisvasann ärttaräpo babhuva [ [19]
     19 tata muhūrttād dharīpimgalāksa
             pracestita ramabhir anakham sa
        sväddhyävavän vrttasamädhyynkta
             Vibhandakāt Kāsyapah prādur āsit [ [20]
     20 sopašyad āsīnam upetya putram
             ddhyāyantam ekam tīparītacīttam |
         ınısıyasanlam muhur ürddhyadistini
             Vibhandalah putram urāca dinam | [21]
     21 na kalpıtā samıdhah kın nu tāta
             kaccid dhutañ cagnihatran tiayadya |
         sunirmmuktam sruksruram homapātram
             kaccıt savatsa ca krta krtvayadya | [22]
     22 na vai yathāpurvam ivāsi putra
             cintaparas casi vicetanas ca |
         vinotimantrak kim ihādya khinnah
             prehšāmi tvām ka ihāgatobhūt || [23]
       || ity Āranyaparvani dvādasasatatamoddhyāyah ||
Rsyasrmgah |
       1 shāgata jatsla brahmacārs
              na yai dirgha natihrasio manasyin |
         suvarnavarnah kamalāyatāksa
              sutas suranam 11a sobhamānah | [112, 1]
       2 samrddharupas saviteva diptas
              sudhaksnakrsnaksataraś cakorat |
         nılāh prasannas ca jatās sugandhār
              hiranyaranyarathitäs sudirahäh || [2]
       3 aradharupah punar asya karne
              ubhrājate viduud wäntariksam |
          dvau cāsya pindāi adadharena kantham
              azatalomau sumanoharau me | [3]
        4 vilagnamaddhyas ca sunapideše
              kanthe ca tasvätikrtapramänam |
          taddhāsya cırāntarıtav ıtı
              hiranmayi mekhala me yatheyam | [4]
        5 vicestamānasya ca tasya tāni
              Lujanti mattas sarasīva hamsāh
```

<sup>19</sup> MS Interp fehlt hinter sa

```
cīrānı tasyātbhutadaršanānı
      nemāni tadvan mama rūpaianti [[6]]
6 rastrañ ca tasuātbhuladaršanīvyam
      samāhrtam hrādayatīva cetah
  pumskokılasyera ca tasya vänīm
      tām śrunvalo mentaritoyam ātmā | [7]
7 vathā vanam mādhavamāsamaddhye
      samīrītam švasanenābhībhātī \
  tathā sa cāpy uttamagandhapunya
       nisevyamānah parane tāta | [8]
8 susamuatāš cāpī jatā viviktā
       dvaidhikrtā bhānti lalātadeše
   larnau ca citrair iaracalraiākais
       samāvrtau tasya surūpavatbhih [ [9]
 9 tathā phalam vrttam atho vicitram
       samāharat pāninā daksinena 1
   tat bhūmım āsādya punah punas ca
       samutpapady athkutarūpam uccash | [10]
10 tac cāpi hitiā parivaritate sā
       väteritä vrksa ivävaghürnah
   tam preksya me putra wāmarānām
       pratih paran tamta ratis ca jātāh | [11]
11 sa me samāšlisva punaš sarīram
       jatāsu grhya savanamya vaktrah |
   vaktre ca vaktram pransdhāya šabdam
        calāra yan mejanayat praharsam [[ [12]
12 na cāpı pādyam bahu manyatesau
        phalānı cemānı mayā krtānı
    eramvratosmiti ca mām arocat
        phalanı canyanı navany adan me | [13]
 13 mayopayuktānı phalānı tānı
        nemāni tulyāni rasāni tesām
    na cāpi tesā tvag iyam yathesum
        sūrāni naisām iva santi tesām | [14]
 14 toyūni caitātīrasāni mahyam
        prādāt sa vas pātum udārarūpah \
    pitrawa tany abhidhikam praharso
         mamübharat bhūs calitera cāsīt | [15]
 15 ımānı citrānı sagandharantı
         mūlāni tasya grathitāni pānah |
    yanı prakiryyawa gatas tvam eva
         sa üśraman tapasā dyotamanah || [16]
```

```
16 gatena tenāsmi krte vicetano
             gātrañ ca le samprati tapyatīva
         ıchsamı tasyantıkam aku gantum
             tañ cawa nilyam parwaritamanam || [17]
      17 ichšāmi tasvāntikam cva tāta
             kā nāma sā vratacaryysī ca tasya |
         ıchsamy aham carıtum tena sarddham
              yathā tapas sañcarīty ugradharmmām | [18]
       II ıly Āranyaparıanı Réyaérmaopākhyāne pituh putrasamvādo
                   nāma trayodašašatatamas sargah ||
Vibhandalah |
       1 raksāmsi caitāni caranti putra
              rüpena tenätbhutadarsanena |
         atulyarüpüny atıghoravantı
              vighnan tathā tapasaš cintayanti [[ [113, 1]
       2 satūparūpāni tu tāta bhūtvā
              ulobhya bhūpo vividhair upāyaih
         sukhāc ca lokāc ca nipātayanti
              tāny ugrarūpāni murin tanesu | [2]
        3 na tāni seieta munir yyatātmā
              satān lokān prārtthayānah kathañert |
          krtıā vighnan tapasas tādasantı
              tapodhanān tapasah patanti | [3]
        4 asamanenācarītāni putrā
              pāpāny ameyāni madhuni tāta |
          mālyāni caitāni na vai muninām
              vratăni citrojvalagandhavanti | [4]
        5 raksāmsı tānıtı nıvāryya putram
               Vibhandakas tān mrgayām babhura |
          nāsādayām āsa yathā tryahına
              tathä sa paryyāpavrtośramāya | [5]
        6 yathā punah Kāśyapo vai jagāma
               phalāny āharttum ındhīnā sašramena
          tathā punar llopayıtum yagāma
               sā vešyā yosin munim Ršyāšramam | [6]
        7
                                   prahastas
               sambhrāntarūpopy abhavat tadānım |
          provāca camām bharadāsramāya
               gachśāra cāsr na prtā mametr | [7]
         8 tato rājan Kāśyapasyaikaputram
               pravešva nāgena vimucija nādam |
```

```
pramodayantyo vividhair upāvair
       āragmur Amgādhipates samīpam | [8]
9 samsthā pya tanı āśramadarśanā ya
       santārītā naram atīva šubhram |
   tıranadaya tathaiya cakre
       rājā gūdho nāma ranam ricitram | [9]
10 antahmure tan tu nivešva rājā
       Vibhandakasyātmajam ekaputraih |
   dadarša meghais sahasā prahistam
       āpūryyamānañ ca jagar jalena || [10]
11 sa Ropadādah parīpūrnakāmas
       sutān dadāv Rsyasrmgāya Śāntām |
   konapratikäraratan te cakre
       gobhis ca mārgesv atha karsanañ ca | [11]
12 Vibhandakāšyāvrajataš ca rājā
       paśūn prabhūn paśurūpāmś ca vīrān
   samāvišat putragrādhnur mmaharsir
        Vibhandalah pariprehšed yathāvat | [12]
13 na vaktavyah prāmšalibhir bhavatbhih
       putra te paŝavah karsanañ ca l
   kın te priyam kim priyatā maharse
       tadā sma sarve tara rācī baddhah | [13]
14 athopāvām sa muniš šāntakopa
        svam äsramam mülaphalam pragrhya 1
   antesamānas ca na tatra putram
        dadarśa cukrodka tatak param sah | [14]
 15 tatas sa kopena vidāryyamānas
        tach samkamānomgapater viyānam |
   jagāma yam vā prati dhaksyamānas
        tam āharājam visayañ ca tasya | [15]
 16 sa vai śrāntah ksudhitah Kāšyapas tān
        ahosān samāsādītavān samrādkān 1
   gopais ca tair vividhaih püjyamäno
        räjendra täm vätrem uväsa tatra | [16]
 17 samprāpya satkaram atīva hrstah
        provāca kasya prakrtūs sa saumyāh
    ūcus tatas te mabhigamya sarie
        dhanan tapo vihitam sutasya | [17]
 18 evam sa dešest avasaryyamānās
        tāms tāms ca grhnan vibudhan pralāpān i
    prašāntabhūyistharajāh prahrstās
        samāsasādāmgapatem purastham | [18]
```

```
19 sampūntas tena nararsabhena
       dadarsa putram tridire nathendram |
   tata snusāñ carra dadarša Sāntām
       saudāminīm dyaus caratīm nathana | [19]
20 grāmāmš ca ghosāmš ca sutañ ca dretvā
       Santañ ca santah paramosya kopah |
   çakāra tasmai paritah prasādam
        l'ibhandako bhumipater nnarendra | [20]
21 sa tatra niknipya sutam maharnir
       urāca sūryyāgnisamaprabhātah |
   jate putre sanam era rrajetha
       rājāah priyāny asya sarvāni Irtvā | [21]
22 sa tad vacah krtavān Ršyašringo
        yathā ca yatrāsya pitā babhūra |
   Śāntā carnam paryyacarad yathā rar
        khe Rohinim Somam mänurakta | [22]
23 Arundhatıva subhagā Vasıstham
        Lopāmudrā cāpī yathā hy Agastyam |
   Nalasya vā Damayantī yathābhūd
        yathā Šacī rayradharasya carra | [23]
 24 Nālāyanı cendrasenam yathawa
        rasyā nītyam Mautgalyasyājamīdha [ [240]
    vathā Sitā Dašarather mmahātmano
        vathā tara Draupadīra |
 25 tatha ca Réyasrmgam vanastham
        prityā yuklā paryyacaran narendra | [24b]
    tasyāsramah purna yeso vibhūti
        mahāhradam šobhanayat punyakırttıh |
 26 tatra snatah krtakrtyom suddhes
        tırtihany anyanyam prasamyahı rajan | [25]
    || ıty Āranyaparıanı Śāntādānan nama caturdaśaśatatamo
                       ddhyāyah ||
```

 $ddhy\bar{u}yah$  ||
Em Vergleich dieses Textes mit dem von N ergibt zunachst, daß G

Ein Vergleich dieses Tevtes mit dem von N ergibt zunachst, daß E drei Zeilen mehr hat als N N 110 42

tena kämät kriam mithyä brähmanasyeti nah srutih |
sa brähmanath parityaktas talo van yaqatah patih ||

ıst hıer (111, 20) erweitert durch den Einschub einer dritten Zeile dairopahatasattiena dharmajüenäpi Bhārata |

Im Anschluß an N 110, 50a

rājānam āgatam srutvā pratisamjahrsuh prajāh |

findet sich hier noch die Zeile (111, 29)

sa ca tāh pratragrāha pileta hilakri sadā |

Den Vergleichen in N 113, 22f wird endlich in G noch am Schlusse (114, 24) der erbarmliche Vers hmzugefugt

uatha Sita Dasarather mahatmano yathā tava Draupadwa (?)

Mussen wir diese Zeilen als ursprunglich anselien, oder sind es erst nach der Spaltung der Rezensionen in G gemachte Zusatze? Ahnliche Textverschiedenheiten finden sich is auch zwischen Ne und No, und Hopkins hat bekanntlich darauf hingewiesen 1), daß sie durchaus nicht zufallig seien, daß vielmehr Verse zugunsten der Pandayas binzugefugt, andere fortgelassen seien, weil sie zu ihren Ungunsten sprachen oder um den Text mit der veranderten Erzahlung in Einklang zu bringen, usw Dahlmann wendet sich (S 21ff ) scharf gegen diese Auffassung Er hat die beiden Handschriften der komglichen Bibliothek zu Berlin mit No kollatiomert und ist 'dabei auf viele ,omissions' der verschiedensten Art gestoßen', allein es sind ,omissions', 'die ihren Grund ledigheh in der Lassigkeit und Unachtsamkeit der Kopisten baben' Allerdings gibt er ein paar Zeilen spater die Moglichkeit der Interpolation zu 'Damit leugne ich keineswegs, daß das Mabābharata ınterpoliert werden konnte und ganz gewiß tatsachlich interpoliert ist Es ist ihm in dieser Beziehung sicherlich kein besseres Los zuteil geworden als allen anderen Werken dieser Art und dieses Umfanges' 'Aber', fahrt er fort, 'um im einzelnen die Interpolation festzustellen, genugt es nicht, daß die einen Texte einen Vers oder eine Gruppe von Verscn haben, welche anderen fehlen, und daß dann nach irgendeinem all gemeinen Grunde gesucht wird, der die Einfugung veranlaßt haben könnte Allem, mehr als allgemeine Grunde lassen sich in vielen, ja in den meisten Fallen kaum erwarten Und wenn sich eine Reihe von Auslassungen oder Zusatzen aus demselben Bestreben erklaren lassen, so glauhe 1ch allerdings, daß man herechtigt ist, absichtliehe Anderungen anzunehmen Allein, wie man ulier die Erklarung soleber Verschiedenheiten innerhalb der Nägari Rezension auch denken mag, soweit es sich um die Verschiedenheiten zwischen N und G handelt, halte ich es fur ein durchaus richtiges Prinzip, in den Alischnitten, die im allgemeinen Vers für Vers übereinstimmen, wie z B der Text der Reyasrnga Sage, einen Vers, der entweder in N oder in G fehlt, als verdachtig, und wenn sich ein einleuchtender Grund für seine Einfügung darbietet, als interpoliert zu betrachten Wer solche Verse für echt halt, muß erklaren, wie es kam, daß sie in der einen Rezension fortcelassen wurden\*)

n A J Plul XIX. 7ff

<sup>1)</sup> Natürlich kann gelegentlich auch einmal ein echter Vers absiehtlich fort gelassen sem

Schen wir uns nun einmal die drei in N fehlenden Zeilen von G genauer an G 111, 20 1st offenbar in der Absieht hinzugefagt, das ratselhaft scheinende Benchmen des sonst als fromm geltenden Königs verstandlicher zu machen Die Zeile verrut sieh auch sprachheh als Einschub, der Instru mental hinkt hinter dem nut ih nah srutih sehheßenden Satze drein. G 114, 24 gibt sich sehen rein außerlich als das Machwerk eines Stimpers zu erkennen, the Zeile verstößt gegen Metrik und Surache, wenn auch das Tehlen des Schlinsses vielleicht nur der Überheferung zur Last fallt. Auch der Grund des Einschubes ist leicht ersichtlich in der Reihe der treuen Gattinnen durften doch Sitä und Draugadi meht fehlen! G 111, 29 endheh ist olfenbar uberhaupt erst hurrigefugt, als matisamiahrenh in G zu matisamiagrhuh verderbt worden war Ich glanbe nicht, daß jemand im Ernste die Echtheit dieser drei Zeilen behaupten wird. Es sind spitere Zusatze, und es zeigt sich hier, wie leicht solche Zusitze gemacht werden kennten. Wenn aber die Grantha Rezension Zusatze erfuhr, warum sollen wir denn annehmen. daß die Nägari Rezensien von ihnen verschent geblieben sei?

Nun hat aber N tatsachheh vier Strophen, die in G fehlen 110, 36b 37a, 111, 12, 112, 5 und die Halbzeile 112 19 Was zunnehst Strophe 112, 5 betrifft, so wird sie allerdings nicht netwendig durch den Zusummenhenzigefordert Allein, es ist mir doch sehr wahrscheinheh, daß sie nur durch ein Versehen des Schreibers in unserer Handschrift weggefallen ist. Die Strophe schließt ebense wie die verausgehende mit yalheym und der Schreiber übersprang sie daher ein Versehen, das besonders in Granhle Handschriften nicht selten ist. Auch N 112 19 inag erst sekundar ge schwunden sein. Für den Sinn erforderlich ist die Zeile allerdings nicht sie ist vielmehr inhaltlich nur eine Wiederholung von Strophe 17 und 18 und macht überdies die Strophe dreizeilig. Wieltig dagegen ist das Fehlen von N 110, 36b 37a.

sā puroktā bhagavatā Brahmanā lokakartrnā | devakanyā mrgs bhūtvā munsm suya vimoksyase ||

und N 111 12

bharată nābhırādyo 'ham abhıvādyo bhavān mayā | vratam etādršam brahman parısıayyo bhavān mayā ||

Ich hatte (S 12f) zu zeigen versucht daß diese beiden Verse meht inzungich sein könnten daß sie vielmehr spater mit Benutzung zweier Verse des Padmauurfans Patalakh 13 6

mrgibhūya vane tistha munim suya vimolisyase | und 13.36

sāha tam nābhīvādyo **'smī abhīv**ādyo bhavan mama | evam eva vratam mahyam nāsanam samšraye kracīt ||

verfaßt und in den Text eingeschoben seien. In G fehlen die beiden Strophen tatsachlich. Ich meine, eine Methode kann doch nicht so 'unhaltbar' und 'willkurlich' sein wenn sich die mit ihrer Hilfe gewonnenen Ergebnisse in dieser Weise bestätigen

Der neue Grantha Text lehrt uns aber noch mehr Ich war in jenem fruheren Artikel von der Ansicht ausgegangen, daß die Veranderungen, die mit dem Texte des Mahābhārata vorgenommen sind, alle von einem und demselben Uberarbeiter herruhrten Jetzt sehen wir. daß die dem Purana entnommenen Verse erst in N eingefugt worden sind, wahrend die ubrigen, oben S 3ff besprochenen Anderungen, da sie sich auch in G finden, schon in dem G und N gemeinsamen Urtexte gestanden hahen mussen Daß diese altere Schicht von Interpolationen unter dem Einflusse des Padmapurana gemacht worden sei, laßt sich nun micht mehr beweisen. da sich wortliche Anklange an das Purana die allein einen direkten Zu sammenhang beweisen konnen, in ihnen nicht finden. Ausgeschlossen 14t naturlich eine Anlehnung an das Purana nicht. Wie es absolut sicher ist, daß ein Spaterer die Vorgeschiebte der Gazelle dem Purana entlehnt und in das Epos eingefugt hat, so mag ein anderer auch zum Beispiel die An regung zu der Ersetzung der Komgstochter durch die Hetare aus dem Purana empfangen haben Jedenfalls ist das Padmapurana der alteste brabmanische Text, in dem von Anfang an die Hetare als Verführerm auftritt1) und an und fur sich ware eine Umgestaltung des epischen Textes unter dem Einflusse eines Purana wohl begreiflich2) Allem der positive Nachweis dafur laßt sich nicht erbringen und in dieser Hinsicht mussen meine fruheren Ausfuhrungen modifiziert werden. An der Annahme, daß der Text schon vor der Spaltung in die Rezensionen G und N Verande rungen erfahren habe halte ich aber fest und zum Teil wird diese Annahme durch G direkt bestatigt. In N lautet der Anfang der Erzahlung von Lomapada

elasmının eva kale tu sakha Dasarathasya va | Lomapada iti khyato hy Angänäm ısıtaro bhavat || 110,41 || tena kamāt krtam mithya brāhmanasyeti nah śrutih | sa brahmanaih parityaktas tato va jagatah patih || 42 || purohitāpacarac ca tasya rājňo yadrechaya |

na warra sahasrāk as tato 'pudyanta vas prayah || 43 ||
Streicht man wie ich oben S 4 vorgeschlagen habe Vers 42 so
stort das ca in Vers 43 Nun finden wir aber in G die Lesynt purohita
pacarena Es scheint nur unmöglich daß sie aus der von N gemacht sein
sollte, der Satz ohne das ca ist im Zusammenhange des Textes hinter dem
unechten Verse 42 völlig unklar, da die beiden Grunde für das Eintreten
der Durre nun ganz unvermittelt nebeneurander stehen Es ergibt sich

d) Auch in der Begrundung der Durre im der I rzahlung von dem Benehmen des Vaters nach der Einführung und im der Cesch ehte von seiner Verschnung scheint mir des Purlins älter zu sein als d. jetzige Fassung d. 8 Mal abl Frate.

<sup>2)</sup> Vgl Winternitz Notes on tl Mahābhārata JRNS 1897, S 747ff

vielmehr, daß purchitäpacärena die ursprunghehe Lesart ist, die sich nuch nach Einschub des unechten Verses zunachst noch erhielt, und daß erst in N der Toxt verandert wurde, um die Tugo zwischen den beiden Versen zu verwischen

Dasselbo geht ans einem zweiten Falle hervor. Ich habo schon oben S 4 bemerkt, daß in dem echten Verse 110, 47

Rsyaśrngam munisutam ānayasva ca pārthiva

der Schluß leicht verandert worden sein musse, wie das ca zeige Das ca steht aber tatsachlich in G nicht, hier finden wir änayasuadya. Auch liner ist also der Text in N nachtraglich geglattet worden wahrend G die ur sprungliche Lesart bowahrt hat

Allem auch zene alteren Interpolationen brauchen durchaus nicht alle von einer Hand herzuruhren Dio Erzahlung von dem Zorno der Brah manen und ihrer Versöhnung mag z B von einem anderen stammen als die Einfinhrung der Hetare Von einer systematischen Bearbeitung ist nichts zu spuren. Offenbar hat vielmehr der eine Rezitator hier der andere dort etwas emgeshekt oder nach seinem Gutdunken verandert. Nur so laßt sich die Entstehung der verschiedenen Rezensionen begreifen. Hand schriftliche Verderbnisse 'Lassigkeit und Unachtsamkeit der Kopisten reichen hier zur Erklarung nicht ans Das zeigt schon ein Blick auf die von Winternitz im Indian Antiquary 2) veröffentlichten Proben aus dem Adiparvan von G Und bei besonders beliebten und oft vorgetragenen Buchern wie zum Beispiel dem Virataparvan zeigen N und G noch viel größere Verschiedenheiten Die Rezensionen gehen hier so weit auseinander wie die des Ramāyana und wenn G nuch keineswegs durchgangig als die bessero zu bezeichnen ist so hat sie doch in vielen Fallen das Ursprungliche treuer bewahrt als N Es stebt somit fest daß sowohl N als auch G all mahlich im Munde der Rezitatoren Umgestaltungen erführen wurum sollte es dem Texte vor der Spaltung in die Rezensionen besser ergangen sein?

Daß wir aber auch abgesehen von größeren Interpolationen, durch aus keinen Grund haben den Vulgat. Text des Epos als ein treues Abbild des Urtextes zu betrachten lehrt ein Vergleich der Lesarten von G. Trotz des verwabrlosten Zustandes der Handschrift erweisen sich die Lesarten von G. vielfach als die besseren. So finden sich in G. stets die alteren vech sichen Namensformen Vibhandaka und Röyaörnga. Die letztere Form findet sich allerdings auch in N° ist liier aber, wie ich glaube mit Unrecht von dem Herausgeber eingesetzt worden. Denn in N heißt es zur Begrundung seines Namens (110–39)

1103 1101110113 (220 00)

tasyarseh éri gam éirasi rajann asin mahatmanah |

Das fuhrt darauf daß der Name Rsyasrnga") etymologisiert werden sollte In G aber haben wir die zweifellos altere Lesart tasyarsyasrngam. In N

<sup>1)</sup> Vol XXVII S 67ff 92ff 192ff

<sup>2)</sup> Spater wirklich Rş śrnga siel e unten S 73

nst also der jungeren Namensform zuliebe auch der Text in 110, 30 geandert worden Andere, entschieden bessere, Lesriten von G sind 110, 27 Käšyapad dijah anstatt Käšyapatmejah, 110, 29 mrgibhülasya anstatt mrgabhulasya, 110, 42 tena kämah kria mithyā anstatt tena kämāt kriam mithyā, 110, 47 aneyam anstatt vāneyam, -110, 49 etac chruttā vanam rāja gatvā niskritim ālmanah | sa kritvā pinnar āgacchat, 110, 51 nādhyagacchad upāyam ku anstatt so 'dhyagacchad upāyam ku, 111, 2 upasobhitam anstatt upasobhitah, 111, 5 biddhisamyulām anstatt biddhisammatām, 111, 9 mulaphalām anstatt pladhamulam, 111, 112, 1 manaerin anstatt manasii, 112, 1 silah suranam anstatt svalah suranām'), 113, 9 saudaminīm dyucarantim') anstatt saudāminim uccarantim Weitere bessere Handschriften werden in dieser Hinselt sucherlich noch mehr ergeben

Ich kann nach alledem Dahlmanns Anschauung daß der Text des Epos von Anfang an so gelautet habe, wie er heute in N gedruckt dasteht, nicht beipflichten Die Rsyasrnga Sage scheint mir ein schlagendes Beispiel dafur zu hefern daß der Text nach der Diaskenase Veranderungen erfuhr Doch behaupte ich damit keineswegs daß nachtragliche Interpolation nun das einzige Mittel zur Erklarung aller Schwierigkeiten sei. Oh Interpolation auch in anderen Fallen und überhaupt in großerem Umfange stattgefunden hat, das konnen nur genaue Emzeluntersuchungen lehren Nur von solchen ohne vorgefaßte Meinung unternommenen Untersuchungen laßt sich ein Fortschritt in der Erkenntnis der Genesis des Epos erwarten3) Erst wenn uns eine größere Zahl von Einzelergebnissen vorhegt, können wir hoffen, durch eine Zusammenfassung derselben auch ein richtiges allgemeines Bild von der Entstehung des Epos zu gewinnen Das ist freilich genau der ent gegengesetzte Weg als der den Dablmann einschlagt und in der Einleitung zu seinen Mahabharata Studien zu begrunden versucht hat Allein seine Ausfuhrungen können mich nicht überzeugen. Ich glaube nicht daß sich annehmbare Resultate ergeben werden, wenn man an das Mahābharata mit einer a prori gebildeten Theorie berantritt. Oh das die Dahlmannsche Einheitstheorie oder die Holtzmanusche Bearbeitungstheorie ist, bleibt sich gleich, an und fur sich ist die eine nicht besser und nicht schlechter als die andere

Fur Einzeluntersuchungen fehlt es aber augenblicklich noch an dem wiehtigsten Hilfsmittel an einem zuverlassigen Texte Ich hoffe, auch dieser kleine Aufsatz wird gezeigt haben, daß wir uns auf die gedruckten Ausgaben nicht verlassen können daß vielmehr die Heranziehung von Handschriften unerlaßlich ist, und daß wir mit ihrer Hilfe manche Schwerer, beit gewissermaßen auf mechanischem Wege und mit größerer Sicherheit

<sup>1)</sup> Siehe S 30 Anm 2

<sup>2)</sup> Aus dynuscarantim zu erschließen

<sup>3) \</sup>gl die Bemerkungen von Winternitz WZKM 14, 76f

lösen können, als es der inneren Kritik allein möglich ist Möge daher der von Winternitz ausgesprochene Wunseh nach einer kritischen Ausgahe des Mabäbhärata bald Verwirklichung finden

Ich möchte diese Gelegenheit zugleich benutzen, um einige Nachtrage zu jenom früheren Aufsatze über die Rsyasringa-Sage zu geben

Was die bildelhistischen Sanskrittassungen betrifft, so lag schon vor Erscheinen meines Aufsatzes der Text der Rayafriga-Sago in Ksemendras Bodhisttvänadänakalpalatā (Kapitel 65) nebst einer englischen Übersetzung im Journal and Toxt of the Buddhist Text Society of India, Vol. I, Part 2 (1893), S. 1—20, vor.) Inzwischen ist auch die Ausgabe in der Bibliotbeca Indien so weit fortgeschritten Ebenso ist inzwischen der dritte Band der Senartschen Ausgabe des Mahävastu erschienen, der auf S. 143 bis 152 die Rayafriga-Sage enthalt

Im Mahāvastu wird die Sage als das Jātaka von der Prinzessin Nalinī bezeichnet Der Buddha erzahlt es selber den Bhiksus bei semem Aufenthalte in Kapilavastu, um ihnen zu zeigen, daß Yasodharā, die ihn damals gerade mit Kuchen (modaka) in Versuchung geführt hatte, den gleichen Versuch schon in einer fruheren Geburt gemacht habe Der In light ist kurz folgender

In der Einsiedelei Sahanjani nördlich von Väränasi lebt der Rsi Kä syapa Einst trinkt eine durstige Gazelle von dem sasukra prasräus des Bußers, riumatiye täye mrgiye asucimraksitena mukhatundena sasukram yonimukham jihräya pralidham. Sie wird schwanger und bringt nach einiger Zeit einen Knaben zur Welt, und zwar dicht bei der Einsiedelei denn die wilden Tiere liahen keine Turcht vor dem Bußer und pflegen sieh in seiner Nahe aufzuhalten. Der Rsi erkennt, daß das Knablein sein eigener Sohn sei. Er nimmt es mit sieh in die Einsiedelei, die Gazelle folgt ihm und saugt es. Weil der Knabe ein Horn hat, erhalt er den Namen Ekasringa. In der Gesellschaft des Bißers und der Tiere des Waldes heranwachsend, erwirbt er sieh iinter Anleitung seines Vaters die vier dhyänas und die funf abhuñas.

Unterdessen beschließt der König von Väränasi der keinen Sohn, sondern nur eine Tochter inmens Nahm hat den Ekasriga zu seinem Schwiegersohn zu machen Auf Befehl des Königs laßt der Purohita die Prinzessin mit einigen Gefahrtinnen auf Wagen in die Nahe der Einsiedele schaffen Als Ekasriga sie erbliekt, halt er sie für Buller Er bewundert ihre Gewander und ihren Schmuck und gemießt mit Behagen die Kuchen, die sie ihm anbieten Nahm zeigt ihm ihre 'rollenden Einsiedlerhutten',

¹) Fur den Hinweis auf diese Stelle, auf die unten angeführte japanische Oper, sowie auf die Erzählung bei Hemacandra und im Barlaam und Joasaph bin ich den Herren Professoren Jacobi, Kielhorn, Kuhn Pischel und Zachariae zu Dank ver pflichtet

66

die Wagen Sie fordert ihn auf, in ihren eigenen Wagen zu steigen und ihr in ihre Einsiedelei zu folgen. Allem Ekasrnga weigert sich, als er die Pferde vor dem Wagen erhlickt Er halt sie für Gazellen und erklart, er könne nicht in eine solche von Gazellen gezogene Hutte steigen, da seine Mutter selber eine Gazelle sei So muß denn die Prinzessin ohne ihn nach Vāranasī zuruckkehren

Ekasrnga aher sehnt sich nach dem schönen Bußer Er vernachlassigt seine Pflichten, und als der alte Kasvapa ihn nach dem Grunde seiner Traurigkeit fragt, herichtet er ihm, was geschehen Käsvapa erkennt so fort, daß Weiber die Rube seines Sohnes gestört hahen, und warnt ihn nachdrucklich vor dem Verkehr mit ihnen

Der König von Väränasi macht nun einen zweiten Versuch, den Ekasrnga herbeizuschaffen Auf reich geschmuckten und als Wald her gerichteten Schiffen fahrt Nalmi mit ihren Gefahrtinnen die Ganga auf warts bis in die Nahe von Sahañiam. Diesmal folgt Ekasrnga ihr ohne Be denken auf das Schiff Glucklich gelangen sie nach Varanasi wo die Hochzeit stattfindet Allein das junge Paar leht noch nicht als Mann und Frau miteinander, da Ekasrnga die Nalini noch immer für einen Mann halt

So kehren sie nach Sähañjani zuruck. Da erhlickt sie die Gazelle die Mutter des Ekasrnga Aus dem Munde des Sohnes erfahrt sie was ge schehen ist. Sie trachtet nun danach, jemanden zu finden, der ihn über die Natur seiner Begleiterin aufklaren könnte. Es gelingt mit Hilfe von Bußerinnen, die in einer Einsiedelei sudlich von Sahanjani leben Als Ekasrnga ihre Einsiedelei betreten will wird ihm als Mann der Eintritt verweigert. So hört er zum ersten Male von einem Unterschiede zwischen Mann und Weih, die Bußerinnen belehren ihn alsdann vollends, daß Nahni nicht sein Genosse, sondern seine rechtmaßige Gemahlin sei. Der alte Kaśyapa, der einsieht, daß es unmöglich sei die Liehenden zu trennen, schickt sie nach Varānasī zuruck Ekaśrnga wird zunachst zur Wurde des Yuvaraja erhohen Nach dem Tode seines Schwiegervaters gelangt er auf den Thron Nach einer langen glucklichen Regierung gibt er sich im Alter wieder der Buße hin und geht beim Tode in die Welt der Brahmagötter ein

Zum Schlusse identifiziert der Buddha die Personen der Sage Suddho dana war einst Kāśyapa, Mahāprajapati die Gazelle, der Śākya Mahānaman der König von Kasi, Yasodhara die Nahm und der Buddha selber Ekasrnga

Was zunachst die Geburtssage betrifft, so zeigt sie die größte Ähnlich keit mit der oben S 21 mitgeteilten Fassung des Kandjur Doch kann das Mahāvastu kaum die direkte Quelle der tibetischen Erzahlung ge wesen sein da diese den ursprungliehen Namen des Rsi. Rsyasrnga, bewahrt hat

Die Entfuhrungssage erscheint hier in einer ganz neuen Form Auf fallig ist, daß die in allen anderen Fassungen erscheinende Begrundung der Futfuhrung durch die Dürre fehlt Allein es ware ganz verkehrt, wollte man darın etwa em Zeichen hüheren Alters erkennen Ohne die Durre bleibt die Entfuhrung fast unbegreiflich Der Entschluß des Königs, seine Tochter dem Ekasrnga zu geben, ist durch mehts motiviert. Sekundar ist ferner die ziemlich alberne Geschichte von der Weigerung des Ekasrnga, den Wagen zu besteigen. Sie ist erfunden, inn das Zwiegesprach zwischen Vater und Sohn zu ermöglichen, das bekanntlich einen der altesten Be standteile der Sage bildet. In der ursprunglichen Fassung wurde dies da durch erreicht, daß sich die Prinzessin nach dem ersten Versuche, den Rsyasriga zu betören, aus Fureht vor der Ruckkunft des Alten zunachst wieder entfernt. Auch was das Mahavastu von den Erlebnissen des argiesen Junglings nach seiner Verheiratung zu beriehten weiß, kann auf Ursprung lichkeit keinen Anspruch machen. In der alten Sage lernte Rsvasrnga den Unterschied der Geschlechter auf viel weniger zarte Weise kennen, wie ein Blick in die Gathas zeigt. Überhaupt ist die Erzahlung gerade hier sehr mangelhaft, vor allem bleibt es unklar, weshalb denn der König das junge Paar wieder nach Sähañiani ziehen laßt

Auch die Term der Sage ist nicht die alte Abgeschen von den drei beilaufg angefuhrten Versen auf S 148 und 152, die mit der eigentlichen Geschichte nichts zu tun haben, erscheint nur eine einzige Gäthä in der Erzahlung, alles übrige ist in Prosa Jene Gathä lautet (S 149, If)

na te kāsthāni bhinnāni na te udakam āhrtam

agnihotram na juhitam kim turam dhyānam dhyāyaşı²) || Sie findet sieh auch ini Pali Jātaka (G 25)

na te katthānī bhīnnānī na te udakam abhatam | agai vi te na hāvito kin nu mando ia ihāvasi ||

Aber es ist eine jener stereotypen Gäthäs die bei passenden Gelegenheiten immer wieder verwendet werden siehe z B Jat 477 1, 547, 594

Trotz alledem ist die Version des Mihavistin von großem Wert. Sie hat einige alte Zuge bewahrt die in der Prosecrahlung des Pah Jataka geschwunden sind. Rsyasriga wird hier inicht nur in der Buße gestört, wie im Pah Jataka sondern tatsachlich entführt und die Entführung findet zu Wasser statt. Das beweist diß es nicht etwa eine besondere ah sichtlich veranderte huddhistische Fassung der Rsyasriga Sage gilt wie man nach dem Pah Jataka allein annehmen könnte. Es zeigt vielmehr, daß die buddhistischen Erzahler die alte Sage wiederzügehen suchten, so gut es ein jeder konnte, und daß wir somit das Reicht haben wenn die spatere Prosaerzahlung des Pah Jätaka mit den alten Gäthäs nicht in Einklang steht das Bestehen einer alteren, schriftlich wahrscheinlich me fixierten Prosaerzahlung anzunehmen

<sup>1)</sup> Senart, S 484 schlagt vor, den Schluß der Strophe zu kin turam abhidhyayası zu verandern, allein die Lesarten von U (kim tu vudhyā va dhyayati) und B (kin tu tya va dhyāyati) deuten zusammen mit der Pah Lesart eher aufein ursprunghehes kin nu vadhyo ta dhyāyasi.

Ich hatte in meinem früheren Aufsatze die Notwendigkeit einer solchen Scheidung zwischen den Gäthäs und der Prosa auch für das Dasarathajätaka (401) zu erweisen versucht und möchte daher hier auf einen weiteren Punkt aufmerksam machen, der zugunsten meiner Auffassung spricht Nach der Prosaerzahlung des Dasarathajätaka ist Sītā die Schwester des Rāma, allein in G 541 des Vessantarajātaka (547) sagt die Prinzessin Maddī

araruddhass' aham bhariyā rājaputtassa sirīmato | tañ cāham nātimaññāmi Rāmam Sītā v' anubbatā |

'Des verbannten') herrlieben Königssohnes Gattin bin ich, iind nicht hab ich aufgehört ihn zu ehren, treu ihm ergeben wie Sitä dem Räma' Fur den Dichter der Gätbä war also Sitä we im Rämävana die Gattin

des Rāma, ja, sie gilt him ganz wie in apaterer Zeit als em Muster ehelicher Treue Die Sache liegt hier genau so wie in dem S 35f angeführten Falle, die Gäthäs enthalten die alte Sage, die Prosa eine jungo verschlechterte Version

Unter diesen Umstanden durste vielleicht die Frage nicht ganz un berechtigt sein, ob etwa auch die Verlegung des Schauplatzes der Hand lung von den Angas nach Benares und die Ersetzung des Lomapāda durch einen namenlosen Konig im Nahnījataka erst dem Verfasser der Prosa zur Last fallt Jedenfalls steht es sest, daß Lomapāda, der König der Angas, zur Zeit der Absasung der Gäthäs eine bekannte Figur der Sage war, daß aber der Verfasser des Pali Kommentars nichts mehr von him wußte Gäthä 131 des Bhūridattajātaka (543) lautet nich Fausholl

yassānubhārena subhoga Gangā paratlatha dadhreannam samuddam sa lomapādo partearrya m aggrm Ango sahassaklhapur ayhagañchr ||

Ango sanassakkapur ajjhaganchi || Naturlich ist Lomapāda der Name des Königs²) und Anga bezeichnet seine

<sup>1)</sup> araruddha entspricht sk aparuddha, woruber vgl Ep Ind VI, 9, N 2 1) Es ist also Lomapado zu schreiben und ebenso Subliga, denn dies ist der Name des Naga Die Form Subloga findet sich in den Gathas funfmal (G 123 yannd ca vedā ca Subhoga loke, G 127, 130, 132 Subhoga devaŭñataro ahosi, G 131 yassānu bhatena Subhoga Ganga) wahrend in der Prosaerzahlung, wie aus dem Andersen'schen Index zu ersehen stets die Form Subhaga gebraucht wird. Doch findet sich auch hier emmal (201, 6) Subhoga als Variante in BdC. In dem grammatischen Kommentar und im Samodhana steht Subhoga (201,1 bhoga fur bho Subhoga ?, 204, 3, 17, 219, 26) nur 203, 18, 19 weisen Cks daneben die Variante Subhaga auf Zweimal findet sich nun die Form Subhaga nuch in den Gathas (C 81 Aritho ca Subhago ca upadharimsu anontara, C 112 Subhago ii mam brahmana redayanti) Es ist klar, daß der Verfasser der Gathas nicht einmal die eine Form das andere Mal die andere gebraucht lisben kann Subhoga wird aber schon durch das Metrum als die altere Form erwiesen und 1st überdies ein viel passenderer Name für eine Schlange als das farblose Subhaja Le 1st also such in G 81 Subhogo und in G 112 wohl Subhogam mam wiederlerru stellen. Wir linben hier wieder einen Fall, wo Gathas und Prosa, wenn auch nur in einer Kleinigkeit, nieht übereinstemmen. Vielkieht beruht die Form Subhaga aber

Herkimit Der Kommentator aber betrachtet Anga als Namen des Königs, faßt Lomaniäda effenhar als Adjekta und macht die so neu erfundene Sagengestalt nach der Schabbene zu einem Kömig von Benares (Ango näma lomapiädo Bärämasirājā) Unerklart bliebe indessen bei der obigen Annahme die Tatsache, daß auch die übrigen buddlustischen Erzahlungen, trotz aller sonstigen Abweichungen einen König von Benares an Stelle des Lomaniäda nennen So lange wir über das Verhaltnis der buddlustischen Texte zueinander nicht genauer unterrichtet sind, laßt sich daher diese Frage kann entscheiden

Die ganze Sage wird im Mahawastii mutatis mutandis noch eininal wiederhelt in der Geschichte von Padmävati (III, 153-161) Padmävati, die ihren Namen daher fuhrt, daß unter jedem ihrer Tritte ein Lotus aufbluht, ist ein weiblicher Regasriga") Sie ist unter genau denselben Um standen von dem Rsi Mändavva erzeugt wie Rsvasriiga von Käsvapa Und wie Rayasruga, so wachst auch sie unter den Tieren des Waldes auf, ohne le einen Menschen außer ihrem Vater erblickt zu liaben. Eines Tages be gegnet ihr der König Brahmadatta von Kampilya auf der Jagd Die Be gegnung verlauft ahuheh wie die des Rsynsriga mit der Nahni Der König verheht sich in das Madchen und beschließt sie zu seiner Gemahlin zu machen Padmāvatī aber halt in ihrer Naivitat den König für einen Asketen Sie bewundert seine feinen Kleider, und entzuckt genießt sie von den Kuchen, die er ihr gibt und die er als Fruchte wie sie in seiner Einsiedelei wuchsen, bezeichnet Sie ist auch bereit, ihm in seine Einsiedelei zu felgen Er aber schickt sie zunachst mit ein paar Kuchen zu ihrem Vater, sie solle ihm sagen sie wurde die Gattin des Rei werden in dessen Einsiedelei selche Fruchte wuchsen Der alte Mandavya errat naturlich sofort den wahren Sachverhalt Er gibt seine Einwilligung zur Vermahlung und mit seiner Braut, deren Benchmen beim Aublick der ihr fremden Dinge ganz dem des Rsyasruga gleicht kehrt Brahmadatta nach Kampilya zuruck Die Schick sale die Padmavati lucr spater als Gattin des Königs erfahrt, haben mit unserer Sage nichts mehr zu tun. Die Erzahlung ist deutlich eine Nachbildung der Rsyasrnga Sage, besonders im Anfange stimmen ganze Abschnitte zum Teil wörtlich überein

Auf Ksemendras Fassung der Sage in der Avadänakalpalatä brauche ich hier nicht weiter einzugelien. Sie stimmt genau bis in alle Einzelheiten linien, mit der Drzahlung des Mahävastu überein. Auch die Rahmen erzahlung kehrt hier in der gleichen Form wieder. Wir können demnach wohl mit ziemlicher Sicherheit behaupten daß Ksemendra direkt nach dem Mahävastu gearbeitet hat

nur auf hand-chntlicher Verderbnis in der von B. F. St. Andrew St. John im JRAS 1892 S. 77ff. veröffentlichten Übersetzung des Jataka aus dem Birmanischen steht überall richtig Subhoga einmal (S. 111) Bhoga

<sup>1)</sup> Offenbar ist Padmarati identisch mit der chuncsischen Lady Hind born, and Lady Lotus die Takakusu im Hansei Zasshi, Bd XIII S 12 erwähnt

Eine neue buddhistische Fassung der Sage aus dem Chinesischen hat Takakusu im Hansei Zasshi, Bd. XIII, S 10ff., in englischer Übersetzung veroffentlicht. Sie findet sich im Ta-chi-tu-lun. einem 402-405 verfertigten Auszug aus Nāgārinnas Mahāprajūāpāramitāsāstra1). Das genaue Verhaltnis dieser Fassung zu den ubrigen buddhistischen Erzablungen laßt sich zur Zeit nicht bestimmen. Die Rahmenerzahlung und der Name des Helden (Ekaśrnga) sind die gleichen wie im Mahāvastu. Das Floß wird hier ebensowenig erwahnt wie in der Prosa des Pali-Jätaka. Mit der tibetischen Erzahlung teilt die chinesische Version die auffallende Begrundung der Durre und die Nichterwahnung des Vaters in der Entfuhrungsgeschichte. Ganz selbstandig ist die Erzahlung, abgeseben von einigen unbedeutenden Zugen in der Geburtssage, darin, daß sie die Entfuhrerin auf den Schultern des Ekasrnoa reitend in die Stadt zuruckkehren laßt. Das Eigentumlichste aber 1st. daß diese Entfuhrerm allerdings den Namen Santa tragt, aber doch als Hetare hezeichnet wird. Geht das letztere tatsachlich auf das indische Original zuruck, so wurde hier wohl das frubeste Anzeichen für die Existenz der sekundaren Fassung der Sage vorliegen.

Auf dieser chinesischen Erzahlung berüht ohne Zweifel die a. a. O. 8 114 angeführte Notiz bei Huen-tsang. Sie ist ferner wahrscheinlich, wie schon Takakusu bemerkt hat, die Quelle für die japanische Oper, Ikkaku sennin<sup>2</sup>) Doch ist zu beachten, daß in der Oper der 'Zauberer Einlichen' nur verführt, nicht aber in die Stadt des Königs gelockt wird. Diesen Teil der chinesischen Erzahlung mußte also der japanische Bearbeiter selbstandie fortvelassen haben<sup>3</sup>)

Die Rsyaśrnga-Sage findet sich auch in den Schriften der Jannas. Schon Jacobi hat in seiner Inhaltsangabe von Hemacandras Sthavirä-valiearita darauf hingewiesen, daß die in jenem Werke, I, 90—258, erzählte Geschichte von Valkalacirin eine Nachahmung der Rayaśrnga-Sage sei. Die Grundzuge der Rayaśrnga-Sage sind allerdings deutlich erkembar. Valkalacirin wachst im Walde in der Gesellschaft seines Vaters und einiger

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nanjio's Catalogue of the Buddhet Tripitaka, Nr 1169 Ein Zitat daraus, day aber einen etwas abweehenden Text aufweest, findet sich nach Takakusu in dem 516 verfaßten King lu i sang (Yanjio, Nr.1473)

<sup>9)</sup> Herausgegeben imt Über-etzung und Bemerkungen über ihr Verhältins zu den übrigen Fassungen von F. W. K. Muller in der Festschrift für Bastam, S. 513ff. Line engliebei Über-setzung hat K. Wadagakı im Hansei Zassin, Bd. XIII, S.19ff. viröff, ritlicht. Takakısu führt auch noch eine andere dramatische Bearleitung der Sage unter dem Titel Narukamı an; sehe a. a. O. S. 11, 17. Mullers Aufatz über-schen zu balen, bedaure ich vor allein deshalb, weil der Nachweis, daß die Erzahlung des Physiologus vom Funge des Emborns auf die Rynäfinga-Sage zuruckgeht, her selon geliefert worden war.

<sup>3)</sup> Über einen anderen Punkt kann ich meht entscheiden. Muller nennt in seiner Übersetzung die Seinla (\*\* Säntä) eine Furstin, was naturliel gegen ils Herfeitung aus dem Ta-chi tu lun sprechen wurde. Wadagaki spricht aber an den betrelfenden Stellen nur von 'a lady, a matchlesse beauty, the fair enchantress' usw.

Bußer auf, ehne je ein Weib gesehen zu Imben Der König winnscht ihn bei sieh zu haben, er sendet daher Hetnren, als Rsis verkleidet, in den Wald, um ihn in die Stadt zu locken, und den Hetaren gelingt es besonders durch ihre Leckereien den unerfahrenen Jungling zu betören. Als der alto Asket zuruckkehrt, fliehen sie aus Furcht vor seinem Fliiche daven Lange sucht Valkalaeirin im Walde nach ihnen Endlich gelangt er in die Stadt und erhalt dert vom Könige einige Prinzessiunen als Gemahlinnen.

Soweit stimmt die Geschichte mit der Rsvasruga-Sage überein. Das Auftreten von mehreren Hotaren im Verein mit der Nichterwahnung des Flesses weisen nuf einen naheren Zusammenhang dieser Tassung mit der der Vulgata des Rāmāyana lun Allein ini ubrigen ist die Jaina Erzaliling, wie sich mis Jacobis Inhaltsangabe leicht ersehen laßt, ganz abweichend Die Reyasrnga-Sago ist luer mit einer Reiho von underen Sagen zu einom größeren Ganzen verflechten Daß die Geburtsgeschichte ganz fehlt, ist be greiflich Mit Aufgabe des Namens Rsyasriga mußte auch die etymele gische Legende, die sich an ihn knupft, sehwinden Valkalacirin ist der un Walde geberene Sehn des Königs Semacandra von Petana und seiner Gemahlin Dhārmī, die sich dem Einsiedlerleben ergeben haben, als die Königin das erste graue Haar auf dem Haupte ihres Gatten entdeckt hatte Es fehlt ferner das alto Motiv der Durre Prasannacanden, der regierende König von Potana, ist der Bruder des Valkalaeirin, und nur der Wunsell, seinen Bruder bei sieh zu haben bestimmt ihn zu seinem Vor gehen Man könnte vorsucht sein daraus auf einen Zusammenbang mit der Erzahlung im Mahāvastu zu schließen. Auch in dem Umstande daß Valka lacirin die Pferde des Fuhrmanns in dessen Begleitung er nach Petana fahrt, fur Gazellen balt (1 168f ) könnte man einen Anklang an die Mahā vastu Geschichte finden nach der Ekasraga sich weigert, den Wagen der Nalmı zu besteigen weil er die vorgespannten Pferde für Gazellen halt Allem diese Übereinstimmungen sind doch nicht derart, als daß sie nicht rein zufallig sein könnten. Der unerfahrene Valkalacirin muß naturlich alle ihm neuen Erscheinungen aus den gewohnten Anschauungen heraus dcuten, die Erfindung daß er Pferde fur Gazellen halt, lag alse nahe genug und kann sehr wehl ven dem Jama Erzahler selhstandig gemacht sein Und das Fehlen der Durre ist um se weniger heweisend als die Übereinstimmung eben nur im Negativen hegt. Die positive Begrundung des Herheiholens des Bußers ist im Mahāvastii ganz anders als bei Hemacandra

Die Valkalaeirin Sage ist ührigens weit alter als Hemacandra Sie findet sich wie mir Herr Professer Leumann freundlichst mitteilt, in der uns er haltenen Janna Literatur zum ersten Male in der Vasudevalinindi, einer in Prakrit geschriebenen Sammlung von Erzahlungen, die etwa im 6 oder 7 Jahrhundert in Chr zusammengestellt wurde Von dort wurde die Ge schichte auch in die Ävasyaka Erzahlungen herubergenemmen Der ganze große Ahschnitt der Vasudevalindi in dem die Valkalaeirin Sage verkommt,

ist von Hemacandra in Sanskrit Ślokas ubertragen und bildet bei ihm Sthav I, 7ff  $\ast$ 

Was das Fortleben der Sage im Abendlande betrifft, so sei hier bemerkt, daß schon Liebrecht, im Anschluß an Du Meril, die im Barlaam und Joasaph erscheinende Parabel von der Macht der Liebe zu den Frauen mit der Reyaśringa Sage in Verbindung gebracht hat?) Dort wird von einem Königssohne erzahlt, den sein Vater bis zu seinem dreizehnten Jahre in einer dunklen Höhle eingeschlossen lielt, weil die Arzte gesagt hatten, der Knabe wurde erblinden, wenn er wahrend der ersten zwolf Jahre seines Lebens irgendwelches Licht erblicken wurde. Nach Ablauf dieser Zeit führt ihn der Vater heraus und laßt ihm alles, was es auf Erden gibt, Manner, Frauen, Gold und Silher, Perlein und Edelsteine isw, nach Gattungen auf gestellt, vorfuhren Nach michts von allem aber entbrennt das Herz des Knaben in solchem Verlangen als nach den Frauen. 'Und es wunderte eich jener König über die Rede des Knaben und wie allgewaltig die Liebe zu den Frauen sei.'

So sehr auch diese Parabel von der Rsyasrnga Sage abweicht, so halte ich es doch fur sehr wohl moglich, daß sie im Grunde auf die alte Sage zuruckgeht Zwei Punkte scheinen mir auf einen solchen Zusammenbang hinzuweisen Auf den einen hat echon Kuhn a a O S 30 aufmerksam gemacht Im Barlaam und Joasaph wird die Parabel dem Theudas in den Mund gelegt, der den König uberreden will, den Prinzen durch schöne Frauen zu betören Theudas aber entspricht dem Udayın der Buddha Legende, der in der Darstellung des Buddhacarita (IV, 19) und des darauf zuruckgehenden chinesischen Abhiniskramanasutra (Beal, S 124) in ganz uhnlicher Weise die Madchen durch den Hinweis auf die Geschichte von Rsvasrnga zur Fortsetzung ihrer Verfuhrungskunste anspornt Eine Remi niszenz an die alte Sage scheint mir ferner die Antwort zu enthalten, die der Schwerttrager des Königs dem Knaben auf seine Frage nach dem Namen der Frauen erteilt Nach dem griechischen Texte (Boissonade, S 269) sant er ilim δαίμονας αὐτας καλεῖσθαι, αι τους ἀνθρωτους τλανῶσιν Ebenso bezeichnet aber auch der alte Rsi im Anfang seiner Ermalinungs rede an den Sohn die Weiber als Damonen, die den Bußer zu verwirren streben. Jat G 56 bhūtāni etāni caranti tāta. Mbh 113, 1f raksāmsi castāns carants putra righnam sadā tapasas cintayants, surūparūpāns ca tanı tata pralobhayante undhair upayaik, Padmapur Pat 13,56f ral sāmes balavants vas, tapovighnam carants hi

Fndlich möge hier noch eine Notiz Platz finden, die ich der Freund lichkeit Prof Jollys verdanke Dieser macht mich darauf aufmerksam, daß Rsyaśriga die Ehre hat, von den Sengar oder Singivara Rapputen in den Nordwestlichen Provinzen als ihr Vorfahr betrachtet zu werden

<sup>1)</sup> Die Literatur darüber ist verzischnet bei F. Kuhn, Barlaam und Joasaph Abh d bayer Ak d Wiss, Philos philol KI, Bd AA, 1, S. 80f

Nahere Angaben über sie finden sich in dem mir hier nicht zugangliehen Gazetteer of the North Western Provinces und bei Elliot-Beames, Memoirs on the History, etc., of the Races of the North Western Provinces of India, Vol. I, p. 331f. An der letzteren Stello wird der gehörnte Weise 'Singht' oder 'Siringhif Rish' als ihr Alinherr bezeichnet. Dies 'Siringhif Rish' beruht naturlich auf einem Mißverstandnis der verderbten Namensform Rußringa, die z. B. im Sivapuränn erscheint. In der fur die altere Stammesgeschichte der Sirigivaras wichtigen Einleitung zum Nitimayükha') werden Kasyapa, Vibhändaha, Rayasringa als die Begrunder des Geselliechtes genannt.

## Ārya-Śūras Jātakamālā und die Fresken von Ajantū.

Die achtundzwanzigsto Erzuhlung der Jātakamālā, das Ksāntijātaka, ist eino Bearbeitung der Legendo von Ksāntivādin, die sieh sehon in der Pah Sammlung der Jātakas (Nr. 313) und im Mahāvastn (III, 357ff) vor findet. Der Inhalt des Jātaka ist nach der Darstellung Ārya Śūras kurz folgender.

Der Bodhisattva lebt als frommer Asket in einem Walde. Die er mit Vorliebe die Geduld zum Thema seiner Predigten zu machen pflegt, so nennen ihn die Leute Ksäntivädin, den Geduldslehrer Nun ergeht sich einmal an einem heißen Sommertage der König des Landes mit seinem Harem in jenein Walde Von dem Spaziergang und reichlichem Wein genusso mude geworden, legt er sich zum Schlummer nieder Als die Frauen sehen, daß ihr Gebieter eingeschlafen ist, schweisen sie nach eigenem Ge fallen im Walde umher und gelangen so zur Einsiedelei des Ksäntivädin. der sofort die Gelegenheit benutzt ihnen eine erbanliche Predigt über die Geduld zu halten Inzwischen erwacht der König, er sucht die Frauen. und als er sie findet wie sie im Kreise um den Einsiedler herumsitzen und seiner Rede lauschen, gerat er in furchtbare Wut. Die Frauen suchen ihn zu berulugen, aber ihre Bitten sind vergebens und angsterfullt ziehen sie sich zuruck. Ksäntivädin bleibt indessen ganz ruhig, er warnt den Kömig vor ubereilter Tat und ermahnt ibn zur Geduld Da zieht der König in rasendem Zorne sein Schwert und schligt ihm die rechte Hand ab, aber seine Geduld wird dadurch nicht erschuttert, selbst als ihm der König ein Gbed nach dem anderen abhackt, hat er nur das Gefuhl des Vitleids mit dem Wuterich Diesen ereilt die verdiente Strafe, als er im Begriffe steht, den Wald zu verlassen tut sich die Erde auf und verschlingt ihn Die Be wohner des Landes furchten ein ahnliches Schicksal für sich selber, allein Ksantıvadın zerstreut ihre Besorgnisse und, seinem Grundsatze bis in den Tod getreu, segnet er noch sterbend seinen Mörder

<sup>1)</sup> Eggeling, Catalogue of the Sanskrit VSS in the India Office, Part III, p 429, we weitere Literatur verzeichnet steht, vgl auch Jollys Bemerkungen in Trubner's Record, III Series, Vol I, p 53

Diese Geschichte ist in den Fresken der linken Außenkammer der Höble II zu Ajantä bildlich dargestellt. In den Inscriptions from the Cave Temples of Western India, S 81'), gibt Brigess an, daß auf der Ruchwand rechts von der Tur ein Mann in der einfachen Tracht eines Sädhu oder Brähmana auf einem Schemel (bhadräsana) sitzend dargestellt ist. Der Kopf ist zerstort. Unter seinem Sitze stebt ein Wort, das Bhagvanlal In draji Kešantivädih las. In einer Note wird bemerkt, daß Ksäntivädi zu lesen sei und daß dies der Name Gautama Buddhas in einer seiner früheren Existenzen sei. Um so überraschender ist es, daß das Wort im Texte mit 'a dissourse on forbearance' übersetzt wird. Es ist naturlich der Name der darüber abgebildeten Person, wie ja auch z. B. in Höhle XVII die einzelnen Figuren durch hinzugefügte Inschriften als der Sih König oder Indra ge hennzeichbet sind.

Ksantivadin gegenüber ist nach Burgess eine andere sitzende Figur die Gegener im den darunter ist ein gruner Streifen mit einer zweirelnigen, zum Teil verstummelten Inschrift Schon S F Oldenburg\*) hat die Vermutung ausgesprochen daß diese Insebrift Verse aus einer Version des Jataka ent halte Ieb glaube den Nachweis führen zu konnen, daß die Insehrift aus den Strophen 4, 15 und 19 des Ksantijätska der Jataka mala beatebt Ieb drucke im folgenden die betreffenden Strophen indem ich den Text der Inschrift in Bhagyanlal Indrajis Lesinig unmittelbar darunter setze

```
nivasanti hi yaltawa
na yaltawa
santas sadyunabhusanāh |
ranta sanku dhesana
tan mangalyam manojūam ca
tan ma nājūa na
tat tirtham tat tapovanam || 4 ||
```

agarhitām jāism atūpya mānussa sutah: nītsm avāpya mānusa anūnabhāvam patubhis tathendriyash | pādra s tacendriyas avašyamrīyur nna karoti yah šubham suvākyamutpa nnam karoti yah šubham pramādabhāk pratyaham esa vaincyate || 15 || cā. kuaham ema vaincyate || 15 ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In dem selones Werke von Griffah Tle Paintings of the Buddhist Cave Tuppl's of Ajanta, and die her in Betracht kommenden Visierene mich enthalten Ich bin daher durchaus auf die Angaben von Burgess und Blags anhal Indriji b.

<sup>1)</sup> Journ Am Or Soc Vol XVIII p 196 Note 3

alamkrıyante kusumaır mahiruhüs säyanta kusumaır mahitahü tadidgunaıs toyavılambıno ghanüh | düguse nıttü yanü sarümsı matlabhramaraıs saroruhaır parüsı manlügremates sa ta gunaır vislesüdhigataıs tu dehinah || 19 || nyücüra kei hina

Es bedarf wohl kaum noch eines weiteren Beweises, daß die beiden Texte identisch sind, und daß überall, wo die Inselirift von der Jätakamälä abweicht, fehlerhafte Lesungen vorliegen. In einer Reihe von Fallen zeigt auch das beigegebene Faksimile deutlich die richtige Lesart. 4a Faks ha anstatt na, 4b dgu anstatt inku, bhū anstatt dhe, 15a aga anstatt sula, 15b hu anstatt dra, 15e ava austatt surä, mrtgu austatt mulpa, 15d pramfä jla liniter subham, 19a ruhäs la anstatt tahā. 19b n[o] austatt tā, gha an statt ya, 19e sa anstatt pa, bhra austatt gre, rai anstatt te, saroru anstatt sa la, 19d rui anstatt nrā, usw. In den anderen Fallen wo das Faksimile mit den Lesungen des Pandit übereinzustimmen scheint, liandelt es sich um Buebstaben, die einander mehr oder weniger ahnlich sehen, und lier liegt die Schuld naturlich an dem Zeichner, der seine Vorlage ungenau kopierte. Wie jeder, der sich unt Inschriften beschäftigt hat, weiß, sind solehe Versehen bei allen nicht rein mechanischen Reproduktionen fast un vermeidlich.

Der Inhalt der drei Strophen zeigt deutlich, was der Gegenstand des darüber befindlichen Bildes war Die erste Strophe preist den Ort im Walde, wo Ksäntivadin sich medergelassen hat die beiden anderen Strophen sind der Predigt entnommen die er den Frauen des Königs halt Das Bild stellte also offenbar diese Predigt im Walde dar, und die dem Asketen gegenübersitzende Figur von der Burgess spricht ist höchst wahrscheinbeh eine der Könighehen Frauen

Unter diesem Bilde befindet sich ein anderes das Burgess folgender maßen beschreibt 'Darunter ist ein Brähmana oder Pasupata, in einfacher Kleidung auf einem Schemel sitzend mit einem Rudraksa Rosenkranz um den Hals. Ihm gegenüber sieht eine andere mannliche Figur, und zwischen ihnen sitzt ein Weib das die Hande vor der ersten Person faltet, wahrend sie zu der zweiten spricht' Unter diesen Figuren ist wiederum eine In schrift, die sich als eine Wiedergabe der Strophe 56 des Kaäntijataha erweist. Sie lautet in Bhagvanlal Indrajis Lesung mit Darüber stellung des richtigen Textes.

gätracchedepy aksataksäntidhiram nätracchedity aksataksanticira cittam tasya preksamänasya sadhoh | nirir tasya ksepa nāsīd duhkham prītiyogān nrvam tu natisamnyāna maha tam bhrastam dharmad vilsya santapam apa | 56 |

nātra nādevādh āra

Auch hier zeigt das Falsimile zum Teil die richtigen Lesarten, so ram anstatt ra in a, citft]a anstatt nirir und preksa anstatt ksepa1) in b. mi anstatt pa in c

Welchen Punkt der Erzahlung das zu dieser Strophe gehörige Bild darstellte, laßt sich ohne eine Prufung des Fresko selbst haum genau fest stellen Die Strophe verherrlicht die Seelenruhe, die den Ksäntivädin auch unter den entsetzlichen Martern des Komgs nicht verlaßt, und das laßt darauf schließen, daß die Verstummelungsszene abgebildet war Bur gess' Beschreibung der Personen, in denen wir unschwer Ksäntivädin, den Konig und eine der um Schonung für den Asketen flehenden Frauen er kennen, spricht andererseits mehr dafur, daß die der eigentlichen Ver stummelung vorausgehende Szene dargestellt war

Das Ksantuataka ist nicht die einzige Erzablung der Jatakamala, die den Kunstlern von Alanta als Vorwurf gedient hat Auf der rechten Seiten wand derselben Kammer der Hohle II findet sich nach Burgess2) das Bild eines Konigs, der auf einem Throne sitzt. Auf dem Throne stebt eine In schrift, die Bhagvanlal Indrau zweifelnd Castricalorkirana las und als 'King Chaitri of Valorka deutete Die richtige Lesung ist aber sicherlich Mastri rājā3), und das Bild stellt den Bodhisattva in seiner fruheren Ge burt als König Maitribala dar Die Geschichte dieses Königs bildet den Inbalt der achten Erzahlung der Jatakamala Mauribala wird dort als ein Muster von Menschenliebe gefeiert, er geht in seiner Gute so weit, daß er einst funf Yaksas, die ihn um Nahrung bitten, mit seinem eigenen Fleisch und Blute sattigt

Die Richtigkeit meiner Erklarung wird durch die Insehrift bestatigt, die sich nach Burgess über dem Bilde des Königs befindet. Sie ist stark verstummelt, aber das Vorhandene genugt, um sie mit Sicherheit mit Strophe 44 des Maitrībalajataka zu identifizieren Die Strophe und Bhagvanlal Indraus Text der Inschrift lauten

hrsyamānāvakāšam tu

danapritya punah punah |

<sup>1)</sup> Dies ist wohl nur Druckfehler, denn preken ist so deutlich, wie man es nur wunschen kann

<sup>1)</sup> A n O S 82

<sup>)</sup> Das zwischen den beiden Wörtern stehende ral, das in dem Paksimile mehr wie It auswicht, kann naturlieh nicht richtig sein eine befriedigende Verbeserung vermag ich indesen meht vorzuschlagen

na prasche manas tasya
na prasche manahs rasyū
cchedaduhkham rygūhitum ||
trawaduhkhā digāhi...

In dem l'aksumile felilt der Visarga in manas, und deutlich steht im letzten Pada da anstatt va da, sowie tum nin Schlusse

Itsing erzahlt uns, wie verbreitet und behebt die Jätakamälä im Ausgang des 7. Jahrhunderts in Indien war Dio Inschriften zu Ajantä, die den Charakteren nach etwa aus dem 6 Jahrhundert stammen, bezeugen, daß sich das Werk sehon mehr nis hundert Jahre früher hoher Anerkennung erfreute

#### Snuskrit ālāna.

Sk ālāna ist ein verhaltnismaßig spat erscheinendes Wort. Aus dem Rām fuhrt das P. With nur einem Beleg an, im Mbli scheint es gar nicht vorzukenmen. Dagegen ist es bei spateren Kunstdichtern, von Kālidāsa an, nicht selten. Es bedeutet, wie aus den im P. With angefuhrten Stellen zu ersehen ist, gewöhnlich den Pfosten, an den der Elefant an einem Hinter fuße angekettet wird. So braucht es auch Kālidāsa in Raghuv. 4, 81, in Raghuv. 1, 719 und. 4, 693 aber verwendet er es im Sinne von Tkotte, mit der der Elefant an den Pfosten gebunden wird, und dieso Bedoutung erwähnt nach dem P. With auch Nilakantha im Kommentar zum Amarakośa Nach Med. (P. With.) bedeutet es auch 'Strick' überhaupt, nach Rājan im Sabdakalpadruma (P. With.) 'binden'

Alāna kommt somit in der Bedeutung nidāna und samdāna nabe nidāna wird insbesondere von dem Stricke gobraucht, mit dem man Rinder am Fuße anbindet Rv VI, 32, 2 (ud usriyānām asrjan nidānam), Āpa stamba, Srautas 1, 11, 5 (nidāne, Komm nidāne goh pādabandhinyau), Mbh 13, 4587 (bālajena nidānena), Hemacandra, Anekārthas 3, 379 (vatsa dāmni, nidānasamdānisbālaitasam) samdāna wird ebenfalls hauptsachlich von der Fessel gebraucht mit der man Tiere am Fuße anbindet Amarakoša 2, 9, 73, Halāyudha 2, 122 (pasūnām bandhanam) Von der Fußfessel der Pferde') steht es Rv I, 162, 8 (yad tājino dāma samdānam aria dah), 16 (samdānam arvandam padbisam — yāmayanti), Taittīriyas 2, 4, 7, 2 (vīsno dštasya samdānam), von der Fußfessel der Kuh Satapathabr 14, 3, 1, 22 (rajjiusamdānām), Kātyāyana, Srautas 26, 2, 10, 11 (samdāna sabdena dohanakāle gopādabandhanārthā rajjur abhidhiyate) Im Sinne von Fußfessel fur Elefanten kommt es nicht vor, doch bezeichnet es nach

<sup>1)</sup> Mallınätha erklart auch hier das Wort als Pfosten (gajabandhanastambhah), siche aber Shankar P Pandits Note in seiner Ausgabe

<sup>\*)</sup> Mallinätha erklärt es hier als bandhanam

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Inder hat schon in alter Zeit sein Pferd genau so wie heutzutage mit Stricken an den Fußen angepflockt

Trikandas 2, 8, 37 (412) and Śisupalav 18, 71, bei Elefanten die Stelle unterhalb des Knies, wo die Kette umgelegt wird. Die Übertragung des Wortes von der Kette auf das, woran sie angebunden wird, ist hier also ablieb wie bei ālāna.

Die Ühereinstimmung in der Bedeutung von äläna, midana und samdäna zeigt meiner Ansicht nach aufs deutlichste, daß aläna aus ädäna ent standen ist Die alte Form ist im Atharvaveda erhalten, wo sie an zwei Stellen in Verhindung mit samdäna erscheint

```
ādánena samdánenāmitrān á dyāmas | tdam ādán an akaram tapasendrena eamsitam | amitrā ye tra nah santi tan agna d dyā tram || amān dyalām undrāgui somo rdjā ca medinau | undro marutvan ādān am amitrehhyah krnotu nah || VI, 104, 1—3 ut tishalam d rabhethām ādān asamdānābhyām | amitrānām senā abh ihaltam arbide || XI, 0, 3)
```

Wir gewinnen somit einen neuen Beleg für den Übergang von d in l, der sich nicht durch die Nachbarschaft eines r oder lerklaren laßt. Andere deraringe Beispiele aus dem Sanskrit, lussila neben ätzidäyi, ikola neben av haoda, chala neben chada, chadman, hat Wackernagel, Altind Gr. I, § 194h, gesammelt. Es geboren ferner hierber pah ähmpana, älmmpäpeti, pk. palites, alivana zu Wurzel dip, pk. kalamba aus sk. kadamba, pk. duvälasa sus sk. dvädasa, u a m. j. Vgl. umgekehrtak. udukhala neben ved ulähkala, Wackernagel a a O. § 1569. In samdäna und dem seltenen uddäna ist der Wechsel offenhar nicht eingetreten, weil das d durch den vorausgehenden Konsoninten geschutzt war. Daß sich kein dem aläna analoges miäna findet, hat seinen Grund wohl darm, daß nidäna in seiner ursprunghehen Bedentung sehon fruh aus der eigentlichen Volkssprache schwand und nur ner Sprache der Gebüldeten als philosophischer Ausdruck fortlebte<sup>4</sup>).

Allan ist also, wenn ich recht sehe, kein echtes Sanskritwort, sondern stammt aus der Spriche des niederen Volkes, aus dem Jargon der Elefanten warter und -treiber, was bei der Bedeutung des Wortes begreiflich genug ist Mallinatha zu Raghuv 4,69 und Uhlenbeck, Etym Wörterbuch, leiten das Wort von hab I ch sehe keinen Weg, die Bedeutungen von ähigate und

ālāna zu vereinigen

Ygl für den Gebrauch von add Rv. H., 13 9 IN, 10, 8, 79, 4, Athv. N.H., 5 15
 P. Muller, Pah Grammar, P 29, Psechel Grammatik der Prakritsprachen,
 244 wo de genaueren Nachweise zu finden sind.

<sup>3 244</sup> wo die granderen Andriwese zu funden sind 4) bei set nur übrigens nicht unwahrscheinlich, daß dläna durch allana, ödäna hindurch aus ddäna entstanden ist imt der Zerebralisierung des Dentals, die auch sonst nuttellnüchseln nicht selten sit, doch füllen entscheidende Formen. Die Schreibung dläna in singhalesischen Pali Handschriften (g. B. Jät. IV., 308, 4) beweist in dieser Hinsicht nicht val., vel. F. Wäller as O. p. 27.

<sup>4)</sup> Der Beleg aus dem Mich stammt aus einem "stil den purdtana"

# Eine indische Glosse des Hesychios1).

Im American Johrnal of Philology, vol XXII, p 195ff linben Louis II Gray und Montgomery Schuyler, pr den midischen Glossen des Heaychies eine zusammenhangende Untersuchung gewirdnet, zu der auch Charles R Lanman einige Bemerkungen beigesteuert hat Trotz alles Scharfsinns, den die genannten Gelehrten nuf die Erklarung jeuer indischen Wörter verwendet linben, bleibt doch der größere Teil von ihnen dunkel, nur bei βραχιάτες, γειοί, μαί und μωριέτ; scheint mir die Deutung zweifelles zu sein Ieli glaube diesen sieher gedeuteten Glossen noch eine andere lunzufugen zu können, namlich μαματομεί of στρατηγοί, τας 'Πόοῖς

Gmy und Schuyler führen panargai nuf sk marmatra ruruck, ohno sich im übrigen zu verhehlen daß dieser Erklarung eine Reihe von Schwierig keiten entgegenstehen sowohl was die Bedentung als auch was die Form betrifft Zunachst ist marmatra überhaupt ein ganz seltenes Wort, das P Wtb gibt nur einem einzigen Beleg aus der Serainpore Ausgabe des Rämäynna auf Benfoys Autoritat Und in dieser Stelle bedeutet das Wort Panzer Wie marmatra, wörtlich der Blößenschutzer, jo zu der Bedeutung Feldherr kommen sellte, vermag ich nicht einzusehen Endlich mußte marmatra in der griechischen Schreibung dech als paquargai erseliennen oder, falls die Prakritform zugrunde liegen sellte, als paquargai mußte wie sehen Gray und Schuyler beinerkt haben eine Mischform sein, allem was sell die Entstehung einer solchen Form vernalaßt haben?

Ich kann unter diesen Umstanden die Erklarung von μαματραί durch marmatra nicht für richtig laiten Meiner Anseht nach kann μαματραί nur si. mahāmatra sein Si. mahāmātra bezeichnet jeden hehen konglichen Beamten Amara Halayudha und Hemacandra erklaren es durch pradhāna, Medimikara durch amātya Wie die Zitate im P Wtb zeigen erscheint das Wort in dieser Bedeutung in den Epen und zum Beweise daß es auch der Umgangssprache angehörte genugt es wehl an die mahāmatas und die dhammamahāmātas zu erinnern, von denen Asoka in seinen Edikten spricht Von seiten der Bedeutung laßt sich also nichts gegen die Identi fizierung von μαματραί mit mahāmātra einwenden und ebensoweng sind authiche Schwierigkeiten vorhanden Wie schon die Glosse μαί μεγα, 'Ινδοι zeigt'), blieb inlautendes h m der grochischen Schreibung unbe zeichnet, daß \*μαᾶμάτραι dann zu μαμάτραι wurde bedarf wohl keiner

Vgl jetzt J S Speyer im American Journal of Philology vol XXII, p 441
 Anm der Red

<sup>\*)</sup> Andere Beispiele bei Wackernagel Altind Grammatik I, § 211a Auch µalawλo; ζάνν τετραπουν, γενόμεισε σε τη Ισθεκή δροϊον μόσχο, möchte ich heber mit sk mahisa Buffel zusammenbringen als mit sk mesa Widder, da sk e kaum durch gr at wiedergegeben sein kann.

weiteren Erklarung Eine genaue Parallele bildet der Tlußname Márabo; = sk. Mahānada

Was die Glosse δορσάνης 6 'Ηρανλής παρ' 'Ιιδοῖ; betrifft, so möchte ich darauf hinweisen, daß schon S Lévi, JA IX, 9 p 37, die ansprechende Vermutung aufgestellt hat, daß δοραάτης aus νορσάνης = sk. Krsna ver derbt, sei

## Die Jatakas und die Epik.

### Die Krsna Sage

In seinem Aufsatze über eine buddlustische Bearbeitung der Krsna-Sage 1) bemerkt E. Hardy, daß Anspielungen auf die Geburt und das Jugendleben des Krsna in der alteren Literatur selten seien, und daß speziell 'alte Laedstrophen buddlustischer Provenienz uns hier nicht zur Verfugung standen' Allerdings führt Hardy selbst Gathä 35 des Mahämmmaggajätaka (546) an

atthi Jambātati nāma mātā Sibbissa rājino | sā bhariyā Vāsudevassa Kanhassa mahesi piyā || Allein er meint, daß hier der Rest einer anderen Sage vorliege Nun ist

Abein er meint, abl nier der dess einer anderen soge Vorliege Man Jaber die in der Gätin gemaante Jambävati, wie ebenfalls schon Hardy be merkt hat doch sicherlich identisch mit der Jämbavati, der Tochter des Barenkongs Jämbavat, die nach Hariv 2072 Krsnas Gemahlin war lebhe Jämbavatim kanwam rksardysan sammatim []

Allein 'daß sie Mutter des Königs Sibi sei weiß der Harivamsa nicht', be merkt Hards Nun heißt aber der Sohn des Krana und der Jambavati nach Harry 6773 Śamba, und die Ahnlichkeit dieses Namens mit dem Sibbi der Gatha ist doch zu groß, als daß man auch nur einen Augenblick an threr Identitat zweifeln könnte. Wie man sich die bestehende lautliche Differenz erklaren soll, ist nicht leicht zu sagen. Wer die Form Sibbissa fur alt halt, konnte sich auf Falle berufen wie p Olkaka fur sk Ikstäku, p Alatti (Jat 480, I usw ) Alatti (Cariyap I) fur sh Agastya, p Erapatha (Jat 203, 1) fur sk Airavata, p Nemi (Jat VI, 96, 24) fur sk Nimi, P Kalābu (Kalāpu) (Jat 522, 20 usw ) fur sk Kalabha (Mahāv III, 357, 4), Kannapenna (Jut V, 162, 8 usw ) fur sk Krenatena, p Godhavarı (Jat V, 132, 3 nsw ) fur sk. Godarars, wo uberall die Paliform des Namens mehr oder weniger stark von der des Sanskrit abweicht, ohne daß man ihren gemeinsamen Ursprung in Frage stellen könnte. Wahrscheinlicher ist es mir indessen, daß Sibbissa verderbt ist. Wie unsicher die Überlieferung des Namens 1st, geht schon daraus hervor, daß er im Kommentar zur Gatha als Sur oder Sura2) erscheint Und wie nahe es fur einen Absehreiber lag.

<sup>1) 7</sup>DMG 53, 47f

<sup>1)</sup> So in den singhalesischen Handschriften

ein ursprunglielies Sambassa<sup>1</sup>) oder allenfalls Simbassa<sup>2</sup>) in Sibbissa zu ver andern, wird begreiflich, wein man bedenkt, wie gelaufig den Buddlusten der Name des Sibkönigs war, gehörte doch die Erzullung von der selbst losen Hingabe jenes Königs zu den behebtesten buddlustiselien Jätakas Von einer in der indischen Heldensage verhaltnismaßig so wenig hervor tretenden Persönliehkeit wie Sämba aber hatte ein singhalesiseher Mönelischwerhelt je etwas vernommen. Übrigens hat der Kommentator der Gäthä wohl noch gar nicht an den Sibikönig gedacht. Er bomerkt ausdrucklich daß der Sohn der Jambävatī nach dem Todo seines Vaters in Dyāravatī geherrscht habe, wahrend die Hauptstadt des Sibiroiches nach der Prosa erzuhlung des Sivjät (499) und des Ummadantījāt (527) Aritthapura, nach der des Vessantarajāt (517) Jetuttara ist

Allein es bleibt noch eine weitere Schwierigkeit Nach dem Harivamsa ist Jämbavati die Tochter des Barenkönigs Der Pah Kommentater beriehtet dagegen, daß sie ein schönes Candälamidehen gewesen sei, Väsudova, d. 1 Krina, sei ihr eines Tages vor dem Tore von Drarvati begegnet, habe sich sofort in sie verliebt und sie zu seiner Gemahlin gemacht. Missen wir diese abweichende Auffassung schon dem Dichter der Gäthä zusehreiben?

Die Gäthä bildet einen Teil der Rede des Papageien Mäthara der das Starenweibehen des Paneälakönigs überreden will, ihn zu heirsten Die Sturm macht die Linwendung (G 33)

'Ein Papagei liobt wohl ein Papageienweibehen ein Star wohl eine Starin, wie paßt aber die Verbindung eines Papageien mit einer Starin?'

Darauf antwortet der Papagoi (G 34-36)

'Wenn ein Verliebter eine Frau begehrt, und wenn es auch ein Candäla wolb ware, so ist jede<sup>3</sup>) Verbindung passend falls Liebe vorhanden ist ist keine unpassend'

'Da ist die Mutter des Königs Sibbi Jambāvati mit Namen sie war die Gattin des Väsudeva die gehebte Gomahlin des Kanha'

'Die Kimpunsafrau Rathavati auch die liebte den Vaccha ein Mann schloß eine Verbindung mit einem Tierweibehen Falls Liebe vorhanden ist ist keine Verbindung unpassend

Wir haben also in G 36 ein Beispiel für die Verbindung eines Mannes mit einem Wesen, das zwischen Menseh und Tier in der Mitte steht, ja geradezu zu den Tieren gerechnet wird. Ist es da nicht ganz wahrschein lich, daß der Dichter auch in der vorausgehenden Strophe ein ahnliches Beispiel gegeben hat, daß er also wußte daß Jambävati die Tochter eines

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Samba lautet der Name im Prakrit der Jamas siehe ZDMG \(\lambda\) LII 496, Z 23 27 usw

<sup>3)</sup> Vgl Pischel Grammatik der Prakrit Sprachen § 109 Eine Parallele für die Überführung des Stammes in die 3 Flexion bildet das handschriftlich belegte Samba rissa Sambarin für Sambarassa Sambarim in Samputtanikaya I 227

i) Ich lese mit B<sup>d</sup> sabbo hi sabbe hi ist vielleicht ein stehengebliebener Maga dhismus

<sup>6402</sup> Lüders Kleine Schriften

Baren war? Der Kommentator oder sebon seine Vorganger kannten die alte Sage nicht mehr, die ganze sehr armliche Erzahlung von dem Candala madchen Jambāvatī beruht offenbar auf den Worten candālikām api in G 34 Wie weing der Kommentator von der echten Sage wußte, gebt sebon aus den Schlußworten seiner Erlauterung hervor so pilu accayena Drāra caliyam rayam karesi. Es ware meiner Ausiebt nach ganz falsch, aus dieser Außerung etwa zu schließen, daß der Kommentator eine Fassung der Sage gekannt babe, nach der ein Sohn des Krsna den Untergang des Ge schlechtes überlebte und seinem Vater in der Herrschaft folgte Man darf aus jenen Worten nichts weiter folgern, als daß der Kommentator ein in der Sagenkunde ganz unbewanderter Mann war, der nicht einmal die huddhistische Prosaerzablung des Gbatajātaka kannte. Denn auch diese laßt, ebenso wie die brahmanische und die jinistische Fassung, die Sohne des Krsna samtlieb in dem großen Kampfe unkommen

Wir mussen uns nur klar machen, daß wenn uns nur die Gäthä, ohne den Kommentar, erbalten ware, kein Mensch je bezweifeln wurde, daß sie genau die im Harivamsa berichtete Sage reflektiere. Und wenn wir bei gewissen Jatakas, wie zum Beispiel dem Nalimka oder dem Dasaratha jataka, den strikten Nachweis führen konnen, daß die Prosaerzahlungen nicht die alte von den Gäthas vorausgesetzte Sage wiedergeben sondern aus bloßer Unwissenheit verstummelte oder verschliechterte Versionen der selben sind, was verpflichtet uns dann in einem Falle wie dem gegen wartigen den Angaben des Kommentators hoheren Wert beizumessen im allen Fallen, wo ein Jataka von der alten Sage abweicht, für die Gäthas die Kenntnis der alten Sage als das Wahrscheinhehere anzunehmen wo fern der Text der Gathä selbst dem nicht deutlich widerspricht

Ich glaube, daß wir unter diesen Umstanden auch die übrigen Gathas die auf die Krsna Sage Bezng haben, viel scharfer von der Prosaerzahlung des Ghatafätlak trennen mussen als Hardy es getan hat Hardy meint<sup>1</sup>), daß die Prosaerzahlung so alt sei wie die Gathä Bestandteilo der Jatha sammlung, d h in vorchristliche Zeit, hinaufreiche Ich vermag diese Ansieht nicht zu tellen

Die Gäthas, die hier in Betracht kommen sind schon von Hardy vollstandig gesammelt. Es sind abgesehen von der schon besprochenen G. 35 des Vlahäummaggajataka (546), die fuufzehn Gäthäs des Ghatajätaka (454), G. 25 des Kumbhajätaka (512) und G. 29 des Samkicajätaka (530). Die Gäthäs fasse ich chronologisch zunachst als Einheit, ob es einmal gelingen wird, auch hier altere und jungere Strophen zu unterscheiden, muß die Zukunft lehren.

Genau genommen ist es nur ein einziger Punkt, in dem die Gäthäs, die Prosa und die brahmanische Sage samtheli übereinstimmen der Name

<sup>1)</sup> A a O S 30

der Stadt Dvärakä, die sieh ubrigens auch der Verfasser der Gäthäs, wie aus G. 3 des Ghatajātaka deutlieli hervorgelit, als Wehnort des Krsna und seiner Bruder dachte. Immerhin mag man nber auch die in G. 1, 2 und 6 des Ghatajātaka erscheinenden Namen Kanha und Kesava hierher rechnen, da sie der Verfasser der Prosa richtig auf Krsna-Väsudeva bezieht. Von den Erklarungen, die der Kommentator über den Ursprung dieser Namen gibt, weiß allerdings die brahmanische Sage nichts; den Namen Kesava soll Krsna seinem sehönen Haare (kesa) verdanken, und Kanha soll sein Gotraname sein, da er zu dem Gotra der Kanhayanas gehört habe1). Der Kommentator faßt Kanha also offenbar als Äquivalent eines sk. Karsna auf. Hardy meint2), man durfo dio letztere Erklarung nieht ohne Grund verwerfen. Ich glaube, er tut damit den Kenntnissen des Kommentators doch zu viel Ehre an. Vāsuderassa Kanhassa in G. 35 des Mahāummaggaj heißt 'des Kṛṣṇa, des Sohnes des Vasudeva', und weiter nichts. Der Kommentator freilieh, der ebensewenig wie der Prosaerzahler die wahre Bedeutung von Vasudeva kennt, halt dies fur den eigentlichen Namen und weiß daher mit dem Namen Kanha nichts weiter anzufangen, als daß er ihn fur einen Getranamen erklart.

Wir haben ferner drei Punkte, in denen sieh die Gäthäs, in Übereinstimmung mit der Presa, von der brahmanischen Sage unterscheiden? Lerstens wird Jät. 454, 1, 2, 11, 15 ein Bruder des Krspa namens Ghata<sup>4</sup>) erwahnt, von dem wir sonst nichts wissen. Wenigstens habe ich einen solchen Namen weder im Epos noch in den langen Listen der Bruder des Krspa in den Puränas auffinden können Zweitens ist nach G 15 desselben Jätakan Krspa der alteste Bruder (jettham bhätaram) Nach der brahmanischen Sage ist er aber wenigstens junger als Balaräma, wenn wir auch über sein Verhaltnis zu seinen zahlreichen anderen Brudern nichts bestimmtes erfabren Drittens geben die Angehörigen des Krspa nach Jät. 530, 20 dadurch zugrunde, daß sie den Kis Kanhadipäyana kranken<sup>5</sup>1.

¹) Dieselbe Erklarung findet sich im Kommentar zu G 35 des Mahäummagga jätaka
²) A a O S 48

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Von der Geschichte, die den eigentlichen Inhalt des Ghatajätaka bildet, sehe ich luer zunachst ab

<sup>4)</sup> Im Kanhapetavatthu stets Ghata Hardy (a a O S 26) möchte ihn mit Ghrta, dem Sohne des Dharms, in Verbindung bringen; seine Ausführungen können mich indessen micht überzeigen. Die biddhistischen Jätaka-Erzähler besäßen meines Erachtens weder solche Kenntrusse in der brahmanischen Mythologie noch solche Neigungen zu spitzfündigen Klugeleien, wie Hardy sie ihnen zutraut. Dagegen halte che sinicht für ausgeschlossen, daß unser Ghata identisch ist mit dem in Jät, 355 auftretenden Ghata oder Ghaţa, der den Köng Vanha über die Nutzlosigkeit des Trauerns in unglücklichen Lebenslagen belehrt, obwohl die Prosacrzahlung diesen Ghata zu einem Sohne des Brahmadatta von Bäränasi macht.

<sup>9)</sup> Die Worte Kanhadireigen dasijn sind nicht bestimmt genug, als daß man mit Sicherheit entscheiden könnte, ob m der dem Verfasser der Gäthä vorhiegenden Sage intsächlich sehon wie in der Prosa des Ghatejätaka von einer Vergewaltigung

Nach Mbh XVI. 15ff besteht ihre Schuld vielmehr in der Versnottung der Bußer Viśvāmitra, Kanva und Nārada1) Wir durfen hier unbedenk hich mit Hardy annehmen, daß die Gatha die altere Fassung wiedergibt, da sie durch die sonst ganz unabhangige Jama Version der Krsna Sage<sup>3</sup>) ge stutzt wird Auch in der Jama Erzahlung ist es der Muni Dvināvana, der von den Prinzen mißhandelt wird Daß man hei der Aufnahme der Sage ın das Mabābhārata den Krsna Dvaipāyana durch ein paar andere Rsis ersetzte, ist begreiflich genug Galt er doch als der Verfasser des Werkes; er hatte also selbst erzahlen mussen, wie er von den Sohnen des Krsmi verspottet wurde und wie er selber das Geschlecht des von ihm vergötterten Helden verfluchte

Anderseits hahen wir aber doch auch einen Punkt, in dem die Gäthas genauer zu der epischen Darstellung stimmen als die Prosaerzahlung, und ein paar andere, wo es nach dem oben Gesagten viel wahrscheinlicher ist, daß die Strophen die brahmanische Fassung und nicht die des Prosatextes reflektieren Jät 512, 25 und 530, 29 lauten

yañ ce puritra Andhakarenhuputia samuddatire paricarayanta | upakkamum musalehi aññamaññam tassā punnam kumbham smam kināthas) |

des Rsı im Anschluß an die Verspottung die Rede war Immerlin konnte dieser Zug alt sein, dafür spricht, daß die Jamafassung überhaupt nur von einer Verprügelung des Rsı zu erzahlen weiß. Die alte Sage fand noch nicht etwas so Ungeheuerliches in der korperlichen Mißhandlung oder selbst Totung eines Brahmanen. In den Gathas wird uns von einer ganzen Reihe von Konigen berichtet, die sich an Brahmanen tatlich vergriffen, ich brauche nur an den tausendarmigen Appina (Jat 522, 23, 530, 26) an Dandakin (522, 21, 530 27) Nalikira (522, 22) und Kalabu (522, 24, 313) zu ernnern Einer spateren Zeit erschien der Brahmanenmord als ein so unerhörtes Verbrechen daß sie kaum davon zu reden wagte. In den Sagen der Epen und der Puranas sind es meist wahre Lappalien, um derentwillen Furstengeschiechter und Könicreiche dem Fluche der Brahmanen verfallen. Es were demnach recht wohl denkbar, daß der epische Erzahler die ursprungliche Erzahlung von der Mißhandlung als allzu anstößig unterdruckte, doch ist dieser Punkt von untergeordneter Bedeutung. da die Verspottung durch den verkleideten Samba jedenfalls auch in der alten Sage schon den Kernnunkt der Beleidigung bildete

1) Die späteren Puranas stummen teils mit dem Epos überein, teils lassen sie Namen fort oder fugen neue lunzu So hat z B das Vienup (1, 37, 6) dieselben Namen, das Padmap (VI, 279, 61) nennt nur den Kanva das Bhagavatap (XI, 1, 12) dagegen außer den drei genannten noch den Asita, Durväsas Bhrou, Angiras, Kasyapa, Vamadeva, Atra Vasi tha u a

1) H Jacobi, Die Jama Legende von dem Untergange Dyaravati, und von dem Tode Krishnas, 7DMG ALII, 496f

1) Āryn Śūra hat die Strophe in der Jutakamālā (XVII, 18) nachgebildet yim 1 llavanto madaluptasami'a I renyandhakā viemrtabandhubhāvāh | parasparam nurpipisur gadābl ir unmādanī sā nihiteha kumbhe [] Attaghosa spielt auf die Sage an im Buddhacarita (AI, 31)

vinākim lyuh Kuravo ya kirtham I renyandhakā Maithiladandakās ca | śūlāsikāsthaprotimeni tesu kāmeņu kasyālmarato ratih syāt [

'Kauft mir den Krug ab voll des Weines, wie ihn die Andhakavenhuputtas getrunken hatten, als sie, am Meeresufer sich aufwarten lassend<sup>1</sup>), mit Keulen einander angriffen '

Kanhadıpāyan' üsayja ısım Andhakaıenhuyo | aññaññam musale hantvā sampattā Yamasādanam || 'Weil die Andhakavenhus den Rsi Kanhadipāyana gekrankt hatten, ge

Weit die Andhakavenhus den Ksi Kanhadipayana gekrankt hatten, ge langten sie in des Yama Haus, indem sie sielt gegenseitig mit Keulen töteten ? Das Bild. das wir uns nach diesen beiden Gäthäs von dem großen

Vernichtungskampfe der Yädavas entwerfen können, stimmt in allen Zugen mit dem des Maustlaparvan überein Nach dem Epos findet das Test bei Prabhäsa statt, am Meeresufer (sanndränte), wie es XVI, 67 ausdrucklich heißt Die Yädavas betrinken sieh, und in der Trunkenheit ent spinnt sieh der Zank zwischen Yuyudhäna und Krtavarman, der zum Kampfe führt (71 72 88)

tatas türyasatäkirnam natanartakasamkulam | ävartata mahäpänam Prabhäse tyymatejasäm || Krsnasya samnidhau Rämah sahitah Krtavarmanä | apibad Yuyudhänas ca Gado Babbrus tathawa ca || te tu pänamadävistäs coditäh käladharmanä |

Yuyudhānam athābhyaghnann ucchistair bhājanais tadā || Diß auch im Epos (XVI, 13 94 133) Keulen (musala) die Waffen sind, mit denen sich die Geschlechtsgenossen töten, hat sebon Hardy betont

Nun findet der Kampf allerdings auch nach der Prosa des Ghatajātaka am Meeresstrande (samuddakılıkam kılıssamatı mukhadvaram gantva) und mit Keulen (musala) statt, allein daß Trunkenheit die Ursache war, wird nicht erwahnt. Es heißt nur, daß die Fursten eine große Halle errichteten, sie schmuckten, aßen und tranken, im Spiel einander bei den Handen und Fußen packten und dabei in Streit gerieten. Und doch war die Trunken heit ein wesentlicher Zug der aften Sage. Dis geht schon aus der Art der Anfuhrung in der Gatha hervor, so kann man nur auf etwas Wohlbekanntes anspielen Es wird weiter aber auch durch die Jama Version bezeugt, nach der die Trunkenheit die eigentliehe Quelle alles Unheils ist das die Yadavas trifft Der ehrwurdige Aristanemi hat prophezeit, daß Śāmba und die anderen Prinzen im Rausche den Dvipāyana verhöhnen wurden Um das Ungluck abzuwenden, befiehlt Vasudeva alle geistigen Getranke aus der Stadt herauszuschaffen, sie werden in einer Höhle des Kadambabaines in steinerne Behalter gegossen, wovon der Wein den Namen Kadambari er halt Allem nach einem halben Jahre entdecken die Prinzen die Hohle, berauschen sich an dem trefflich herangereiften und geklarten Getranke und begehen in der Betrunkenheit die verhangnisvolle Tat Allerdings laßt sich nicht bestreiten, daß diese Gesehiehte von dem Kädambarīweine in allen Einzelheiten sekundar ist, daß sich aber die Trunkenheit in der Jama-

<sup>1)</sup> Vgl Jat 483, 17 narīgaņehi paricarayanto

Erzahlung uberhaupt zu einem Grundmotiv entwickeln konnte, zeigt doch, daß sie auch schon in der alten Sage eine Rolle spielte

In der Gatha 512, 25 ferner werden die Yadavas als Andhakarenhu putta bezeichnet Nach der Prosa des Ghatajataka fuhren sie diesen Namen, weil sie, obwohl von Upasägara erzeugt, als die Söhne des Sklaven (däsa) Andhakavenhu gelten Mussen wir annehmen, daß schon der Dichter der Gäthä den Namen in diesem Sinne auffaßte 7 Keineswegs. In der Gäthä 530, 29 werden die Bruder Andhakarenhuyo, die Andhaka Vrsnis, genannt, und wenn an der ersteren Stelle dem Namen putta hinzugefugt wird, so ist es nur, um die Zugehörigkeit zu dem Stamme zu bezeichnen So redet ım Sanıkhapālaıātaka (524, 5, 6) Ālāra die Jager an, die eine Riesenschlange erbeutet liaben

> kuhim ayam niyati bhimakayo nāgena kim lāhatha Bhojaputtā |

und erhalt die Antwort

nāgo ayam nīyatı bhojanattham pavattakā uo urago mahanto | sādvā ca thūlaā ca muduũ ca momsam na tram ras' amñās: Vadehavutta !!

Die Anrede Videhaputta kehrt in G 9 wieder Die Jager werden auch in G 12 und Nidānak G 260 als Bhojaputta und in G 4 als Milācaputta be zeichnet Hierher gehört auch der Satiyaputra und der Keralaputra in Asokas zweitem Felsenedikte Putra hat in diesen Namen die Funktion eines Taddhitasuffixes, Satiyaputra und Keralaputra stehen mit Namen wie Pääcäla, Vaideha usw (Pan 4 1, 168) auf gleicher Stufe Dieselbe abgeschwachte Bedeutung hat putra im Sanskrit oft in dem Worte rājaputra Wenn in Rām I, 61 Sunahsepa zu König Ambarisa von Ayodhyā, der sonst in dem ganzen Gesange stets rājan naresvara, pārthīva, mahīpatī rājarsī usw genannt wird, in V 21 sagt

pitā jyestham arikreyam mātā caha kanīvasam 1

vikreyam madhyamam manye razaputra nayasva mām so will er ihn mit der Anrede rajaputra meht als den Sohn eines Königs sondern einfach als Lsatriya, als Angehörigen der zweiten Kaste bezeichnen Rajanutra ist hier der Vorhufer des heutigen Rajputen Einen analogen Fall bildet im Pali das so uberaus haufige devaputta Devaputta bezeichnet, wie schon Childers gesehen hat'), den einzelden Gott als Mitglied des Deva wie schon Uniders geseinen hat?), den einzelgen Gott als Mitglied des Devi goschlichtes Der Begriff des Sohnes ist völlig verblaßt, im Bladdasäla jätaka (465) wird zum Beispiel für eine und dieselbe Person bald der Aus-druck devarigan balddevaputta gebraucht (IV, 154, 4 22, 157, 25, 157, 11 23) Über die wahre Bedeutung des Wortes Andhakarenhuputtā kann als kein Zweifel herrschen Andererseits halte ich es aber gar nicht für aus

<sup>1)</sup> Dictionary of the Pali Language a . Nach decaputta ist dann such das West devolbled for Gettin geliddet

geschlossen, daß der Verfasser der Prosa gerade durch das Mißverstehen dieses Ausdruckes zu dem als Personennamen absurden Namen Andhakavenhu kam Er hatte aber offenbar auch etwas von dem wahren Namen jenes Sklaven, Nandagopa, gehört, und so half er sich denn aus der Schwierigkeit, inden er die Frau des Sklaven Nandagopā benannte

Ahnbeh liegt die Sache bei G 2 des Ghatajātaka, die einen Rohineyya in der Umgebung des Krsna erwahnt

tassa tam vacanam sutvā Rohineyyassa Kesavo | taramānarūpo vutthāsi bhātu sokena attito ||

Nach der Prosaerzuhlung ist dieser Rohinoyya ein Minister (Rohineyyo nāma amacco) Allein, was verpflichtet uns diese Ansicht auch dem Verfasser der Gäthä zuzuschreiben 'e Rohineyya heißt 'der Sohn der Rohini', und wenn der Rohini auch noch andere Söhne zugeschrieben werden, so hat doch sieherlich jeder mit der Sage seiner Heimat auch nur einigermaßen vertraute Hindu gewußt, daß mit dem Sohne der Rohini aut 'Esopp Balarāma gemeint sei Tast alle Lexikographen, Amara Purusottama Hemacandra, Halāyudha, Medinkara, führen Rauhineya als Synonym von Balarāma auf Auch im Epos wird Rauhineya ohne weiteren Zusatz in diesem Sinne gebraucht, z B Mbh I, 71486

āšamsamānah saha Rauhineyah |
jagāma tām Bhārgavalamasātām
yatrāsate te purusapravirah ||
tatropavistam prihudurghabāhum
dadarsa Krsnah saha Rauhineyah |
Ajātasatrum parivarya tams capy
upopavistāh jivalanapralāšān ||
tato 'bravid Vasudero bhigamya
kuntisutam āharmabhrām varisiham |
Krsno 'ham asmiti nipidya pādau
Yudhisthirasyājamidhasya rājāah ||
tathava tasyāpy anu Rauhineyas
tau cām dristāh Kurato 'bhyanandan |

Mbh V, 4

Pāñcālarājasya samepatas tu Šenipravirāk sahaRaukeneyak [

Mbh VII, 8220

Jarāsandho tırusıto Rauhineya pradharsıtah |

Har 4419
Akrūrasya kathābhis tu saha Krsnena jāgratah |
Rauhine vatrtisyasya misā sā vyatyavartata |

So kommt Rauhineya noch in Inschriften aus dem 14 Jahrhundert vor, z B Journ Bombay As Soc Vol XII, p 353 Hariharantya Bukkabhümiyölöv it bhuvi tasya sutöv ubhäv abhütöm | punar api bhuvanöbhiraksanöriham samuyaqatöv iva Rauhineya Krsnau<sup>1</sup>} ||

Der Verfasser der Prosa freiheh weiß von der Identitat des Rauhineya mit dem Balaräma und von der Robint überhaupt nichts mehr Er macht den Baladeva zum Sohne der Devagabbbä und sieht in dem Rohineyya irgendeinen gleichgultigen Minister Mir scheint daraus deutlich hervor zugeben, daß uns die Krsna-Sage in der Prosaerzablung in verwildertem Zustande vorliegt, so, wie eine so komplizierte Sage, losgelöst von der Hei mat, allmahlich werden mußte Die Namen der Sage kehren wieder, aber alles ist in beilloser Verwirrung Eine vollstandige Vergleichung der Jataka Prosa mit der Erzahlung des Mabäbhärata hat schon Hardy geliefert, hier seien daher nur ein paar Punkte hervorgehoben, die auf die Arbeitsweise das Verfassers Licht werfen

Im Harivamsa baben wir Kamsa nebst acht Brudern, die alle die Sohne des Ugrasena sind Im Jätaka wird daraus ein Kamsa und ein Upakmisa, die Söhne des Mahākamsa Die Namen sind nach bekanntem Muster ge bildet, in der Prosa des Bhisajātaka (488) finden wir ebenso einen Mahākañ eanakumara und seinen jungeren Bruder Upakañcanakumāra, im Kom mentar des Mahāummagagataka (VI, 470, 29) einen Cölami und seinen Vater Mahaculani usw Nach diesem Muster wird im Ghatajātaka denn auch gleich noch eine andere Familie konstruiert, ein Mahāsāgara mit zwei Söhnen, Sāgara und Upaaāgara Wir haben hier das gleiche, einfacher Unwissenheit entspringende schematische Verfahren, auf das ich schon bei fruherer Gelegenheit lingewissen habe!) Die Verbaltnisse sind genau so ubeutzellen wie beim Dasarathajātāka (461) wo in der Prosaerzahlung Rama nach der Schablone in den Himavat zieht, wahrend die Gāthā 513, 17 in Übereinstummung mit der echten Sage den Dandakawald als seinen Verbannungsort bezeichnet

Der eben erwahnte Upasagara wird nach der Prosa der Vater des Väsudet a Der Verfasser kannte also noch diesen Beinamen des Krena, wußte aber, wie sehon oben bemerkt, nicht mehr, daß er einfach 'der Sohn des Vasudete' bedeute

Die Sägara Familie lebt im 'nördlichen' Madhura, wahrend dies in der cehten Sage die Hauptstadt des Kamsa ist, dagegen wird Kamsa nach Asitänjana versetzt. Der Ausdruck Uttaramadhura verrat deutlich, daß der Verfasser der Prosa ein Singhalese war oder wenigstens in Ceylon sehrieb Ein Schriftsteller in dem Heimatlande des Buddhismus ware sieherbeh nicht auf den Gedanken gekommen, jene nahere Bestimmung hinzurungen, denn wie hatte einer seiner Leser dazu kommen sollen, wenn er von Madhura

<sup>1)</sup> Ich habe die zum Teil fehlerhafte Schreibung verbessert

<sup>1)</sup> Gött Nachr , Phil hist kl 1897, S 127, siehe oben S 36

hörte, an die ferno Residenz der Pändya Könige zu denken Anders der Singhalese Fur seine Leser war Madhurā ohne weiteren Zusatz naturlich das Madhurā auf dem gegeniberliegenden Festlande, für sie mußte das Mathurā au der Yamunā besonders als solelies gekennzeichnet werden

In bezug auf den seltsamen Namen Asitañjana möchte ich eine Er klarung vorschlagen, die allerdings nicht mehr zu sein beansprucht als eine Vermutung und bei der ganzen Saehlage auch kaum mehr als das sein kann Im Hariyaniśa 6428ff wird uns über die Geburt des Kālayayana berichtet Der Guru der Vrsnyandhakas, Gärgya, gab sich strenger Buße hin, um einen Sohn zu erhalten, und zwar in der Stadt Antanjaya (6430 nagare tv Rudra verheißt ihm zur Belohnung die Erfullung seines Wunsches Gärgya erzeugt mit einer als Hirtenmadchen auftretenden Apsaras den Kalayayana, den der kinderlose König der Yayanas als Sohn annimmt Sollto nicht dies, soweit ieh weiß, nur hier belegte Antañjaya1) mit dem Asitaniana des Jataka identisch sein? Naturlich mußte in dem Falle der Name in einem der Texte oder vielleicht gar in beiden verderbt sein\*), allein man braucht nur einmal die Listen der historischen Dynastien in den verschiedenen Puränas mitemander zu vergleichen um sich zu über zeugen, daß eine solche Annahme nichts Auffalliges hat, zumal bei einem so veremzelt stehenden Namen Zugunsten meiner Vermutung spricht auch der Umstand, daß der Prosaerzahler sicherlich von der mit der Krsna Sage nufs engste verbundenen Kalayavana Sage etwas wußte Schon Hardy hat darauf hingewiesen, daß in dem Kälnsena oder Kälavana wie Bd liest, dessen Reich die Bruder erobern eine Reminiszenz an den Kalayayana vorlieges) Daß er im Jätaka König von Ayonhä ist und daß er von den Brudern gefangen genommen wird wahrend er im Epos durch Sivas Gnade fur Krsna unbesieglich ist und nur dem Zorne des Mucukunda erhegt spricht bei der ganzen Art der Erzahlung durchaus nicht gegen die Identi fizierung

Die Mutter des Krsna heißtim Jätaka Devagabbhä und ist die Schwester des Kamsa Was den Namen betrifft so könnte man versucht sein, in Devagarbha den alten Vollnamen zu erkennen dessen Koseform in Devaki vorliegen wurde, allein die zahllosen Ungenauigkeiten, deren sich der Ver fasser schildig macht legen doch die Annahme naher daß er auch hierin nur seiner eigenen Phantasie gefolgt sei. Eher ware es möglich daß die Darstellung des Verwandtschaftsverhaltnisses der Mutter des Krsna zu Kamsa auf wirklicher Überlieferung beruhte. Nach dem Harivamsa (2024ff) dem sich das Väyupuräna (II, 34 118ff.) das Visnupurana (IV, 14, 5) und

<sup>1)</sup> In den Worterbuchern finde ich den Namen überhaupt nicht

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vielleicht durch kunstliche Ausdeutung Alitanjaya bedeutet den Un besiegten besiegend , Asitanjana \*schwarze Augensalbe\*

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) A a O S 36 Vielleicht sind wie ebenfalls schon Hardy vermutet hat, Kalasena und Kalayana in einem ursprunglichen Kalayona zu vereinigen

90

das Bhāgavatapurāna (IX, 24, 21ff ) anschließen, ist allerdings Devakī die Kusine des Kamsa von Vaters Seite, wie sich aus dem folgenden Stammbaum ergibt

> Ucrasena Devaka Devak Lomeo

Eine Reihe puranischer Werke stimmen indessen mit dem Jätaka überein, indem sie Devaki ausdrucklich die Tochter des Ugrasena und die Schwester des Kamsa nennen Im Padmapurāna (VI 272, 5) wird von Vasudeva ge sagt, daß er heiratete

Uarasenas va duhetām Derakim deravarninim und ein paar Zeilen spater (V 9) von Kamsa

tac chrutia hantum ärebhe Kamso 'm bhaainim tadā |

Und im Vavunurana, das bei der Aufstellung der Genealogie, wie oben er wahnt dem Harivamsa folgt heißt es trotzdem nachher (II 34, 201f)

Ugrasenātmajāyām ca kanyām Ānaladundubheh | nıvedayamasa tada kanyeti subhalaksana |

svasā yam tanayam Kamso jatam navāradhārayat || Auch in zwei angeblich dem Bhavisyottara und dem Visnupurana ent

nommenen Texten, die die Krsnaianmästami behandeln erscheint nach Webers Angaben die Devaki als Schwester des Kamsa<sup>1</sup>)

Hardy2) meint nun daß dieselbe Anschauung auch im Harivamsa an einer Stelle zutage trete namlich in der Verkundigung des Narada (II, 1, 16 = 3195), wo von Devakī als der 'jungeren Sehwester' des Kamsa gesprochen wurd

tatraisā Deiaki vā te Mathurayam laghusvasa3) 110 'syā garbho 'stamah Kamsa sa te mrtyur bhavisyati ||

Ich möchte demgegenuber aber doch darauf hinweisen daß der Ausdruck laghustast nicht beweiskraftig ist. Nach einem Sprachgebrauche, der sich in einzelnen Teilen Indiens wie zum Beispiel in den kanaresischen Di strikten, bis auf den heutigen Tag erhalten hat, können die Wörter fur Bruder und Schwester auch zur Bezeichnung der Kinder des Oheims und der Tante und sogar der Kinder des Oheims und der Tante des Vaters ver wendet werden Diese Erseheinung ist in Inschriften festgestellt, und unter

2) A a O S 32

<sup>1)</sup> Über die hji hnajanmashtami Phil u lustor Abh d Ak d Wiss zu Berlin aus dem Jahre 1867 S 250 Anm 257 Anm

<sup>2)</sup> No liest an der betreffenden Stelle pitravasit eine Lesart mit der ich nichts anzufangen weiß da Devakt soviel ich weiß mirgende als die Schwester des Ugrasena bezeichnet wird. Nilakantha erwahnt die Lesart und führt eine ziernlich kunstliche I rkl irung an an je tu pitrevaseti pātham prakalp ja pitreambandhini svasā vyavahita Lhaginiti vylcakhyuh

den von Fleet<sup>1</sup>) und Kielhorn<sup>2</sup>) verzeichneten Fallen sind zwei, die dem unsrigen genau parallel sind. In einer Inschrift zu Älür aus dem Jahre 1010/11 heißt die Tochter des Irivabedanga Satyäsraya die jungere Schwester des Westlichen Cälukya Vikramäditya V, der in Wahrheit ihr Vetter vaterlicherseits war. Und in den im Britischen Museum hefindlichen Kupfer platten des Sadaśivarāya von Vijayanagara aus dem Jahre 1556 wird die Tochter des Kranarāya als die Schwester (bhaginī) des Sadāsiva, des Sohnes ihres vaterlichen Oheims Ranga, bezeichnet. Das Wort laghusiasr konnte also auch liner im uneigentlichen Sinne gehraucht sein, und es ware sehr woll denkbar, daß gerade eine derartige ungenaue Ausdrucksweise dazu geführt hatte, in Devakī allminhich die wirkliele Schwester des Kamsa zu sehen.

Einen kurzen Blick mussen wir auch noch auf die Namen der Bruder im Ghatajätaka werfen Abgesehen naturhelt von den heiden richtigen, Väsudeva und Baladeva, und dem durch die Gäthä gebotenen Ghata, machen sie durchaus den Eindruck, als ob sie von dem um so viel Namen verlegenen Verfasser teils frei erfunden, teils aus der übrigen Heldensage entlehnt seien Eine Anzahl ließ sich bequem hilden, indem man nach dem Muster von Baladeva und Väsudeva das Wort deva mit den Namen der Hauptgettheiten zusammensetzte, so entstanden Candadeva, Surryadeva, Aggideva, Varunadeva Irgendwelche Traditionen sind lier sicherhelt nicht henutzt Pajjuna gelit, wie Hardy richtig gesehen litt. auf Pradyumna zuruck, den Namen eines Solnes des Krsna Wenn er hier als Bruder des Krsna erscheint, so entspricht das durchaus der in dem übrigen Teile der Errahlung herrsehenden Verwirrung. Und wohl hauptsschlich durch den Anklaug an Pajjuna veranlaßt sehent auch der Name des Ajjuna hierher geraten zu sein, tiefere Absichten vermag ich hier nicht zu erkennen.

Es bleibt der Name Ankura Über Ankura werden wir ausschrijel in den Gäthäs des Aukurapetavatthu (II, 9) unterrichtet<sup>4</sup>) Der Zweek dieser Totengeselnichte ist die Verherrhehung der Tugend des däna, als deren Vertreter ehen Ankura erseheint ein Ksatriya (G 55) der in Dvärakä leht (G 24, 33 35) und dort mit großartiger Freigebigkeit die Opserbruhmanen und Bettler beschenkt

satthivāhasahassāni Ankurassa nivesane | bhojanam diyate niccam puñāapekkhassa jantuno || 50 janā tisahassā sūdā āmuttamanikundalā | Ankuram upafivanti dāne yañāassa vidzatā || 51

<sup>1)</sup> Cazetteer of the Bombay Presidency Vol I Part II p 458
2) Fp Ind, Vol IV, p 4
3) A a O S 33 Anm

<sup>1)</sup> Le brancht wohl kninn bemerkt zu werd in daß auch in Schriften wie dem Petavathin die Gäthäs allein kannenseh sind und daher bei kritischen Untersuchungen von der Pressertzihlung gesondert werd in missen. Ubrigens stimmt ich durchaus mit Hardy überen wenn er meint (a. a. 0. 5. 37) daß Dhammapäla die Finleiting zum Ahkurpa invalthu aus der Prossierzahlung des Ghatajātaka abgeschrieben habe

```
satthipurisasahassäni ämuttamanikundalä |
Ankurassa mahādāne kattham phālents mānavā | 52
solasıtthısahassanı sabbalanlarabhüsıta |
Ankurassa mahādane vidhā mindenti nārino | 53
solasitthisahassani sabbalankarabhūsitā 1
Ankurassa mahādāne dabbıqāhā upatthıtā | 54
bahum bahunam pādāsi ciram pādāsi khatti vo
sallaceañ ea sahattha ea cittim latia minappunam | 55
bahumase ca vallhe ca utusamiaccharani ca
mahādānam pavattesi Ankuro diaham antaram 11 56
```

In den brahmanischen Sagen gilt als Muster der Freigebigkeit in Dväraka Akrūra, der Verwandte und Freund des Krsna Er heißt wegen dieser Tugend danapati, der 'Gabenherr', mit diesem Namen wird er von Krsna und Kamsa angeredet (Visnup IV, 13, 60, V, 15, 13 20, 18, 7), so wird er wiederholt in der Erzahlung ohne weiteren Zusatz hezeichnet, z. B. Har 2123 Vavupurāna II, 34, 90

```
punar Draravatim prapte tasmin dana patan tatah
     pravavarsa Sahasrāksah kakse valanidhes tatah !!
Har 4208
```

gacchaty ayam danapatih ksipram anayitum vrajat | Nandagopam ca gopāms ca karadān mama sasanāt ||

Har 4232

tasmının eva muhürte tu Mathurayah sa nıryayau | pritimān Pundarikāksam drastum dānapatih stayam ||

Har 4269 sa hi danapatir dhanyo yo draksyati vane gatam 1

pundarika palásáksam Krsnam aklistakárinam II Har 4361

śamsadbhih syandanenāśu prāpto dāna pater vrajam pravisann eva papraccha sāmnidhyam Kešavasya sah [1]

Har 1916 wird er durch das Beiwort bhundaksing charakterisiert, und seine Opfer waren sprichwörtlich wegen der verschwenderischen Wohltatigkeit,

die er dabei entfaltete, siehe Har 2116f = Vayup. II, 34, 82f atha ratnani canyani dhanani tiridhani ca |

sastım varsanı dharmátma yajñesi eva nyayorayat [[ Akrūrayajna its te khyatas tasya mahatmanah bahrannadak sınāh sarte sarrakāmapradāyınah 📗 Zu diesen sachlichen Übereinstimmungen?) kommt die Gleichheit des

1) Ls 1st zu beachten, daß Ankura in der Prosaerzahlung des Petavatthu eben

fails das Beiwort danapati erhält, siehe S 125 2) Vielleicht kame hier noch em weiterer Punkt in Betracht Nach der Prosa erzählung des Petavatthu (S 123) versiegen Ankuras Schätze niemals, da er sich des Beistandes eines übermenschlichen Wesens, eines Yaksa erfreut. In ähnlicher

Namens. Da das Negativprafix a in einem Tatpuruşa den Akzent zu erhalten pflegt, so durfen wir die Betonung Akrūra als die wahrscheinlichste ansetzen. Die Kurzung des ü in Anlura ware dann zu heurteilen wie die Vokalkurzungen in den von Pischel, Gramm. der Prakritspr. § 80. zusammengestellten Fallen. In betreff der Nasalierung des anlautenden a verweise ich auf Kuhn, Beitrage zur Pali-Grammatik, S 34; E. Muller, Grammar of the Pali Language, S. 22; Pischel a. a. O. § 74; aus den dort aus dem Pali und dem Prakrit angefuhrten Beispielen erhellt, daß die Nasalierung des Vokals besonders haufig ist, wenn die ursprunglich folgende Konsonantengruppe ein r enthalt, was nuch fur unseren Fall zutrifft. Die Identitat von Akrūra und Ankura ist also kaum zu bezweifeln; wir haben hier wieder die schon mehrfach beobachtete Erscheinung, daß eine Gestalt der alten Sage in der Prosa an der falschen Stelle auftritt. Fraglich bleibt in diesem Falle nur, wie der Verfasser zu dem Namen gelangte; ob hier eine Entlehnung aus den Gathas des Ankurapetavatthu oder eine direkte Reminiszenz aus der Krsna-Sage vorliegt, wage ich nicht zu entscheiden.

Die Darstellung der Verwandtschaftsverbaltnisse der Personen der Sago ist entschieden die schwachste Partie der ganzen Prosaerzahlung des Ghatajātaka. Gewiß kein bloßer Zufall, denn solche Abschnitte stellen begreiflicherweise die größten Anforderungen an die Gedachtniskraft der Erzahler und sind bei langerer mundlicher Überlieferung am ebesten dem Zerfall ausgesetzt Von der ubrigen Erzahlung stimmen verhaltnismaßig am besten mit der alten Sage die beiden Abschnitte von der Tötung des Kamsa und von dem Untergange der Yadavas uberein. Hier treten zum Teil auch unbedeutende Zuge dor epischen Darstellung im Jätaka wieder hervor. Nach dem Hariyamśa (Adhy 84) verschaffen sich Krsna und Samkarsana. als sie in die Stadt gekommen sind, teils durch Gewalt, teils auf gutlichem Wege, farbige Gewander, Kranze und Salben Ebenso heißt es im Jätaka, daß die Bruder in bunte Gewander gekleidet, mit gesalbten Korpern und mit Kranzen auf dem Haupte in die Arena traten, da sie vorher die Farbergasse und die Salben- und Kranzladen geplundert hatten. Die beiden Ringer des Kamsa heißen im Har. (Adhy 85) Canura und Mustika, das Jataka gibt die Namen richtig durch Canura und Mutthika wieder. Aus der zweiten Episode hebe ich hier nur die Verspottung durch den verkleideten Prinzen hervor, die wunderbare Geburt des Knuppels, der nachher zu Pulver zerrieben und ins Wasser geworfen wird, den Kampf mit den Schilfrohren, die sich in Keulen verwandeln, die Verwundung des Krsna am Fuße, den Namen des unglucklichen Schutzen, Jaras, alles Punkte, in denen Jataka

Wese verdankt auch Akrīra seinen unerschöpflichen Reichtum einer übernaturlichen Macht, er ist durch Satadhanvan in den Besitz des Syamantaka-Steines gekommen, der seinem Eigentumer alle irdischen Güter verleiht. Die Übereinstimmung ist indessen hier viellecht nur zufällig, zumal die Gäthäs des Petavatthu keine Andeitung jenes Verhältinsses zu dem Yaksa entlalten.

und Epos sich decken Ich glaube, daß auch dies nicht auf bloßem Zufall beruht, denn die genannten beiden Episoden sind gerade diejenigen Teile der Krsna-Sage, die am kraftigsten im Geiste des indisoben Volkes lebten Daß die Geschichte von dem Vernichtungskampfe der Yādavas allgemein bekannt war, laßt sehon die Art und Weise, wie in den Gäthäs 512, 25 und 530, 29 darauf angespielt wird, erkennen Und für die Geschichte von der Totung des Kamsa tritt das Zeugnis des Mahābhās, a ein, nach Patafijaht) pflegte sie sowohl auf der Buhne und im Bilde dargestellt als auch von den Granthilas vorgetragen zu werden, sie war also sicherlich in den weitesten Kreisen bekannt

Mir scheint gerade diese Ungleichmaßigkeit in der Behandlung der verschiedenen Teile der Sage, größere Genauigkeit in den bekannteren und vollkommene Verwirrung in den unbekannteren Abschnitten, dafur zu sprechen, daß der Erzahler mundlicher Tradition folgte, und daß ihm keine geschriebene Quelle wie etwa das Mausalaparvan oder der Harivamsa vor lag Was Hardy a a O S 48 fur die Benutzung des Harivamsa geltend macht beweist meines Erachtens nichts Hardy betout nur die Überein stimmungen zwischen der Jätaka Prosa und dem Harivamsa, die sich auch ber meiner Auffassung leicht und naturlich erklaren. Unberucksichtigt und unerklart laßt er dagegen die gewaltigen Unterschiede, die zwischen den beiden Erzablungen besteben. Wer annimmt daß der Prosaverfasser den Hariyamsa als direkte Quelle benutzte der muß auch annebmen, daß er bewußt von seiner Vorlage abwich und dann auch erklaren, warum er dies tat2) Ebensowenig erscheinen mir die Grunde stichhaltig die Hardy, S 45f, fur die Benutzung des Mausalaparvans anfubrt Er beruft sich hier auf worthebe Übereinstimmungen, allein die von ihm beigebrachten Falle stammen nicht aus der Prosa sondern aus den ganz anders zu beurteilenden Gäthäs Die einzige Ausnahme bildet das Wort eraka das in Mbh XVI, 206 und ebenso in Jat IV, 88, 4 9 für das Schilfrohr gebraucht wird, das sich bei dem Kampfe der Yadavas in Keulen verwandelt. Ich vermag aus dieser Tatsache nichts weiter zu falgern, als daß schon in der alten Saze an der betreffenden Stelle diese bestimmte Schilfart genannt war Daß sich das Wort in der Pali Literatur bis jetzt nur noch an einer einzigen anderen Stelle nachweisen laßt, ruhrt doch wohl einfach daher, daß überhaupt von Schilf micht gerade haufig die Rede zn sein pflegt3)

Ich kann also Hardys Behauptung daß der Prosserzahler den Harn vamsa und das Mausalaparvan benutzt habe, nicht als bewiesen ansehen

<sup>1)</sup> Zu Pân 3 1, 26, Vartt 15 vgl auch die Bemerkung zu 3, 2, 111, Vartt 2 3) Damit will ich aber naturiich nicht behaupten daß der Harivanisa zur Zeit der Fritstehung der Prosa noch meht existierte Ich seele auch vorlaufig gar keinen Grund ein warum Hardy es für unwahrscheinheh halt, daß das Werk sehon damals seine heutige Gestalt besoß.

<sup>3)</sup> Utrucus nummt Hardy a a O S 46f selbst an daß der Prosaverfasser andere und sogar ältere Quellen benutzt habe nis das Mausalaparvan

Ich muß aber gestehen, daß meiner Ansieht nach dieser Punkt an und fur sich ziemlich nebensächlich ist und erst dann Bedeutung gewinnen wurde, wenn nachgewiesen ware, daß der Jätaka-Prosa ein ebenso hohes Alter zukame wie den Gäthäs. Ich glaube gezeigt zu haben, daß das nicht der Fall ist, daß vielmehr zwischen den Gäthäs und der Prosa eine langere Zeit verflossen sein muß, wahrend welcher das Verstandnis der in den Versen enthaltenen Andeutungen von Personen und Verhaltnissen zum großen Teile verloren ging.

Wir mussen endlich noch der Frage nach dem Ursprung der Erzahlung, die den eigentlichen Inbalt des Ghatajätaka bildet, etwas naher treten. Die Geschichte laßt sich kurz wiedergehen wie folgt:

Kanha hat einen geliebten Sohn durch den Tod verloren und versinkt daruber in so tiefe Trauer, daß er alle seine Pflichten vernachlassigt. Da beschließt sein Bruder Ghata, ihn von seinem Kummer zu heilen. Er nimmt die Gebarden eines Wahnsinnigen an und durchirrt die Stadt, indem er bestandig ruft: 'Der Hase! Der Hase!' Durch Rohineyya von dem Gebahren des Bruders benachrichtigt, bemuht sich Kanha, ihn zu heruhigen. Er verspricht ihm, er wolle ihm einen Hasen verschaffen, von welcher Art er nur wunschen moge, allein Ghata verlangt den Hasen im Monde. Da erklart Kanha, ihm nicht helfen zu können. Unmögliches durfe man meht begehren. Ghata aber zeigt ihm, daß er diese Lehre selber nicht hefolge, wenn er unaufhörlich um den Sobn klage, den auch keine Macht der Erde zuruckbringen werde. Kanha sieht das Törichte seiner Trauer ein und preist den Ghata, der ihm die Augen geöffnet hat.

Diesc Geschichte bat in der Jätaka-Sammlung eine Reihe von Parallelen. Die größte Ähnlichkeit zeigt das Maţtakundalijātaka (449) Auch hier ist es ein Vater, ein Brahmane, der sich unablassig um den toten Sohn gramt. Der Sohn, der als devaputa wiedergeboren ist, unternimmt es, ihn zur Vernunft zuruckzurufen. Laut klagend erscheint er dem Vater, und als dieser ihn nach dem Grunde seines Kummers fragt, erklart er, er weine weil ibm zwei Rader für seinen Wagen fehlten, nicht gewöhnliche Rader, wie man sie hier auf Erden bekommen könne, sondern Sonne und Mond Der Vater nennt das naturlieh ein törichtes Verlangen, allein er muß zugeben, daß er selbst noch törichter handle, wenn er dem Toten nachweine, da Sonne und Mond weingstens sichtbar am Himmel stunden, von dem Toten aber auch nicht die geringste Spur zu entdecken sei. Er gibt sein Trauern auf und preist den devaputa, der ihn zur Einsicht gebracht hat, mit denselben Gäthäs, mit denen auch das Ghatajätaka schloß

Noch drastischer tritt der Hauptgedanke dieser Erzahlung im Sujätajätaka (352) zutage. Sujätas Vater hat seinen Vater verloren und gibt sich ganz dem Schmerze daruber hin. Unaufhorlich, ohne sich um die Geschäfte des täglichen Lebens zu kümmern, klagt er an dem stäpa, den er uber den Gebeinen des Toten in seinem Garten hat errichten lassen. Um ihn zu beilen, stellt sich Sujäta verruckt. Einem toten Ochsen, der am Wege liegt, setzt er Gras und Wasser vor, und als der Vater ihn deswegen einen Toren schilt, setzt er ihm auseinander, daß es immerhin noch ver nunftiger sei, zu erwarten, der Ochse, dessen Korper weinigstens sichtbar vor ihnen hege werde zum Leben auferstehen als der Größvater, der langst zu Staub und Asche geworden sei. Die Geschichte endet wie die beiden anderen. Die Gatbas, in denen der Vater Sujatas Weisheit ruhmt, sind bis auf geringe Abweichungen, wie sie die veranderte Erzahlung bedingt, mit denen des Ghatajataks identisch

Emfacher sind zwei andere hierhergehorige Jatakas, das Somadatta jataka (410) und das Migapotakajataka (372) Im Somadattajātaka wird von einem Asketen berichtet, der einen jungen Elefanten aufzieht, den er zartlich liebt Eines Tages stirbt das Tier, und der Asket weint und klagt um seinen Liebling. Da erscheint, um ihn aufzurutteln. Sakka der Gotterkonig und beweist ibm in einigen Gathas die Zwecklosigkeit der Trauer Auch hier finden sieb am Schlusse wieder drei der aus dem Gbata jataka bekannten Gathas zum Preise des weisen Trosters Das Migapotaka jataka unterscheidet sich von dem Somadattajataka nur dadurch, daß an Stelle des Elefanten eine Gazelle auftritt. Das Jataka scheint geradezn dadurch entstanden zu sein, daß man das miga in G 4 des Somadattajataka nicht als Tier des Waldes', sondern im engeren Sinne als 'Gazelle' auffaßte und dann naturlich die beiden ersten Gatbas des Somadattajataka, die den Elefanten erwahnen und daher nicht passen fortheß Jedenfalls ist wie ich in zwei anderen Jatakas zu zeigen hoffe tatsachlich zuweilen eine Er zahlung in dieser Weise in zwei Jatakas zerlegt worden

Handelten die bisher genannten Jatakas alle von einem Trauernden, der erst durch die Vorstellungen eines Klugeren von dem Unsinnigen seines Benehmens überzeugt werden muß, so haben wir andererseits auch eine Reihe von Jatakas in denen uns das Verhalten des wahrhaft Weisen bei dem Tode heber Angelöriger vorgeführt wird

Im Matarodanajātaka (317) ist der Held der Sohn eines setth. Seine Eltern sind tot, er hat nur noch einen Bruder, der dis Geschaft führt. Da stirbt auch dieser. Alle um ihn her weinen und klagen nur der Held bleibt völlig rulig. Hart wird er von den Verwandten und Freunden wegen seiner Herzlosigkeit getadelt, aber er beweist ihnen. daß alles Trauern umsonst sei, unab inderlich sei der Tod allen Lebenden bestimmt, wer das erkannt habe der sei über den Schmerz erhaben.

Ganz ahnlich ist die Erzildung im Ananusocijajātaka (328) Hier finden wir einen Brahmanen der zusammen mit seiner jungen Gattin der edlen Sammillabhäsim aus dem Hause in die Heimatlosigkeit hinauszicht Lange ertragt die zarte Frau die Beschwerden des Asketenlebens, endlich brieht ihr Körper zusammen Vor dem Tore von Benares stribt sie, waltrend der Mann in der Stadt Almosen sammelt Als er von seinem Bettelgang zuruckkehrt, findet er die treue Gefahrtin seines Lebens entseelt ver, aber keine Trane netzt seine Wangen Als ob nichts geschehen ware, verzebit er sein Mahl, und als sich die umstellenden Leute über seine Seelenruhe verwundern, rechtfertigt er sein Verbalten mit ahnlichen Grunden wie der seitht im Mataredanajätaka

Eine fast nech größere Selbstbeherrschung tragt die Brahmanenfamilie zur Schau, ven der das Uragajataka (354) handelt Der Vater, ein ernster Mann, hat die Seinen stets zur Betraebtung der Verganglichkeit alles Irdischen angehalten, und eines Tages baben sie Gelegenbeit, ihren dadurch erlangten Gleichmut zu beweisen Wahrend der Sehn mit dem Vater auf dem Felde arbeitet, wird er ven einer Schlange gebissen und stirbt auf der Stelle Der Vater verhert auch nicht fur einen Augenblick die Fassung Durch einen Nachbarn laßt er seiner Frau bestellen, die ganze Familie, mit remen Gewandern angetan und mit Wehlgeruchen und Blumen in den Handen, selle ihm Essen für eine Persen aufs Feld hinausbringen. Aus der Betschaft merkt die Brahmanin, daß ihr Sobn tot ist, aber weder sie noch die anderen Familienmitglieder vergießen eine Trane Sie bringen das Essen hinaus, und der Brahmane verzebrt rulug seine Mahlzeit neben der Leiche seines Sohnes Dann sammeln alle Holz zu einem Scheiterhaufen und verbrennen den Teten. Da fuhlt Sakka daß sein Thren heiß wird. Er erkennt das hereische Verhalten der Brahmanenfamilie als die Ursache und beschließt, sie zu belehnen. Eing begibt er sich auf das Feld hinab und fragt der Reibe nach den Vater, die Mutter die Schwester die Gattin und die Sklavin des Toten aus welchem Grunde sie nicht trauerten Jeder beweist ihm in zwei Gäthas die völlige Nutzlesigkeit der Trauer, werauf Sakka erfreut sie mit den sieben Edelsteinen beschenkt

Zu dieser Gruppe gehört auch das bekannte Dasarathajātaka (461), dessen Kern die Rede bildet, mit der Rama die über den Tod des Dasarathatrauernden Verwandten aufzurichten sueht. Wegen seiner Gäthäs, die die Vergeblichkeit des Kummers behandeln mag endheh luer auch das Ghatajātaka (355) genannt werden wenn auch die eigentliche Erzahlung in den Kreis der Geschichten von der Standhaftigkeit im Ungluck gehört

Sind die Iner aufgeführten Geschichten ursprunglich buddhistisch? Für die Beantwortung der Frage ist es zunachst von Wichtigkeit, daß die Gäthäs, die dafür naturlich allein in Betracht kommen weder den Namedes Buddha noch irgendemen speziell buddhistischen Terranus enthalten, und doch hatte es bei dem gegebenen Stoffe ein buddhistischer Dichter kaum unterlassen in seinen Versen zum Beispiel einige Reflexionen über die Unbestandigkeit der samkhärus anzubringen. Wie nahe der Gedanke gerade an diese Lehre dem Buddhisten liegen mußte zeigt das Beispiel des Prosaverfassers der in seinen Erzahlungen innner wieder darauf hinweist. Man vergleiche nur die folgenden Stellen sabbe samkhärä aniecä huten na

honti, ten' eva sabhātena santhātum samatiho ekasamkhāro pi n' atthi, tumhesu andhabālesu aññānatāya attha lokadhamme ajānitā rodantesu aham kimatiham rodissāmi. (Matarodanaj III, 57, 12ff ), bhiyanadhammam bhiy yati, sabbe samkhārā aniccā evumgatikā yevā 'ti vatvā (Ananusooya) III, 95, 2ff ), sabbe samkharā aniccā ti me ñālam (Sujātaj III, 157, 3f), mara nasatim bhātetha tumhākam marayabhāvam sallakkhetha, imesam hi sattānam maranam dhivam jivitam addhivam, sabbe samkhārā aniccā ca khayadham mino ia, rattim dirā ca appamatītā hotha (Uragaj III, 162, 23ff), bhiyana dhammam pana bhiyyati, maranadhammam malam, sabbe samkhārā aniccā marananipphattikā ti aniccabhāvam eva sallakkhetia kas (ebd III, 163, 8ff)

Wenn also Hardy trotzdem in seinem Außatze (S 26) bemerkt, daß Ghata 'die (buddhistische) Weisheit über den Tod' verkunde, so kann er nur den Grundgedanken im Auge haben, der im Ghatajātāka ebenso wie in den übrigen vorher genannten Jātakas zutage tritt, namheh den, daß die Trauer um den Tod lieber Angehöriger nutzlos und daber des Weisen unwurdig ist Allein ich kann nicht zugeben, daß dies eine speziell buddhi stische Ansicht sei, sie gehört durchaus auch dem brahmanischen Ideenkreise an Wie Räma im Dasarathajataka seine Ermahnung an seine trauernde Umgehung mit den Worten schließt (G 11)

tasmā hi dhīrassa bahussutassa sampassato lokam imam paratī ca ļ añītaya dhammam hadayam manatī ca sokā mahantapi na tāpayanti ||

so sagt im Mabābhārata Nārada am Schlusse seiner Erzahlung von der Erschaffung der Mrtyu (VII, 2123)

> ātmānam vas prānsno ghnants sarse nasnam mritur dandapānst hsnasis | tasmān mriān nānusocants dkīrāh satyam piātvā niscayam. Brahmasrstam ||

Aus der großen Trostrede des Vidura im Strīparvan (XI, Adhy 2-7), in der fast jeder Vers die Zwecklosigkeit der Trauer betont, hebe jeh hier nur Stroble 67 betyor

šokasthānasahasruns bhayasthānašatāns ca | dwase dwase mūdham āvsšants na pandstam1) ||

Es ware ein Leichtes, noch weitere Zitate aus der Spruchliteratur des Sanskrit beizubringen Wer sich überzeugen will, daß der Inder zu allen Zeiten dieser Anschauung über das Törichte der Trauer um Tote gehuldigt hat, der braucht nur die zahlreichen, von Blau unter der Rubrik 'Trauer um Verstorbene ist eitel, grundlos' zusammengestellten Spruche der Böht

Die Strophe findet sieh auch Mbh MI, 12483 und in leicht veränderter Fassung obd MI, 751 Vgl auch Bhagavadgitä II, 11, 13

lingkschen Sammlung durchzugehen<sup>1</sup>). Ja, nach brahmanischer Auffassung ist die Trauer um Verstorbene nicht nur toricht, sondern geradezu eine Sunde. Als Yudhisthira uber den Tod seines Neffen Abhimanyu klagt, macht Vyåsa ihm Vorstellungen, die in den Worten gipfeln (Mbh. VII, 2469f.):

socato hi mahārāja agham eva vivardhate | tasmāc chokam parityajya śreyase prayated budhah || praharsam abhimānam ca sukhaprāptim ca cintayet | etad buddhvā budhāh sokam na sakah soka ucyate ||

Die Trauer hringt auch dem Toten nur Schaden. Er muß die Tranen schlucken, die die Angehörigen vergießen, wie es bei Yājiiavalkya heißt (III, 11)2);

slesmäsru bändhavair muktam preto bhunkte yato 'tasah | ato na roditavyam hi kriyäh käryäh svasaktitah ||

Die Tranen der Verwandten und Freunde brennen den Toten und bringen den in den Himmel Eingegangenen zu Fall, vgl. Raghuvamsa VIII, 85 svajanäsru kilätisamtatam dahati pretam iti pracaksate ||

und Rāmāy. B II, 81, 223).

socanto nanu sasnehā bāndhavāķ suhrdas tathā |

pātayanti gatam svargam abrupātena Rāghava

Und in Hariharas Paddhati wird mit Berufung auf die Sruti gelehrt, daß man nach Vollzug der offiziellen Trauerzeromonie nicht mehr ibber den Toten trauern durfe, 'wenn es doch geschieht, so leiden seino Kinder Hunger (atah param mitasya khedo na kriyate | yadi kriyate tadā tasya prajāh ksudhārtā bhavantīti śrutih)4)

Der Inhalt der Gäthäs zwingt also durchaus nicht zu der Annahme, daß jene Geschichten huddhistischen Ursprunges seien. Im Gegenteil, ge-

<sup>1)</sup> Index zu Otto Böhtlingks Indischen Spruchen, S 66

<sup>5)</sup> Im Paŭcatantra 1, 335 (Bombay) mit den Varianten tasmān na roditavyam und prayatnatah

<sup>3)</sup> Mit den Lesarten socamānās tu und pātayanti sma tam svargād auch im Hitopadeša (Schlegel) IV, 74

<sup>9)</sup> Caland, Die Altindischen Todten und Bestattungsgebrüuche, S. 74, 76 Leb beziehe tawa auf den Toten, nicht, wie Caland, auf den Truuernden — Dem oft gepriesenen Indifferentismus gegenüber kommt der rem menschliche Standpunkt in der Spruchdichtung nur selten zu Worte. Nur in dem alten Rhäbse von der Unterschung zwischen dim Gener und dem Schakal (Mbl. XII, 59761ff) finde ich nuch ein paar Slokas, in denen die Trauer beim Tode von Verwandten als berechtigt amerkannt und die Gleedigultigkeit sogar getadelt wird. Aber diese Verse wertele micht als die Meining die Verfassers vorgetrigen, sondern sind einem Schakal in den Minid gelegt, der sich bemult, die Verwandten eines Toten wonöglich bis zum Anbruch der Dunkelieit auf dem Friedliche zurückrühälten, weil er die Liede zu fressen wunscht und, solange er Tag ist, fürchten muß, daß ein Geier ihm die Beute strutig machen werde. Der Geier anderensits, dem daran legt, die Leute möglichtet sehnell zu entfernen, reschöpft sich im Sprüchen über die Nuttlougkeit der Trauer.

wisse Tatsachen machen es wahrscheinlich, daß sie selion in Volkskreisen bestanden ehe die Buddhisten sie ihrer Sammlung einverleibten. Eine Reihe von Ritualtexten erwahnt namlich ausdrucklich den Vortrag von Trostgeschichten als einen Teil des Trauerzeremoniells So schreibt z B Yājñayalkva (III, 7) vor, daß man die Hinterbliehenen, wenn sie, nach Vollzug der Wasserzeremonie aus dem Wasser herausgestiegen auf einem weichen Rasenplatze sitzen durch alte Itihasas zerstreuen solle (aparadeyus tān stihāsash purātanash) Ebenso bestimmt Paraskara daß die Trauernden sich an einen schattigen Ort setzen und mit erhaulichen Geschichten trösten sollen1) In der Visnusmrti (XIX, 24) wird gelehrt, daß den Leuten, die den Verlust eines Verwandten beklagen, Manner von rulnger Gemutsart mit tröstenden Reden zureden sollen. Nach dem Gautama Pitrmedhasutra (IV. 2) sollen sich die Hinterbliebenen durch gute Reden, aufmunternde Geschichten und schone Puranas den Kummer vertreiben (sokam utsrjya kalyanıbhır vagbhıh sattvıkabhıh kathabhıh puranaıh sukrtibhih), und ganz ahnlich heißt es in der schon erwahnten Paddhati des Hamhara daß alte Leute die trauernden Verwandten durch weise Spruche und durch das Erzahlen von Itihasas Puranas und Upakhyanas troten sollen (tatah sarve jñatayah socantas tisthanti | tān anye vrddhāh samsārān ityadibodhakaih sambodhayantı | ıtıhasapuranopakhyanaır bodhayantı | tatas te sambandhına utthapayanti)2) Und daß diese Vorschriften keine ideale Forderung hlieben sondern wirklich hefolgt wurden wird uns von Bana hezeugt. Er herichtet in seinem Harsacarita (193 15ff ) daß in der Umgebung des über den Tod seines Vaters hetrubten Harsa Pauranikas geschickt in der Vertreihung des Kummers (sokapanayananıpunāh pauranıkāh) gewesen seien

Die Stelle zeigt, daß es im 7 Jahrhundert n Chr professionelle Er zahler gab, die es geradezu zu ihrer Spezialität inachten bei Todesfallen den trauernden Verwandten passende Tevte vorzutragen Dasselbe war offenbar sehon in vorhuddhistischer Zeit der Fall. Es ist doch kaum ein Zufall daß sich eine so große Anzahl von Trostgeschiehten in der Jataka Saminlung vorhinder. Offenbar war ein strukes Bedurfins mach solchen Geschiehten vorhanden und die berufsmaßigen Diehter und Erzahler wullten es zu befriedigen. Sie verstanden es ihre Geschiehten durch kleine Ab anderungen den jeweiligen Umstanden anzupassen. Es ist im Grunde die selbe Geschiehte, die uns im Ghatajatala im Vlattakundalijätaka und im Sujätajataka entgegentritt aber einmal ist sie für den Tod eines Solneen andermal für den Tod eines Vaters zurechtgemacht. Die gleichen Ge danken bilden den Inhalt der Gathäs des Matarodanajätaka wie des Ananusociyajätaka aber jenes paßt für den Tod eines Bruders dieses für den Tod eines Gatten.

<sup>1)</sup> Caluni a a O S 77 Hillsbrandt Ritualliteratur S 89

Das Ghatajātaka und das Dasarathajātaka zeigen uns noch einen anderen Kunstgriff dieser Dichter sie legen das, was sie zu sagen haben. den bekannten Personen der Heldensage in den Mund, unzweifelhaft mit der Ahsicht, ihren Worten dadurch größeren Nachdruck zu verleihen. Ihren nuven Zuhörern waren jene Konige der Sage historische Persönlichkeiten so gut wie Asoka oder Candragupta, und ihre Taten und Erlebnisse wahre Geschichte Der Trost von den Lippen eines Rama konnte daher unmög lich seine Wirkung verfehlen, die Grunde, die einen Krsna zur Vernunft gebracht hatten, mußten auch den gewöhnlichen Trauernden überzeugen Desselben Mittels bedienen sich die Gäthä Dichter des öfteren. So wird z. B. die Geschichte von Dhumakärin (Jät 413) von Vidhüra Vidura dem Yudhitthila Yudhisthira erzahlt Derselbe Vidura muß im Vidhürapandita 1 Italia (545) das Lehrgedicht über das Hofleben vortragen (G 126-171) Wenn die spatere Epik die ganze alte Spruchweisheit ihren Helden und Weisen in den Mund legt, so setzt sie damit nur die Technik der alteren Gatba Dichtung fort

Von solchen solapanodanas, wie ich diese Gattung von Erzahlungen ım Anschluß an den Titel des zweiundfunfzigsten Adhyāya des Dronaparvan nennen möchte<sup>1</sup>) sind uns auch im Mahābhārata einige erhalten. Die beiden bekanntesten sind die schon erwahnte Geschichte von der Er schaffung der Todesgöttin (VII 2023ff) und das sogenannte Sodasarā jakıya (VII, 2138ff) die Vyssa dem Yudhisthira erzahlt, als er über den Tod des Abhmanyu trauert Beides waren ursprunghen selbstandige Ge schichten Die erste wird ausdrucklich als ein itihäsa puratana bezeichnet (2023) das einst Narada dem üher den Tod seines Sohnes Hari trauernden Könige Akampana vortrug Mit dem Sodasarajakiya das Vāsudeva dem betrubten Yudhisthura noch einmal XII 900ff erzahlt suchte nach der Rahmenerzahlung Nirada den Konig Srnjaya zu trösten als Rauber seinen Sohn Suvarnastnivm getotet natten Ein drittes sokapanodana tract Vyāsa dem Yudhisthira in XII 834ff vor Es ist wiederum ein itihasa puratana dis nach der Einleitung ursprunglich der Brahmane Asman vor dem Videhakönig Janaka sang Ein viertes größeres Stuck dieser Art liegt uns in dem Visokaparvan, den ersten acht Adhyayas des Striparvau, vor Hier wird Dhrtarästra zuerst von Sanjava, dann von Vidura und zuletzt von Vyäst mit vielen schönen Spruchen und Gleichnissen über den Tod seiner Verwandten getröstet<sup>2</sup>) Auf andere

<sup>3)</sup> Das Visokapar, an ist augenschemlich eine sekund ure Frweiterung des neunten Adhyava des Stripar an die bei der Redaktion vor diesem Adhyaya eingeschoben wurde. Mir scheint das aufs deutlichste daraus hervorzugehen daß die Frzählung in Adhyaya O genau auf demselben Punkte beginnt wie im ersten Adhyaya des Visoka.

kleinere Trostreden (VII 2542ff , XVI 279ff ) hat schon Hardy hin gewiesen 1)

Bei aller Verschiedenheit des Inhaltes ist doch der leitende Gedanke in diesen Mababbärata Geschichten derselbe wie in den Jätalas. Die Nutz losigkeit der Trauer ist, wie sebon oben erwähnt, auch hier das Tbema das in immer neuen Variationen behandelt wird. Und auch der praktische Zweck dem die Geschichten dienen ist in beiden Fallen der gleiche. Es wird in den Einleitungen der Mahäbhärata Erzahlungen sogar ausdrucklich betont daß sie bestimmt sind trauerinde Hinterbliebene von ihrem Kummer zu befreien, siehe VII. 2025

tad aham sampravalsyamı mrtyoh prabhavam uttamam | tatas tvam mol.şyase duhl.hāt snehabandhanasamśrayāt || und Mbh XII 907ff

mahabhagyam pura rajñam Lirtyamanam maya śrnu | yathdvadhānam nrpate tato duhLham prahāsyas | | etan mahanubharams tvam srutrarra prthivipatin | śamam anaya samtapam śrnu vistaraśoś ca me | |

Das ākhyāna von der Erschaffung der Todesgöttin wird daher auch als sologhna (VII 2026) putrasolapaha (2039) bezeichnet und zum Schlusse heißt en (2128)

punyam yasasyam svargyam ca dhanyam äyusyam eta ca | asyetihasasya sadā sratanam śratanam tathā ||

Endlich zeigt sich auch in der Erzahlungstechnil, in den Ausdrucken und Bildern eine Reihe von Übereinstimmungen Die Art der Rahmen erzahlung ist in den epischen Legenden die gleiche wie im Gbatajataka oder Dasarathajātaka Personen der Heldensage treten auf im die Sprüche über den Tod zu verkunden oder durch sie belehrt zu werden Stereotyp ist in den Jatakas der Schluß Nachdem der Trauernde die Rede des

') Icl verweise auf die Inhaltsangaben m H Jacobis Mahābharata Der Inhalt des Sodasarājakis a ist gowissimaffen zusummengefaßt in einer Gata die schindelinderin Rezenation des Ghatajātaka im Petavatthu (H 0 11) findet

parvan und daß alles was in Adh aya 9 enthalten ist sich großtenteils sogar wortt cht auch un Viskokapravan findet Salaysa ermaint zuerst den Dhytarstyre sin Toten zu bestatten (9 249—252 – 1 4—9) Dhytarstyn fallt von Kummer über wilt git ohnmachtig zu Boden (9 253—1 10) worauf vidura ihm Trost zu spricht (9 254—268 = 2 46—63) Diese Wiederholungen bleiben meiner Anseht nach bei der Annahme eines einzigen ursprunglichen Dichters vollig unerkläftlich sicherlich kann es auch dem größten Dichter passeren daß er gelegent ich einmal diasselbe sagt besoilters in einem so umfangre chen Werke wie es das Malabharats at aber kumen vernindfigen Menschen ist es dech zuutrauen daß er ohne jeglich Grund ume Geschichte die er eben erzahlt Jat wenger als 200 Slohas spater mit grund den gleichen Worten noch einmal erzal len nollte

Weisen gehört hat, gesteht er regelmaßig, daß er nun von seinem Kummer geheilt sei

```
so 'ham abbūlhasallo 'smı vītasoko anāvılo |
na socāmı na rodāmı tava sutvāna mānara¹) ||
```

Ebenso ım Mahābhārata Da spricht Akampana zum Schlusse (VII, 2126)

```
vya petašokah prīto 'smr bhagavann rsīsattama |
šrutvetīhāsam tvattas tu krtārtho 'smy abhītādaye ||
```

Und Srnjaya erklart (VII, 2454)

```
etac chrutvā mahābāho dhanyam ālhyānam uttamam |
rājarsīnām purānānām yajvanām dalsināvatām ||
vismayena hate soke tamasīvārlatejasā |
vipāpmāsmy avyathopeto brūhi kim karavāny aham ||
```

Ganze Versviertel haben den gleichen Wortlaut im Sanskrit wie im Pali Im Ghatajātaka (454) redet Rohmeyya den trauernden Kanha an (G 1)

```
utthehr Kanha kim sesi ko altho supmena te
```

Ebenso beginnt Vidura seine Trostreden an den Yudbisthira mit den Worten (Mbh. XI. 47)

```
uttistha rājan kim šese dhārayatmānam ātmanā |
und (Mbb XI, 255)
```

```
uttistha rājan kim šese mā šuco Bharatarsabha
```

Wir haben hier eine jener formelhaften Wendungen vor uns, die sehon zum Rustzeng der alten Gätba-Dichter gehörten und von der spateren Epik über nommen wurden In den Gathas findet sieh derselbe Pada, nur leicht nach den Umstanden verandert, noch Jät 311, 1

```
utthehr cora kim sesi ko attho supinena te |
```

und Jat 455, 11

```
utthehr amma krm sesi āgato ty āham atrajo2)
```

Im Ghatajātaka (355) erklart Ghata dem König Vanka warum er nicht betruht sei (G $\,2$ )

```
nābbhatītaharo soko nānāgatasukhāraho | tasmā Vamka na socāmī n' atthī sokeadutīyyata
```

<sup>3</sup>) Jat 352, 7, 449 10, 454 14, und mit der durch die abweichende Erzahlung bedingten Variation Väsere in mönara, 372, 7 und 410, 9
<sup>3</sup>) Vgl auch die ahnlichen Wendungen in Mbh IV, 516

```
uttisihottisiha kim sese Bhīmasena yatha mṛtah
```

Mbh XI, 756
uttişthottiştha Gändhäri mā ca soke manah kṛthāh |

```
Mbh I, 0563
uttişihottişiha bhadram te na tvam arhasy arımdama |
moham nipatislardula gantum diişkriah kistau ||
```

Mbh V, 4501
uttıstha he Lapuruşa mā šeştasvam parājitah ]

Der letzt Pāda kehrt in der Frage des Sañjaya an den trauernden Dhrtarästra wieder (Mbh XI, 6).

kım socası mahārāja nāsti soke sahāyatā |

Offenbar war sowohl diese wie die vorher besprochene Formel auch Välmkibelannt. Er hat beide vereinigt in einem Satze der Rede, mit der Kausalyäden Dasaratha aufzurichten sucht, als er im Schmerz über Rämas Verbannung zusammenbricht (R. II, 57, 30)

uttistha sukrtam te 'stu soke na syāt sahāyatā') |

Im Uragajātaka (354) entgegnet die Mutter dem Sakka, der sich wundert, daß sie keine Tranen über den Tod ihres Sohnes vergieße (G 3)

anarhāto tato ūgā ananuññāto sto gato | yathāgato tathā gato tattha kā parrdevanā ||

Denselben Gedanken kleidet der Verfasser des Visokaparvan in die Worte (Mbh. XI. 58)

(MDH A1, 90)

adarsanād āpatītāh punas cādarsanam gatāh | naite tara na tesām tram tatra Lā parīdevanā ||

Der Versschluß tatra  $k\bar{a}$  paradevanä findet sich in der Trostrede des Vidura noch dreimal, Mbh XI, 51=256

abhāvādīm bhūtām bhāramadhyām Bhārata | abhāvamdkanāny eva tatra kā parīdevanā²) ||

Mbh XI, 55 = 261

ekasärthaprayātānām sarvesām tatra gāminām | yasya kālah prayāty agre tatra kā parīdevanā ||

und Mbh XI, 57 = 264

sarve svādhyāyavanto hi³) sarve ca caritairatāh | sarve cābhimulhāh ləinās tatra lā paridevanā ||

sarve cabhumukhah ksunas tatra ka parudevana || Er begegnet aber auch sonst öfter im Epos und in der Spruchdichtung,

Er begegnet aber auch sonst ofter im Epos und in der Spruchdichtung: z B Mbh II, 1706, 1708, 1710, XII, 907, Yajñav III, 9, Hitop IV, 744) usw

Wiederholt kommt in den Jätakas eine Gathä vor, in der der weise Tröster einem Manne verglichen wird, der durch Besprengen mit Wasser einen Brand loscht (Jät 352, 5, 372, 5, 410, 7, 449, 8, 454, 12)

ādīttam iata mam santam ghatasittam va pāvakam

vārinā viya osincam sabbam nibbāpaye daram ||

<sup>1)</sup> In der Bengali Rezension (57, 28) ist der Versiganz verandert. Die Ausgabe der Nirna ausgant. Press druck fallschich. Jokena sydt anhäyatä. Ein weiteres Beispiel der ersten Formel breitt die Bengali Rezension in II, 81, 10

rājann uttiştha kim šeşe Bharato 'ham upāgatah |

i) In der Bhagavadgutä II, 28 (= Mbh VI, 996) avyaktädin; bhūtān; vyaktamadhyān; Bhārata | avyaktanidhanāny era tatra Lā paryder anā il

<sup>2)</sup> An der zweiten Stelle lautet der erste Påda sarre vedandah süräh

<sup>4)</sup> Die Lesart dalra für fatra ist sieherlich sekundär

'Mich, der ich wirklich brannte wie mit Ghee betraufeltes Feuer, gleichsam mit Wasser besprengend, löschest du aus allen Schmerz'

Dasselbe Bild, teilweise sogar dieselben Worte, verwendet der Dichter im Visokaparvan (Mbh. XI, 241)

```
putrasokam samutpannam hutāsam jvalitam yathā |
prajūāmbhasā mahābhāga nervāpa ya sadā mama ||
```

'Den Schmerz um den Sohn, der ausgebrochen ist wie loderndes Feuer, lösche mir immerdar aus mit dem Wasser der Weisheit, du Trefflicher'

Meiner Ansicht nach zeigen alle diese Übereinstimmungen aufs deutlichste, daß zwischen den söhäpanodanas, die uns in den Jätakas vorliegen, und denen, die uns im Epos erhalten sind, ein Zusammenhang hesteht, und da wir in anderen Fallen den bestimmten Nachweis führen konnen, daß die im Epos überlieferten Äkhyänas junger sind als die Gäthäs, so dürfen wir, wie ich glaube, das gleiche Verhaltins unbedenklich auch hier annehmen den Verfassern der epischen söhäpanodanas wären, wenn auch vielleicht nicht dieselben, so doch ahnliche Erzahlungen wie die in die Jätaka Sammlung aufgenommenen bekannt, und sie baben die Gedanken, die Einkleidung, den Formelschatz, die sie in den alteren Dichtungen vor fanden, sich angeeignet und in mehr oder minder freier Weise umgestaltet

Ich habe oben auch eine Stelle aus dem Ramayana angefuhrt, in der augenscheinlich zwei jener von den Gäthä Dichtern gepragten Formeln be nutzt sind Schon bei einer fruheren Gelegenheit!) babe ich ferner zu be weisen gesucht, daß Välmiki eine Gäthä aus der alten Trostrede des Räma direkt in die große Rede, die er seinen Helden beim Tode des Dasaratha halten lußt, übernommen hat Hier mochte ich darauf hinweisen, wie eing sich einige andere Strophen dieser Rede im Gedanken und im Ausdruck mit den Gäthäs des Ananusooyajätaka (328) berühren

Im Ananusoenyajātaka belehrt der Asket die umstehende Menge (G2-4)

```
tan tan ce anusoceyya yam yam tassa na vijjati |
attānam anusoceyya sadā maccuvasam gatam || 2 ||
na h'eva tittham') nāsinam na sayānam na p'addhagum |
yūva pāti nimisati tairān sarati bbayo'|| 3 ||
tatth' attan vala-ppaddhe i inābhāve a samsa ye |
sesam sesam dayitabbam ilam ananusociyam') || 4 ||
```

<sup>1)</sup> Gott Nachr, Phil hist Kl 1897, S 130, siehe oben S 38f

<sup>3)</sup> Fausboll hat thitam in semen Text aufgenommen, aber C<sup>4</sup> liest tittham, C<sup>8</sup> Bl
thham, und nur B<sup>4</sup> hat thitam Auch in Kommentar (II, 96, 10) lesen C<sup>8</sup> Bl
über
einstimmend titham und nur B<sup>4</sup> hitam Unter diesen Umstanden liegt nicht der
geringste Grund vor, die Lesart tittham (= 6t. tigthontam) abzuweisen
<sup>4</sup>) Fanisboll liest mit C<sup>6</sup> anamsosciam (th), die richtige Lesart steht in C<sup>8</sup> und in

ranshol nest mit of anamiscenam (i), und richinge Lewit stent in of und in allen Handschriften im Kommentar (III, 97, 1)
 Die birmanischen Handschriften lesen ganz abweichend mahantam anusocayan

'Wenn man allem nachtrauern wollte, was einem verloren gegangen ist, mußte man die eigene Person betrauern, die stets in der Gewalt des Todes steht.'

'Denn nicht den Stelenden, nicht den Sitzenden, nicht den Liegenden, auch nicht den Wandernden (versehnt der Tod), wahrend man wacht, (wahrend) man schlaft, nich da schleicht das Alter herbei

'Da also die eigene Person, neh! dahingeht!), (und) die Trennung un zweiselhaft ist, soll man alles, was zuruckhleiht, heben, nicht (aber) dem Dahingegangenen nachtrauern

Diesen Gäthäs entsprechen znm Teil wortheh die Verse II, 105, 21, 22 nm Rämävana

ātmānam anusaca tram lim anyam anusacası | äyus tu hiyate yasya sihitasyalka galasya ca || sahawa mriyur trajati saha mriyur nısidati | gatrā sudirgham adhiānam saka mriyur nıvatate ||

'Die eigene Person betrauere du Was trauerst du einem andern nach, (du), dessen Leben dahinschwindet, wenn du stehst und wenn du gehst?'

'Mit geht der Tod, mit setzt der Tod sich nieder, mit kehrt der Tod von einem langen Weg zuruck'

Who der Gathā Dichter das eigene Selbst sadā maccutasam gatam nennt, so nennt Vālmiki die Menschen in Vers 18 jaramriyutašam gatāh Who der Gātha Dichter von dem timābhara asamsaya sprieht, so sagt auch Vālmiki, daß Gatte und Gattin, Eltern und Kinder von einander scheiden mussen ähruta hy esam vinābhatah (V 27)<sup>2</sup>) Ich sehe in diesen Übereinstimmungen einen neuen Beweis dafur, daß auch Valmiki die alte Gāthā Pocesie gekannt und bemutzt hat

### Das Wurfelspiel im alten Indien.

Die Bedeutung des Wurfelspieles

Wurfelspiel und Wagenrennen sind die beiden Vergnugungen denen sich der vedische Inder mit Leidenschaft hingab. In der nachredischen Zeit hint der Rennsport aufgehört eine Rolle zu spielen. Das Wurfelspiel

focato rudatos carra yadı nāma mṛtah punah [ samjīret srayanah kaseid anusocema sarrašah []

Da diese Strophe aber nur in der Bengah Rezension erscheint, so ist sie vielleicht erst später eingeschoben

<sup>1)</sup> Ich fasse Pah -pphaddha als Vertreter von sk. pradhva

<sup>\*)</sup> In V 15 spricht Valmiki von dem Menschen der antivara dem Tode unter worfen sei Der gleiche Ausdruck (anierara) findet sich auf alle Geschöpfe angewandt, in Gåth 2 des Matarodanajataka (317) G 4 des Migapotakajataka (372) roditena have brahme mado peto samutifiche!

subbe samgamma reddina a nama: assa nitale || stimmt dem Inhalte nach uberein mit Ram II, 35, 18 (Gorr)

aber hat noch immer nicht seine Anziehungskraft verloren; im Gegenteil, es tritt uns im Epos als die vornehmste Unterhaltung des Adels, als das eigentliehe Spiel der Könige entgegen, und daß es auch in den Kreisen des Volkes mit Eifer betrieben wurde, zeigen die Dharmasästras mit ihren Vorschriften über Spielhauser und Spielschulden. Das gleiche war auch im spateren Mittelalter der Fall; ich brauche nur an die bekannten Schilderungen im Mrechakatika und im Dasakumäracarita zu erinnern. Und ausgestorben ist das Spiel in Indien selbst heute noch nicht, wenn es auch die Bedeutung, die es einst fur das Volksleben hatte, nicht mehr besitzt.

Eine genaue Kenntnis des alten Spieles wurde uns so manche Stelle in den vedischen und episehen Texten, die uns jetzt dunkel ist, verstandlich maelien; bis vor kurzem aber war es kaum gelungen, etwas Sicheres zu ermitteln. Roth mußte am Schlusse seines Aufsatzes 'Vom Baum Vibhīdaka'¹) bekennen: 'Wie Gang und Zweck des Spieles war, das weiß niemand zu sagen.' Wenn ich es trotzdem wage, die schwierige Frage hier zu behandeln, so geschieht es deshalb, weil in letzter Zeit allerlei Texte veroffentlicht sind, die geeignet erscheinen, in das Dunkel, das über dem Wurfelspiel liegt, Liebt zu bringen. Ieh glaube, daß es mit ihrer Hilfe in der Tat möglich ist, wenigstens in einigen Punkten Klarheit zu schaffen. Manches bleibt aber auch so noch unerklart, ja, das neue Material bringt zum Teil sogar neue Schwierigkeiten mit sich, die ich wenigstens nicht zu lösen vermag. Ich kann daher selber diesen Aufsatz nur als einen ersten bescheidenen Versuch auf einem Gebiete, das bisher eine zusammenhangende Darstellung überhaupt nicht erfahren hat, bezeichnen.

# Das Vidhurapaņģitajātaka

Die Stelle, von der ich bei der Untersuchung des Wurfelspieles ausgehen möchte, weil sie die ausfuhrlichste Beschreibung des Spieles, wenn auch nicht in seiner altesten Form, enthalt, findet sich im Vidhurapanditajätaka (546). Dort wird erzahlt, wie der Yaksa Punnaka den König der Kurus zum Spiel herausfordert. Er selnldert zunachst den wunderbaren Edelstein, den er als Einsatz bieten kann; dann fährt die Erzahlung fort wie folgt (VI, 280, 1ff).

Als Punnaka so gesproehen hatte, sagte er: 'Mahārāja, ich werde, wenn ieh im Spiel besiegt werden sollte, diesen kostbaren Edelstein dahingeben; was wirst du aber geben?' "Mein Lieber, außer meiner Person und meinem weißen Sonnenschirm soll alles, was mein ist, mein Einsatz sein.' 'Dann, o Herr, verliere keine Zeit mehr. Ieh bin von fernher gekommen. Laß den Spielkreis fertig machen.' Der Konig ließ es den Ministern sagen. Die machten schnell den Spielsaal fertig, richteten für den König einen trefflichen Makaci-Teppiel, und auch für die übrigen Könige Sitze her, machten

<sup>1)</sup> Gurupujākaumudi, S 4

auch fur Punnaka einen passenden Sitz und benachrichtigten dann den König daß es Zeit u ire Da redete Punnaka den König mit der Gatha an

Tritt heran an den herbeigekommenen. Preis, o König, solch herr hehen Edelstein besitzest du meht In rechtmaßiger Weise wollen wir be siegt werden, nicht durch Gewalt, und wenn du besiegt werden solltest, zahle uns schnell (den Gennn) aus\*) 80

De sagte der König zu ihm "Furchte dich nicht vor mir, junger Mann weil ich der König bin, nur auf rechtmaßige Weise, nicht durch Gewalt werden wir siegen oder verlieren" Als Punnaka das hörte sprach er in dem er die Könige zu Zeugen dafür anrief, deß sie nur auf rechtmaßige Weise siegen oder verlieren wollten, die Gäthä

'Erhabener Furst der Paücalus'), Surasena, Macchas und Maddas mit samt den Kekakas'), die sollen sehen, daß unser Kampf ohne Betrug vor sich gehe, daß man uns mehts tue in der Versammlung') '90

<sup>1</sup>) Der kommentator faßt die Norte upägatam roja upehs lakkham als zwei Satze auf mal uraja jutasoläja kammam upagatam (Ausgabe upagatam) nithitam j upehs lakkham akkhah stalanathanam upagacha Allein sene Erklaring; i

scherlich unrichtig Upagatam kann unmößlich den angegebenen Sinn haben es gehort zu läkkam und dies ist nicht der Spielplatz sondern wormif auch die un mittelbar fölgenden Worte netadsam maniratanam ita täth weisen der ausge setzte Preis, der Einsatz In dieser Bedeutung erselnent das Wort in Rv. II. 12,4 sipphinis popingum laksam dädad arpah pietden sagnasi nidrah. Im gasteren Sanskrit scheint das Wort nur noch in dem Kompositum lakthälaliga vorzukommen dessen Grundbedeutung aber verblaß ist. Es leidt im Mahabharats und bei Mani kaum mehr als bewinhrt erprobt, hochstens Whh. IJ. 3.17 wo Ringer das Bewort auskritäddl dals sich erhalten tritt noch die alle Bedeutung autage. Für laksi findet sich in der nach edischen Luteratur in der gleichen Bedeutung auch laksya

<sup>1</sup>) Pali grokarati fasse ich als Aquivalent von sk. apākarati das in Verbindung mit ma oft die Bedeutung bezahlen hat. Auch in der Gatha ist offenbar ein Akku.

sativ wie jitam zu erganzen

\*) Finisholl lest dem Kommenter folgend Parcala paccuggata Die Worte sind aber in Fancalapace uggata zu zerligen und Parcalapace ist aus Pancalapat; entstanden Uggata fundet sich als Attribut zu einem Konigsmein auch Jat 522 2

(Kālingara) i pana uggato ayam) und 37 (Kālingarājassa ca uggatassa)

\*) Die vier ersten dieser Namen wurden im Sanskrit Paneala oder Pañeala Surasi na Mateya und Madra lauten. Die kekakas werden auch in G. 26 des Sam kiccay intaka (250) und zinsammen mit den Panealas und Kurus in G. 1 des Kanmanta jataka (228) erwahnt. Sie sind naturlich dieselben wie die im Mahabharata un! R imay ana oft genannten bekanyas Kaikayas oder Kaikeyas. Die Gatha des Sam kecanataka restatiet aber noch einem weiteren Schille. Sie lautet.

atikāyo mohissāso Ajjuno Kekakādi ipo [

ed asabibhu uechtunio sam denja Gotamar i [1].

La kann nicht dem geringsten Zwei I unterleigen daß dieser tausendarin ge Ajjuna der Konig der Kikakas, der ilen But Gotama ermordete identisch ist mit il in be ruhmten Brahmanenfende Arjuna Kaftavurja dem tausundarinigen König dir Hald avas Dann sind aber auch trotz all i lauthelben Schwa rigkture in be kikakas ofter Kikayas identisch in i ilen Halbavas. Fur diese Identifuserung spirchen auch noch anders Womente auf die ich be andiert Gel genel eit zuruekzuk ommen gelenkt.

2) Der letzte Pu la lantet un Texte na no sabha jam na karon kiner il r hom

Darauf trat der König, von einhundert Königen umgeben, mit Punnaka in den Spielsaal ein. Alle ließen sich auf den ihnen zukommenden Sitzen nieder. Auf ein silbernes Brett legten sie goldene Wurfel. Punnaka, der es eilig hatte, sagte 'Mahārāja, bei den Wurfeln giht es vierundzwanzig sogenannte āyas, māli'), sāzata, bahula, santi²), bhadrū usw. Wahle dir von diesen einen āya, der dir gefallt.' "Gut', sagte der König und wählte bahula; Punnaka wahlte sāvuda. Darauf sagte der König zu ihm: 'Nun denn, mein lieher junger Freund, wirf die Wurfel' 'Mahārāja, ich hin nicht zuerst an der Reihe, wirf du.' "Gut', sagte der König und willigte ein. Nun hatte er aber eine Schutzgottheit, die in seiner drittletzten Existenz seine Mutter gewesen war. Durch deren Zaubermacht pflegte der König im Spiele zu siegen. Sie hefand sich in der Nahe. Der König dachte fest an die Gottin und ließ, das Spiellied singend, folgende Gāthā vernehmen?)

'Alle Flusse gehen in Krummungen, alle Baume bestehen aus Holz, alle Weiber begelien Sunde, wenn sie einen Verfuhrer finden 1)' 1

mentar liest karont: für karot: Ich bin nicht sicher, ob ich imt meiner Übersetzung das Richtige getroffen habe, die Erklärung des Kommentars aber seheint mir mit dem Texte ganz unvereinbar zu sein

1) So lesen die singhalesischen Handschriften; die birmanischen haben mälikam

2) Das Komma vor santi in Fausbolls Text ist zu tilgen

<sup>3</sup>) Die folgenden Verse funden sich nur in einer birmanischen Handschrift und sind stark verderbt. Sie machen aber durchaus den Eindruck echter alter G\u00e4th\u00e4s

4) Die Gäthä findet sich in teilweise besserer Lesart auch im Kunälajätaka (536, G 18) ind in der Pro-aerzahlung des Andabbütajätaka (62) Für tumkanadi steht im Andabbütaj ramkagatä, in Kunälaj in den singhales-sien Handschriften einkagati, offenbar die beste Lesart, und <sup>9</sup>gata, wührend die birmanischen Handschriften auch hier teimkanati (für <sup>9</sup>nadi) bieten. Im zweiten Päda ist nach den bedanaderen Stellen kathä eundmaga in katthamaga vena, im vierten Päda nitidade in miettake zu verbe-sern. Dagegen verdient die Lesart unserer Gäthä labbhamäne den Vorzug vor dem labhamänad der singhales-schen Handschriften in den beiden anderen Jätakas; die birmanischen Handschriften lesen auch im Kunälaj labhamäne (für labbhamäne). Was das Wort nirätake betrifft, so hat Pischel, Philologische Abhandlungen, Martin Hertz dargebracht, S 75. mit Rucksicht auf den Vers im Milindapstalia (S 365 f).

sace labhetha khanam vi raho vi nımantakam vi pı labhetha tüdisan | sabbi pı titinyo kareyyu pipam ağıam aladdili pilhasappınd saddilm ||

vorge-ehlagen, dafür nimantak zu le-en. Jener Vers kommt aber ehenfalls im Kunalli, vor (G 19), und liter steht für nimantakam gernde wieder nivatakam. Da auch der Kommentan nivitake im Kunallij durch ruho mantanake paribhedake erkkirt, so durfen wir darnus wohl folgern, daß niedtaka ein Synonym von nimantaka, Verführer, ist.

 Dieser Vers ist offenbar v\u00f6ling verderbt. Sieher ist nur, daß f\u00fcr patifid patifid zu lesen ist. , Der aus Gold verfertigte Wurfel<sup>1</sup>), der vierkantige, acht Fingerbreiten lange<sup>2</sup>), glanzt inmitten der Versammlung<sup>3</sup>) Sei du, (o Würfel), alle Wunsche gewährend '3

,O Göttin, verleih mir Sieg Sieh, wie wenig Gluck ich habe Em Mensch, der sich des Mitgefühls der Mutter erfreut<sup>4</sup>), schaut immer dus Gluck<sup>4</sup> 4

,Ein Achters) heißt  $m\bar{a}lika$ , und ein Sechser gilt als  $s\bar{a}vata^s$ ) Ein Vierer ist als bahula zu bezeichnen, der aus der Verbindung zweier Verwandter hestehende als  $bhadraka^s$ ) ' 5

'Und vierundzwanzig äyas sind von dem trefflichen Weisen erklart worden') mälika, die beiden käkas, särata, mandakä, ravi, bahula, nemi, samghatta, santi, bhadrā nnd titthira')' 6

Nachdem der König so das Spielhed gesungen und die Wurfel in der Hand durchemandergerollt hatte, warf er sie in die Luft Durch Punnakas Zaubermacht fielen die Würfel zu Ungunsten des Königs Infolge seiner großen Geschicklichkeit in der Kunst des Spieles erkannte der König, daß die Wurfel zu seinen Ungunsten fielen Er fing daher die Wurfel auf, in dem er sie in der Luft zusammen ergriff, und warf sie wiederum in die Höhe Auch das zweite Mal fielen sie zu seinen Ungunsten Er erkannte es und fing sie in derselben Weise auf Da uberlegte Punnaka 'Dieser König fangt die fallenden Wurfel, sie zusammen ergreifend, auf, obwohl er mit einem Yaksa wie mir spielt. Wie kommt denn das " Er sah ein, daß es die Zaubermacht der Schutzgöttin des Königs sei, und mit weit geöffneten Augen blickte er iene wie im Zorne an Erschreckt floh sie davon und noch, als sie den Gipfel des Cakravalagebirges erreicht hatte, stand sie zitternd da Als der Konig nun zum dritten Male die Wurfel geworfen hatte, erhannte er zwar, daß sie zu seinen Ungunsten fielen, aber infolge der Zaubermacht des Punnaka konnte er nicht die Hand ausstreci en und sie auffangen. Sie fielen zu Ungunsten des Königs nieder. Darauf warf Punnaka die Wurfel, sie fielen zu seinen Gunsten. Als er nun sah daß er jenen besjegt hatte, da knackte er mit den Fingern und rief dreinial laut

<sup>1)</sup> Auffallig ist, daß påsa hier Neutrum ist

<sup>2)</sup> Anstatt caturam samathanguli ist caturamsam atthanguli zu lesen wofür man im späteren Pali caturassam aithangulam sagen wurde. Zu caturamsa vgl. Pischel Grunmatik der Prakrit Sprachen. § 76.

<sup>3)</sup> Lies paruamanihe

<sup>4)</sup> Das muß nach dem ganzen Zusammenhange der Sinn von m\u00e4tnukampiko sein Vielleicht ist m\u00e4t\u00e4nt\u00e4nukampito zu lesen

<sup>4)</sup> Lies attlakan

<sup>9)</sup> Dies, meht sävalja wie die Handschrift hat, ist, wie wir schen werden, die richtige Form

<sup>3)</sup> Lies deibandhusandhika bhadrakam

<sup>1)</sup> Das to hinter palanti ist zu streichen

<sup>\*)</sup> Über die technischen Ausdrucke dieser und der vorherschenden C\u00e4th\u00e1 siehe Bemerkungen im Folgenden

'Ich hahe gesiegt, ich hahe gesiegt! Dieser Ruf drang durch ganz Jambudvipa Zur Erklarung dieser Sache sagte der Meister

Sie traten ein, vom Wurfelrausche berauscht, der König der Kurus und Punnaka, der Yaksa Der König erlangte wurfelnd kals, kata (krta) erlangte Punnaka, der Yaksa 91

Die heiden waren dort heim Spiele zusammengekommen<sup>1</sup>) in Gegenwart der Könige und inmitten der Freunde. Der Yaksa hesiegte den an Macht Starksten unter den Mannern. Da erhob sich ein larmendes Geschrei, <sup>19</sup>

#### Das Jātaka und das Mahābhārata

Jeder Leser dieses Ahschnittes wird sofort an die hekannten heiden Wurfelszenen des Mahähhärata, speziell an die des Sahhäparvan, er innert werden Das Bild der jūlasālā des Kurukönigs mit den Scharen von Fursten, die mit gespannter Aufmerksamkeit dem Spiele des Königs und des Yaksa folgen, entspricht genau der sabhā des Duryodhana hei dem großen Kampfe des Sakuni mit Yudhisthira, wie sie im Mehähhärata, II, 60, 1ff, geschildert wird Selbst einzelne Wendungen sind in den Gäthäs und im Epos identisch G 91 heißt es von den heiden Spielern te pāvisum akkhamadena mattā Den Ausdruck vom Spiel oder Wurfel rausche herauscht' kennt auch das Epos, er erscheint her ehenso wie in der Gäthä in Tristubhstrophen im Ausgang des Pada Mhh II, 67, 4 herichtet der Bote der Draupadi

Yudhısthıro dyütamadena matto Duryodhano Draupadı trām azaısīt |

und sie erwidert (5)

mudho rājā dyūtamadena matto hy abhūn nānyat kaitavam asya kimeit Im Śloka wird er dem Metrum zuliehe leise verandert, Mbh III, 59, 10 wird von Nala gesagt

tam aksamadasammattam suhndem na tu kusoena |

nivarane 'bhavac chakto divyamanam arimdamam ||

Wie Punnaka vor dem Spiele betont, daß es ohne Betrug vor sich gehen solle (G 89, 90) dhammena ninyama asähasena und passantu no te asathena yuddham, so dringt auch Yudhisthira, Mbh II, 59, 10 11, auf 'fair play'

dharmena tu jayo yuddhe tatparam na tu devanam | anhmam asatham yuddham etot satpurusavratam |

Es sind das Übereinstimmungen, die sich aus den engen Beziehungen der Enik zur Gäthä Poesie erklaren

# Die Apsaras und das Wurfelspiel

Von besonderem Interesse ist die Rolle, die die Göttin in der Er zahlung spielt. Aus allem, was wir von ihr erfahren, geht hervor, daß wir

<sup>1)</sup> Ich habe Fausbolls Konjektur samägatä für samägate angenommen

sie uns als eine Elfe oder Apsaras denken missen, wenn auch diese Be zeichnung selbst im Texte nicht vorkommt. Das Jataka benutzt luer eine Vorstellung, die auch der vedischen Zeit gelaufig war. Nach dem Athar vaveda erfreute sich das Wurfelspiel der ganz besonderen Gunst des Apsaras Die Apsaras sind aksakāmā, die Wurfel hebend (Av. II. 2, 5), sādhudevini. gut spielend (Av IV, 38, 1 2), sie haben ihre Freude an den Wurfeln (yd alseen pramédante, Av IV, 38, 4), sie verschen des Spielers Hande mit ahrta und bringen den Gegner in seine Gewalt (Av VII, 114, 3) Zwei Lieder sind speziell an sie gerichtet, VI 118 und IV, 38, 1-4 In dem ersteren werden zwei Apsaras angefieht, die Betrugereien, die beim Wurfelspiele vor oekommen sind, zu verzeihen Dis zweite wendet sich an eine Apsaras mit der Bitte, im Spiele heizustehen und ist eine, wenn auch nicht den Worten. so doch dem Inhalte nach genaue Parallele zu dem Liede, das im Jataka der Komg vor Beginn des Spieles singt Weshalb die Apsaras heim Spiele Hilfe leisten kann und in welcher Weise sie es tut, geht aus der Jataka Erzahlung nicht deutlich hervor, hier wird nur gesagt daß der Kömg durch ihre Zaubermacht zu siegen pflegte und daß sie auch diesmal in der Nahe stand und wenigstens das Ungluck ahwehrte, his ale durch den Zornes blick dea Yaksa erschreckt das Weite suchte Vielleicht waren schon dem Erzahler selbst die Anschauungen, die hier zugrunde hegen nicht mehr ganz klar Das Atharvalied IV 38 apricht sich über die mäyä der Apsaras (V 3) dautlicher aus Dort heißt es, daß sie mit den avas tanzt (V 3) daß sie die kria Wurfe in dem glaha macht (V 1) oder faßt (V 2) oder den kria Wurf aus dem glaha nummt (V 3)1) Man dachte sich also die Ansaras offenbar als in der Luft tanzend und mit unsichtbaren Handen die Wurfel, wahrend sie in der Luft schwebten, so wendend daß sie zum Glucke fur den begunstigten Spieler fielen

### Die Frauen und das Wurfelsmel

Das Spiellied im Jataka ist indessen nicht ganz einheitlich. Der erste Vers ist allerdings auch ein Zauberspruch der beim Wurfelspiele verwendet wurde, er bat aber mit dem Glauben an die Hilfe der Apsaras michts zu tun sondern hangt mit einer ganz anderen Anschauung zusammen, wie das Andabhūtajātaka (62) zeigt. Dort wird von einem Könige erzahlt. der mit seinem Puroliita zu spielen pflegte und dabei stets gewann, weil er beim Wurfeln iene Gatha sang Um sich vor ganzheher Verarmung zu schutzen nimmt der Purchita eine schwangere arme Frau von der er weiß daß sie em Madchen gebaren wird in sein Haus und als das Kind geboren ist laßt er es aufziehen ohne daß es jemals einen Mann außer ihm selbst zu sehen bekommt. Als das Madchen herangewachsen ist macht er sich zu ihrem Herrn Nun beginnt er wieder mit dem Könige in alter Weise zu

h Auf de Bedeutung der emzelnen Ausdrucke wird später naher eingegangen werden

spielen, und sobald dieser seine Gäthä gesungen bat, sagt er 'außer meinem Madchen', und gewinnt, da nun der Zauberspruch des Königs seine Macht verloren liat. Der König erkennt, daß sich in dem Hause des Purobita eine nur einem einzigen Manne ergebene Frau befinden musse, und be sehleßt, sie verführen zu lassen. Mit Hilfe eines jungen Burschen erreicht er seine Absicht, und sobald das geschehen, verliert der Purohita wieder im Wurfelspiel

Wir hahen hier also die Vorstellung, daß ein treues Weib dem Gatten unfehlbar Gluck im Spiele bringt. Die gleiche Vorstellung liegt, wie ich glaube, auch einem Verse des Nalahedes zugrunde, der erst bei dieser Auf fassung seine volle Bedeutung erhalt. Mbh III, 59, 8 heißt es

na cal same tato rājā samāhvanam mahāmanāh

Vaidarbhyäh prel samānāyāh panakālam amanyata |

'Di konnte der edle König die Herausforderung (des Puskara) meht langer ertragen, wahrend die Vidarbherm zusab, hielt er die Zeit des Spieles für gekommen' Nala ist überzeugt, daß die Anwesenheit seiner treuen Gattin ihm Gluck bringen werde, daß er nachber trotzdem verhert, liegt daran, daß er von Kali besessen ist

Abnlich erklart es sich vielleicht auch, daß bei dem Wurfelorakel wie es die Päsakakevah beschreibt<sup>1</sup>) eine kumäri, d h ein noch nicht er wachsenes Madchen, die Wurfel weihen und werfen soll. An die Stelle der treuen Frau ist das Madchen getreten, das überhaupt noch von keinem Manne weiß<sup>2</sup>) Dafur daß die kumari eine Vertreterin der Durgä ist, wie Weber<sup>3</sup>) vermutet hat und nach ihm Schröter<sup>4</sup>) direkt behauptet, liegt jedenfalls ein zwingender Grund nicht vor

### Der Spielkreis

Wichtiger als diese Beitrage zum altindischen Folklore sind die Auf schlusse, die uns das Vidhurapanditajätaka über die Requisiten und die Technik des Spieles gewahrt

Ehe das Spiel beginnt, fordert Punnaka den König auf das jūta mandala fertig zu machen Dieser Ausdruck, der auch im Mahābhārath und Harivanisa (dyutamandala Mbh II 79 32, Har Visnup 61, 54) vor kommt<sup>8</sup>) und für den sich anderswo die Synonyme kelimandala (s unten).

<sup>1)</sup> In der Einleitung von BA \ 3 Schroter Pasakakeval: S 17

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch im heutigen Spielerglauben findet sich Alinhehes so erzahlt Fontane in seinem Roman Stine (Ges Romane und Erzahlungen XI 242) Stine stand lunter Papagernos Stuhl und mußte die Versicherung auhören Eine reine Jungfrau bringe Gluck.

Monatsberichte der Kgi Preuß Akaderme der Wissenschaften zu Berlin
 S 162f Indische Streifen Bd I, S 279

<sup>9</sup> A a O S MII

<sup>4)</sup> Mbb VIII, 74-15 wird in ihrmselben Sinne das einfach e vandala gebraucht bestänigthe erklart das Wort hier als dyute kirist! äpanapatiam was sichrich falsch ist 610° Lbirs. Esties esbittes.

yūdialamandalī (s unten), dhūrtamandala (Yājňavalkya II, 201) finden, ist schon von Pischel erklart worden¹) Es ist der Kreis, der vor Beginn des Spieles um die Spieler gezogen wurde und den sie nicht verlassen durften, ebe sie sich ihrer Verpflichtungen entledigt hatten Närada XVII, 5 sagt ausdrucklich

asuddhah kitaro nanyad asrayed dyūtamandalam 1

Kein Spieler soll, ebe er seine Schulden bezahlt hat, einen anderen Spielkreis betreten 'Im Mrcchakatika (Ausgabe von K. P. Parab, S. 57f.) zieht Mäthura den Spielerkreis (jūdialamandalī) um den Bader, der seine Spielschulden nicht bezahlen will, und dieser ruft betrubt aus 'Wie, ich bin durch den Spielerkreis gebunden \* Verflucht Das ist ein Brauch, über den wir Spieler uns nicht hinwegsetzen können2)' In den Jatakas wird dieser Kreis noch öfter erwahnt. Pischel hat auf das vorhin erwahnte Andabbūtajātaka hingewiesen, wo von dem König erzahlt wird, daß er das autamandala fertig machen heß, ehe er mit seinem Purchita spielte (I. 293, 11) Interessanter noch ist eine Stelle aus dem Littajätaka (91)3) Nach diesem Jataka war der Bodhisattva einst ein Wurfelspieler in Benares Dann beißt es wörtlich (I, 379, 23) 'Nun war da ein anderer, ein Falschspieler. Wenn der mit dem Bodhisattva spielte und der Gewinn auf seiner Seite war, so brach er den Spielkreis nicht (kelimandalam na bhandata), wenn er aber verlor, so steckte er einen Wurfel in den Mund und, indem er sagte "Es ist ein Wurfel verloren gegangen", brach er den Spielerkreis und ging fort (kelimandalam bhinditvā pakkamati). Die Ge schichte zeigt, daß unter gewissen Umstanden wie beim Ahhandenkommen eines Wurfels der Spielkreis seine bindende Kraft verlor4) Lag aber Be-

<sup>1)</sup> Philologische Abhandlungen Martin Hertz dargebracht, S 74f

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Siehe Pischel a a O, der auf Regnaud, den ersten der die Stelle richtig erklart hat, verweist

a) Die Erzahlung dieses Jataka ist in verkurzter Form, aber mit der Gatha, auch in die Payan Sage aufgenommen, siehe Leumann, Actes du sixierne Congrès des Orientalistes à Leufe III<sup>\*</sup>, S 485

in the Irinar i ya dmindin martanya deri yaranyin yan, and an zee I, 29, 20. Isayah pusifir viya tind muntan martanya deri yaranyin yan, and Ri II, 12, 5 da sayah pusifir viya ita munti, der Ausdruck viya a munti nicht, we Roth im P W (unter mi) und Zimmer, Altind Leben S 286, vermutet haben, bedeuten kann 'er macht to Wurfel (heimhich) verschwinden'. Der Spieler, der die vij vermandert wird ja ni, 192, 10 ausdrucklich als krinu, 'den richtigen Wurf werfend und darmt 'gewinnend bezeichnet, durch das Verstecken des Wurfels abet kann höchstens, wie das Maka zeigt, das Spiel zu Finde gebracht und so westerer Verlust abgewendet werden. Wegen der Parallel-kelle Rv II, 12,4 inzighnin zig zigstelm lakam didad zigst pujdin sid jandan indrah, halte wie en für das Wahrscheinlichte daß vy soviel wie laken, also Finsatz, ist, wie sehen Bollensen übersett (Ör und Oc II, 464) und wie auch das kleiner PW aught. Wie der gewinnende Spieler einen Einsatz nach dem anderen fortimmatt so minmt die Ugas die Tage der Vinneken und Indra die Gister des Fende fort Für die die angenommene Bedeutung von krinu verweise ich auf die Ausführungen weiter unten.

trug vor und wurde dieser entdeckt, so wurde der Falschspieler, wie Nārada XVII, 6 vorschreibt, aus dem dyūlamandala herausgetrieben, nachdem man ihm einen Kranz von Wurfeln nm den Hals gehangt hatte

#### Das Wurfelbrett

Innerhalb des Spielkreises sitzen die beiden Spieler einander gegen under Zwischen ihnen liegt nach der Darstellung des Jätaka ein Brett, das phalaka Dieses Brett war vollkommen glatt, in G 17 des Alambusa jätaka (523) werden die Schenkel eines Madchens damit verglichen

anupubbā va te ūrū nāganāsasamūpamā |

rımatthä tuyham susson allhassa phalalam yathā ||\*

Im Vidhurapanditajātaka und ebenso im Andabhūtajātaka (I, 290, 1) ist es, weil es einem König gehört, von Silber Seine Verwendung wird aus dem Vidhurapanditajātaka nicht ersichtlich, da dort nur erzahlt wird, daß die Diener darauf die Wurfel, die nachher zum Spiele gebraucht werden, niederlegen Im Andabhūtajātaka dagegen wird erzahlt, daß der König beim Spiele die Wurfel darauf wirft (rajataphalale eutannapāsake khipati) Es liatte also nur den Zweck, eine fest begrenzte Flache zu schaffen, auf die die Wurfel niederfallen mußten

#### Das Adhidevana

Anßer in den Jätakas vermag ich das phalaka im Sinne von Wurfelbrett nicht nachzuweisen, doch findet sich in der Sanskrithteratur eine Reihe von Ausdrucken, für die man die gleiche Bedeutung aufgestellt hat Der haufigste unter diesen ist adhidetana das in den Petersburger Wörter buchern durch 'Spielbrett' übersetzt wird. Das Wort erscheint zweimal im Atharyaveda.

Av V, 31, 6 ydm te calruh sabhdyām ydm calrur adhidévane | aksésu kriydm ydm calruh punah práti harāmi tdm || Av VI,70,1 yathā māmsam yathā surā yathāks adhidévane | yathā munso vrsanyata strydm nihanyate manah |

yatha pumso vrsanyata striyam nihanyate ma evd te aqhnye mano 'dhi vatse ni hanyatām ||

Es findet sich ferner mehrfach in den Ritualtexten in der Beschreibung der Wurfelzeremonien beim Rājasūya und Agnyādheya (Satapatha brāhmana V, 4, 4, 20 22 23, Āpastamba, Śraitas V, 19 2, XVIII 18, 16, Baudhāyana Śraitas II, 8), in der Beschreibung eines Krankheitszaubers (Āpastamba, Grhyas VII 18, 1, Hiranyakeśin, Grhyas II, 7 2) und auch in der Schilderung der sabhā bei Āpastamba, Dharmas II, 25, 12 Kātyā yana braucht in der Darstellung des Rājasūya dafur den Ausdruck dyāta bhāmi (Śraitas XV, 7, 13 15) Nach Āpastamba, Śraitas V, 19, 2, Grhyas VII, 18, 1, Dharmas II, 25, 12, und Hiranyakesin, Grhyas II, 7, 2 befand sich das adhidevana in der Mitte der sabhā, nur Baudhāyana gibt an, daß es beim Aenyādheva im Suden (dal-unatah) zu machen sei \*

Wahrend aus den Stellen des Atharvaveda über die Beschaffenheit des adhiderana nichts zu entnehmen ist, machen die Angaben der Ritualtexte es vollkommen sicher, daß es kein Spielbrett wie das phalaka war. Satapathabr. V. 4, 4, 20 wird bestimmt, daß der Sajata und der Pratiprasthätr mit dem ihnen uhergehenen sphya, dem bekannten armlangen Holzschwerte, das adhiderana machen (etena sphyena ... adhideranam kurutah). Mit einem sphya kann man aber unmöglich ein Spielbrett herstellen. Der sphya dient indessen öfter dazu, Linien in den Erdboden zu ritzen oder Erde auszuheben. So umzieht (parilikhati) z B beim Somakaufe der Adhvaryu dreimal mit dem sphya die letzte der sieben Fußspuren der Somakuh und hebt dann die Erde uber der Spur aus (samullikhya oder samuddhrtya padam), um sie in die sthäli zu werfen1). Ahnlich mussen wir uns auch die Herstellung des adhiderana denken es wurde ein Platz im Erdboden mit dem sphya umritzt und durch Ausheben der Erde vertieft2). Dazu stimmt aufs beste, daß Āpastamba, Hiranyakesin und Baudhāyana an den angefuhrten Stellen fur das Herstellen des adhidevana stets den Ausdruck uddhan verwenden3), der auch sonst vom Aufwerfen eines Grahens, vom Ausgrahen der vedi usw. gebraucht wird\*), und daß alle drei vorschreiben, das adhidevana zu hesprengen (aroks), was naturlich in erster Linie den Zweck hatte, den Staub, der beim Aufwuhlen des Bodens entstand, zu dampfen Wir haben keinen Grund anzunehmen, daß adhidevana im Atharvayeda etwas anderes hedeute als in den Ritualtexten, und da es sich in jenen Liedern nicht um die fur rituelle Zwecke hestimmten adhidevanas handeln kann, so durfen wir weiter folgern, daß man in der vedischen Zeit üherhaupt keine Spielhretter benutzte, sondern sich mit einer Vertiefung im Boden, innerhalh deren die Wurfel niederfallen mußten, begnugtes) Und daß tatsachlich das gewöhnliche adhider ana in allen Stucken

<sup>1)</sup> Satapathabr III, 3, 1, 5 6; Katyayana, Srautas VII, 6,19 20

<sup>3)</sup> Auch Mahidhara erklart die an den sphya genehteten Worte İndrasya vijre 'sı téna me radhya (Vajasaneyıs X, 28) yasımdi tena viyrarüpas tena laranena mama radhya dişütabhümcu parile khararüpam kilyamı sädhaya.

<sup>\*)</sup> Åpastamba, Srautas XVIII, 18,16 tene (namhel sphycno) absterept didetanam uddhotya, usw Oldenberg übersetzt Hranyakeim, Ophyas II, 7,2 (SBE XX, S 219) he elevates (the earth at) that place in which they use to gamble, und Åpastamba, Glyhas VII, 18,1 (ebd. S 257) he ruses (the earth in the middle of the hall) at the place in which they gamble, Bulker, Apastamba, Dlarmas II, 25,12 (ebd. II, S 162) (the superintendent of the house) shall russe a playtable Diese Übersetzinigen treffen micht das Richtiga Auch Haradatta bemerkt zu elekteten Stelle ausdruckheli, daß man das adhaderana mit einem Stucke Holz oder einem allankelnen Werkzeing ausbelse (kat Lastbadmoddharti)

<sup>4)</sup> Siehe die im PW. gegebenen Belege.

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> Auch Sayana erklärt odhuderana m Av VI, 70,1 meht als Spa lbrett, sondern als Spelplatz odhy upori divganty amma kitarti tiy adhidevanam dyütashhaam. els aso m Satapathabe. V. 3, 1, 10 adhidevanam dyütashhiwaranam shahami, vgi damit Rishaulatta zu Apastamba, Smutas V, 19,2, yatra dityanlı tad adhidevanam.

dem bei Āpastamba, Hiranyakesin und Baudbāyana beschriebenen glich, geht deutlich aus Av. VII, 114, 2 hervor, wo ein Spieler den Agni auffordert, das ghrta den Apsaras, Stanb und Sand und Wasser aber den Wurfeln zuzufuhren<sup>1</sup>):

ghrtám apsarábhyo vaha tvám agne pāmsún aksébhyah síkatā apáš ca ]
yathābhāgám havyddātim juṣānā mādanti devā ubhāyāni havyd ||
Staub, Sand und Wasser, die hier als das havya der Wurfel bezeichnet
werden, sind eben die Erscheinungen, die sich auf dem ausgegrabenen und
dann mit Wasser besprengten adhiderana einstellen mußten<sup>2</sup>).

#### Andere Namen des Adhidevana.

Dem adhidevana in den oben aus der Sütraliteratur angefuhrten Stellen entspricht in der Beschreibung des Wurfelzaubers in Kausikas XLI, 12 der Ausdruck ädevana. Daß dieses ädevana mit dem adhiderana identisch ist, ist von voniherein sehr wahrscheinlich; bewiesen wurde es sein, wenn wir die in XLI, 10 gegebene Vorschrift: gartam khanati, 'er grabt das Loch', direkt auf die Herstellung des ädevana beziehen durften²). Bei der abgerissenen Art der Darstellung laßt sich diese Frage kaum entscheiden, doch ist zu beachten, daß Durga im Kommentar zu Nirukta III, 5 garta—ebenso wie des danebenstehende sabhäsihänu—durch akşanırvapanapüha, 'die Unterlage fur das Hinstreuen der Wurfel', erklart Damit meint Durga allerdings vielleicht ein Wurfelbrett¹), es ware aber wohl begreiflich, daß garta ursprunglich die gleiche Bedeutung wie adhidetana gehabt

Mätrdatta zu Hıranyakesin, Grhyas II, 7,2 yatra divyanı so'dhidevano desah, Haradatta zu Apastamba, Dharmas II, 25, 12 yasyoparı kılava aksair divyanı tat sikhanın adhidevanan

¹) Henry, Le livre VII de l'Atharva Véda, S 119, folgert aus diesen Worten, daß man die Wurfel in feinem Sande gerollt und dann in Wasser abgewaschen habe, and beruft sich dafür auf Kausikas XLI, 14 Nach Caland, Altind Zauberritual, S 142, bezieht sich das letztere Sütra aber gar nicht auf das Begießen der Wurfel

2) Der Inder last an alter wie in neuerer Zeit nicht nur Wurfelplatze, sondern auch ganzo Schachbretter in den Boden eingegraben. Auf einem der Rehels an den Rails des Stüpa zu Blarraut (Cunningham, Tho Stüpa of Blarhaut, Plato XLV) sind vier Manner dargestellt, die auf einem großen Felsen oder auf der Spitze eines Berges mit markierten Steinen an einem in dreißig Felder geteilten Quadrate ingendein Spiel spielen, als der Felsen sich spaltet. Durch den Riß, der in einer Lime sowohl durch den Felsen als auch durch jenes Quadrat landurch gelt, wird es ganz deutlich, daß sich der Kunstler das letztere nicht als beweigliches Brett, sondern als in den Erdboden eingezeichnet dachte. Tast 2000 Jahre junger ist das Zeugms Nilakantlias, der in seinem Niltmayöhle in dem Abschmitt über das Schachpeil vorschreibt, daß man das Seinschbrett durch Ziehen von Limen auf einem Tuche oder einem Brette oder auf dem Erdboden herstellen solle (pate phale ist bhurs välha); siehe Monatsberichte der Ak, der Wiss, zu Berlin, 1873, S 711.

3) Vgl. Caland, Altindisches Zauberntual, S 141.

4) An einen 'Wurfeltisch' (PW.), an dem gespielt wurde, ist aber auf keinen Fall zu denken, da ein solches Gerät auch heute noch in Indien unbekannt ist. hatte und spater nuf das Gerat, das dem gleichen Zwecke diente, über tragen worden ware

Auch der Rgveda kennt das adhderuna, allerdings wieder unter anderen Namen. In dem Verse Rv. X. 43, 5 krám ná staghní ví anott déune erklart Durga zu Nirukta V. 22 derune durch üstäre\*, niso offenbar 'auf dem Wurfelplatze'.) Daß deruna einfach 'das Spielen' bedeuten kann, hat sieberlich auch Durga gewußt, wenn er das Wort trotzdem hier als Wurfel platz faßt, so, glaube ich, durfen wir seine Deutung, gerade weil sie nicht die nachstliegende ist, nicht ohne weiteres verwerfen, und wir werden sehen, daß sie in der Tat besser in den Znsammenhang naßt nis die herkömmliche

Mit größerer Sicherheit laßt sich noch ein anderes rgvedisches Wort als Synonym von adhidexana erweisen, namlich irina. Es findet sich zwei mal im Aksasukta (X, 34). In V 1 werden die Wurfel irine varvränäh, in V 9 irine nyüptäh genannt. Säyana erklart das Wort in beiden Fallen durch äsphära, Durga zu Nirukta IX, 8 durch äsphurakasthäna\*). Pischel hat die Vermutung ausgesproeben, daß das irina ein Brett mit Löchem war, in die die Wurfel eintweder fallen mußten oder micht durften\*). Allein von einem soloben Brette ist niemals die Rede, das phalaka ist ja im Gegen teil, wie wir oben sahen, vollkommen glatt. Wenn wir aber bedenken daß irina, wie Pischel selbst gezeigt hat, an anderen Stellen Loch in der Erde bedeutet, so werden wir kaum daran zweifeln können, daß es hier das adhidevana, das ja auch nichts weiter als eine Vertiefung im Erdboden ist, bezeichnet.

Aus dem Mahābhārata gehoren noch zwei andere Ausdrucke bierher Miskin IX, 15, 8 wird von den Kampfern gesproeben, die das Leben dahin geben yuddhe pränadyütubhiderane, 'in der Schlacht, dem abhiderana lur das Spiel um Leben und Tod' Und Mbb II, 56, 3 4 ruhmt sich Sakun

glahan dhanumsı me viddhi saran aksams ca Bharata 1

alsänäm hrdayam me yyam ratham ınddhı mamäsphuram || Es leuchtet ohne werteres em, daß abhidenam mit adhidenam und äsphura mit dem ohen aus Sayanas und Durgas Kommentaren angefuhrten asphära oder äsphuralasthäna identisch ist, beide Wörter bezeichnen also wieder die im Boden angebrachte Vertiefung, nicht das Wurfelbrett, wie das kleinere PW wenigstens für abhüdenwa angibt's Bei dieser Deutung

Das Wort ästära ist sonst allerdings in diesem Sinne nicht belegt, vgl aber das Kompositum sabhāstāra

as Kompositum sauhastara
 asphärakasthäna in der Ausgabe Roths

<sup>\*)</sup> Vedische Studien Bd II, S 225

<sup>4)</sup> Nilakanjin erklärt asphura in II, 56 4 ganz richtig als algatinydsapdiand distibation, wahrend er zu II. 59 4 von timem disphura genannten Wurftlitich (asphuralhyendkaspätanavisasi) mit den die sabi 4 decleckt sei spricht Er dicht her offenbar an ein Tuch, wie es heute beim Caupur und Pacisi Spiele gebraucht wird vgl. seine oben angeführte Friklärung von manglab in Mibi. VIII, 74 15 Es hegt alter nicht der grungste Grund vor, die Benutzung eines solchen Tuches schon der

paßt auch der Vergleich in II, 56, 4 ausgezeichnet: der Streitwagen ist der Wurfelplatz, von dem aus der Kampfer die Pfeile der Wurfel abschießt<sup>1</sup>). Auch bei dem Spiele zwischen Rukmin und Baladeva, wie es im Harivamsa geschildert wird, werden die Wurfel offenbar einfach auf die Erde geworfen<sup>2</sup>); sonst ware es kaum verstandlich, weshalb Baladeva seinen Gegner auffordert, die Wurfel 'auf diesem staubigen Platze' (dese 'smiins tv adhipāmsule) zu werfen (Har. Visnup. 61, 37).

### Der Pattaka.

Endlich sei hier noch der paṭṭaka angefuhrt, der in der Einleitung zur Pāšakakevalī erwahnt wird³). Da paṭtaka auch sonst Tafel oder Brett bedeutet, so sebe ich nicht ein, weshalb Schroter sucrpaṭṭake hier 'auf ein weißes Tuch' ubersetzt¹). Die Auffassung als Wurfelbrett liegt jedenfalls am nachsten. Dies ist die einzige Stelle in der Sanskrititeratur, wo ich die Verwendung eines dem phalaka der Jātakas analogen Wurfelbrettes mit einiger Sicherheit nachweisen kann, doch ist auch dieser Nachweis nur von sekundarer Bedeutung, da es sich in der Pāšakakevalī ja nur um ein Wurfelorakel, nicht um das eigentliche Wurfelspiel handelt

# Das Akṣāvapana.

Allerdings gibt es noch einen Ausdruck, fur den das PW. 'Spielbrett' als Bedeutung angiht und der nicht mit adhiderana identisch sein kann das Satapathabr. V, 3, 1, 10 und Kätyäyana, Srautas XV, 3, 30 belegte akṣārapana. Das akṣārapana kann unnöglich in einer im Boden angehrachten Vorrichtung bestanden haben, sondern muß ein bewegliches Instrument gewesen sein, da es als die daksinā fur den akṣārāpa, den königlichen Wurfelbewahrer, beum Rājasūya bestimmt wird. Der Samkṣiptasāra gibt nun in der Tat die Erklarung dyūtakāle yatrākṣāh prakṣipyante tad akṣārapaṇam In anderen Kommentaren aber wird es als ein Behalter zur Aufbewahrung der Wurfel erklart, so bei Sāyana akṣārapanam pātram

epischen Zeit zuzusehreiben. Wer die Schilderung der Hernelitung des Spielsanles im Vuldurmpunditägitäta vergleicht, wird kaum bezweifeln, daß die Worte upostind sobbd nichts weiter bedeuten als 'die Spiellulle ist (mit Teppischen zum Sitzen) belegt'. Zur Etymologie von dephura vgl. Rv. N., 34, 9, wo es von den Wurfeln heißt upris sphiranti.

<sup>)</sup> Ein drittes Wort, für das das kleunere PW im Anseldid an Nilakantha die Bedeutung Brett, Spielbrett aufstellt, ist phala in dem selwierigen Verso Mibi IV, 1, 25 In dem größeren PW wurde es als 'Auga auf einem Wurfel' erklart, aber weder die eine noch die andere Bedeutung paßt in den Zusammenhang Wir werden auf den Vers später grunckkommen.

<sup>2)</sup> Im ubrigen ist hier, wie wir sehen werden, nicht das einfache, sondern das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel gemeint.

<sup>)</sup> In BA, Schröter a. a O S 17

A. a. O. S. XII. Auch Weber spirelit (Monatsber, S. 162, Ind. Streifen, Ibd. I. S. 279) you einem 'reinen Tuche', in der Übersetzung (S. 296) aber von einer 'n inen Tafel'.

alsā upyante 'smınn ity alsāiapanam alsasthānāiapanapātram und in zwei Randglossen, die Weber anfuhrt alsasthāpanapātram it Mādhavah und dyūtaramanapātram alsāvapanam Fur die Richtigheit der zweiten Er klaring spricht vor allem die ausdruckhebe Angabe der Texte, daß das alsāvapana mit einem Haarseil versehen war (vāladānnā prabadāham, vāladāmabadāham), was wobl fur einen zum Tragen bestimmten Wurfelbehalter paßt, fur ein Spielbrett aber doch ganz unangebracht ware Dazu kommt, daß āvapana auch sonst nur die Bedeutung 'Gefaß, Behalter' bat Ich kann also in alsāvapana nur einen Wurfelbehalter erkennen, und ein solober ist jedenfalls ein durchaus geeignetes Geschenk fur einen aksāvāpa')

### Die Pāsakas

Die Wurfel heißen in der Prosa des Vidhurapanditajataka (VI, 281, 11 15 19 20 21, 282, 4 8 11) und des Andabbūtajātaka (I, 290 1) pāsaka Daneben stebt die kurzere Form päsa (I, 293, 12), die auch in G 3 des Spielliedes erscheint Im Sanskrit entsprechen päśala und pāśa Die langere Form wird von Amara (II, 10, 45), Mankha (967) und Hemacandra (Abbidhānacint 486) angefuhrt Belegt ist sie im Sthavirāvalicarita VIII, (Additional of the Action of t und in den Einleitungen von BA und BB ) Die kurzere Form findet sich ebenfalls im Mankhakośa (886), in der Pasakakevali (V 16 und in der Ein euemiais in mandaauss (coo), in uci 1 asakaavan (v. 16 tillo in uci 2m-leitung von BB), in Nilakanthas Kommentar zu Mbh. III, 59, 6, IV, 1, 25, 7, 1, 50, 24, V, 35, 44, VIII, 74, 15 usw und bei Kamalakara zu Narada XVII, 1 Hemacandra (Abbidhanacint 486, Anekārthas II, 543, Unādi ganav 564) kennt aber auch die Form prasaka, und diese wird in dem ersten Wurfelorakel des Bower MS (Z 2)2) tatsachlich verwendet Da sowohl vāšaka als auch prasaka erst aus verhaltnismaßig spater Zeit belegt sind, so sind beide wahrscheinlich nur Sanskritisierungen eines volkssprachlichen nasala Welche von beiden die richtige ist, wage ich nicht zu entscheiden Die Bezeichnung als 'Schlinge' oder 'Fessel' erscheint wenig passend für den Wurfel, prāsaka andererseits konnte von prās gebildet sein ahnlich wie unser 'Wurfel' von werfen, doch spricht gegen diese Ableitung, daß die Wurzel as mit pra, soweit ich weiß, niemals in Verbindung mit einem Worte fur Wurfel gebraucht wird

Die päädass waren nach G 3 des Spielliedes und nach der Prosa erzahlung des Vidhurapanditajataka (VI, 281, 10) und des Andabhütajataka (I, 290, 1) aus Gold gemacht Marchenkönige haben nur goldene und silberne Sachen, in Wirkhichkeit wird man sieh auch mit weniger kost-

Unter deapana wird übrigens im größeren PW für akşărapana die Bedeutung Würft beeher aufkestellt Daß es diesen in Indien meht gab, wird nachher gezeigt werden

<sup>\*)</sup> Ind Ant Vol XXI p 135, Bower Manuscript edited by Hoernle, p 192

baren Stoffen begnugt haben Die beim Orakel verwendeten päśalas waren nach der Päśakakevali<sup>1</sup>) aus Elfenbein oder aus Śvetärkaholz verfertigt, nach der tihetischen Version wurden sie bei Nacht aus den Wurzeln des Śändulyabaumes geschnitten<sup>2</sup>)

Was ibre Form betrifft, so meint Schröter3), sie waren wohl vierseitig (d h pyramidenförmig) gewesen, wobei die nach unten fallende Seite dio entscheidende gewesen sein musse4) Diese Vorstellung ist ganz falsch Eine Kenntnis des modernen päšala wurde Schröter vor diesem Irrtum bewabrt haben Der pāšala, wie er noch heute beim Caupur gebraucht wird, ist ein rechtwinkliges vierseitiges Prisma, ungefahr 7 cm lang und I cm hoch und breit5) Nur die vier Langseiten sind mit Augen versehen, die beiden Schmalseiten, die bei der ganzen Form des Wurfels überhaupt me oder doch nur durch einen Zufall oben oder unten liegen können, sind unbezeichnet Dieselbe Form hatte der pāśaka sicherlich schon in alter Zeit Er wird in der Päsakakevali\*) caturasra, in G 3 des Spielliedes catu ramsa, vierkantig, genannt, was darauf schließen laßt, daß die Kanten an den Schmalseiten abgerundet waren, um ein Liegenbleiben des Wurfels auf diesen völlig unmöglich zu machen. Auch das Maß des Wurfels wird in beiden Texten angegeben. Nach der Gäthä hatte er eine Lange von 8 angula, nach der Päsakakevali scheint er 1 angula oder 1 angula und I yara breit und daumenlang gewesen zu sein, doch sind die dort gebrauchten Ausdrucke nicht ganz klar?)

In betreff der Augenzahl des einzelnen påsaka laßt sich mit Sicherheit bebaupten, daß die vier numerierten Seiten die Zablen von 1 bis 4 trugen Bei den zahlreichen Wurfen, die in den verschiedenen Wurfelorakeln an gefuhrt werden, handelt es sich immer nur um diese Zahlen, die Tatsache wird außerdem ansdrucklich bezeugt durch Nilakantba der zu Mibh IV, 50,24 bemerkt kramenaikadrutricaturankänktuch prudesar ankacaturdayarän påso bhatatt. Die modernen beim Caupur gebrauchten Wurfel sind in dieser Hinsicht verschieden, die mir vorliegenden sind der Reihe nach mit

<sup>1)</sup> Einleitung in BB éretärkagajadantam vd

<sup>\*)</sup> Monatsherichte der Kgl. Preuß Akad der Wissenschaften zu Berhn. 1859, S. 100, Ind. Streifen Bd. I, S. 276. Das Knuśńkasutra VIII, 15 zuhlt Aegle marmelog, den Bilka. oder Sandilyabaum unter den zu res faustato gebrauchten Holzarten auf.

AAOSXIII

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Dieso Anschauung teilte auch Weber (Monatsber S 162), der aber spater durch Wilsons richtige Definition von pdfala a diec, particularly the long sort used in playing Chanpai veranlaßt, der Wahrheit sehon naher kam, siehe Ind Streifen, Bd I, S 278, Note 3

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ich urteile nach Exemplaren die ich der Gute des Herrn Dr A Freiherrn von Stadl Holstein verdanke

<sup>1)</sup> In der Einleitung in BB Schröter a a O S 18

<sup>1)</sup> Schröter liest angulam rölyarddhikam || angustam mänavistirnam, was ich zu angulam röl yarddhikam || angustamänavistirnam verbessern möchte

1, 2, 6, 5 Augen bezeichnet, wahrend die bei Hyde, Historia Nerdiludu, S 681), abgehildeten 1, 3, 4, 6 Augen zeigen\*)

### Die Vibhitakafruchte

Fur die alteste vedische Zeit laßt sieh der Gebrauch der päśakas nicht nachweisen Nach den Liedern des Rg und Atharvaveda verwendete man vielmehr beim Würfeln den ubhidala, die Nuß des Vibhidala oder Vibhi takabaumes (Rt VII, 86, 6, X, 34, 1, Av Paipp XX, 4, 6 nach Roth)3) Die Wurfel heißen daher die braunen (babhru, Rv. X. 34, 5, Av. VII, 114, 7). am windigen Orte geborenen (pravateja, Rv X, 34, 1) In der Ritualliteratur werden die beim Agnyadheya, Rajasuya und bei Zauberzeremonien ge brauchten Wurfel in den Texten selbst nirgends als Vibhitakafruchte charakterisiert, die Kommentatoren erklaren aber mehrfach den dort vor kommenden Ausdruck alsa in diesem Sinne, so Agnisvāmin zu Lātvāyana, Śrautas IV, 10, 22, Rudradatta zu Apastamba, Śrautas V, 19, 2, Matrdatta zu Hiranyakesin, Grhyas II, 7, 2, Därila zu Kausikas XVII, 17, XLI, 13 Zum Teil aber bandelt es sich dabei um Imitationen von Fruchten, wenigstens gibt Savana zu Taittiriyas I, 8, 16, 2 (Bibl Ind Vol II, S 168) und Sata patbabr V, 4, 4, 6 an, daß beim Rajasūya einige goldene Vibhitakafruchte als Wurfel benutzten4) Ob mit den vaibhitaka Wurfeln, die Apastamba, Dharmas II, 25, 12 bei der Beschreibung der Einrichtung einer Spielhalle erwahnt die Fruchte gemeint sind, ist nicht ganz sieber, da Haradatta vaibhitakan durch sibhitakarrksasya sikarabhūtan erklart, also vielleicht Wurfel die aus Vibhitakaliolz gemacht sind, darunter versteht

Aus der epischen und klassischen Lateratur ist mir ein direktes Zeugnis für den Gehrauch der Vibbitakanusse beim Würfeln nicht bekannt, es lassen sich dafür aber Namen des Baumes wie aksa und kalı (Amara II, 4,58, Halayudha II, 463, Mankha 968, Hemacandra Abhidhanacınt 1145, Anckarthas II, 466, 543) und die Sage anführen nach der Kalı aus Nalas Körper in den Vibbitakabaum führ, der seitdem verflücht ist (Mibh III, 72, 38, 41).

Was die Form hetrifft, in der man die Vibhitakafruchte benutzte, so mag hier zunachst die Ansicht eines modernen Pandit angeführt werden von der uns Roth unterrichtet. Dieser Pandit richtete die Nusse zum Spiele het, indem er ihnen zwei Seiten nachte, auf die eine sehrieb er pa.

Darnach auch bei A van der Linde, Geschichte und Literatur des Schach spiels, B l L S 80

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) La mag hier auch noch erwähnt werden ital nach der ribetischen Version der Pasakakev ah die vier Seiten des Wurfels mit Buchstaben, namleh a ya, ra di bezeichnet waren siehe Weber, Monataber S 100, Ind Streien, Bd I, S 270

a) Vgl Roth, 7DMG II, 123 und besonders Gurupujākaumudi, 8 lff

Auch Apastamba, Srautas XVIII, 19, 1 5, spricht von goldenen Wurfeln (saucarada algan)

a) Gurupuj kaumudi, S 3

d 1 Pāndara, auf die andere kau, d 1 Kaurara Die so zurechtgemachten Nusse wurden nach dem Pandat als Kreisel benutzt, man faßte die einzelne Nuß an ihrem unteren stielartigen Fortsatz, zwirbelte sie mit drei Fingern und heß sie tanzen Die Seite, die nach oben fiel, entschied Diese ganze Erklarung ist, wie schon schon Roth bemerkt hat, durchaus unwahrschein lich und init dem, was uns sonst über das Spiel herichtet wird, völlig un vereinhar Sie ist daher nichts weiter als ein Einfall, dem irgendwelcher Wert nicht heizumessen ist

Da die Nusse funf Seitenflachen haben, so nahm Zimmer an, daß die einzelnen Seiten der Reihe nach mit 1, 2, 3, 4, 5 Augen versehen waren 1) Meines Erachtens ist das aber desbalb unmöglich, weil bei einem derartigen Wurfel keine Seite als die obenliegende und damit entscheidende hetrachtet werden kann. Die Form der Nusse schließt somit schon von vornherein jegliche Unterscheidung der einzelnen Seitenflächen aus, und in der Tat ist eine solche bei der Art des Spieles, die Baudhäyana und Äpastamba fur das Agnyädheya und Räjasüya vorschreiben, auch gar nicht vonnöten, zu diesem Spiele können die Nusse, wie wir sehen werden, ohne weiteres in ihrer naturlichen Gestalt verwendet werden. Das gleiche durfen wir aber auch für das gewolinliche Spiel annehmen, da sich zeigen wird daß sich dieses wemgstens prinzipiell nicht von dem rituellen Spiele unterschied

## Die Kaurimuscheln

Eine dritte Art von Wurfeln waren die Kaurimuscheln, sk. kaparda und kapardaka Allerdings vermag ich das Spiel mit Kauris mit Sicherheit erst aus verhaltnismaßig sehr später Zeit nachzuweisen. Nach Yājūkadevas Paddhati zu Kātyayana Śrautas IV 9, 21 gehrauchte man Kauris zu dem Wurfelspiel beim Agnyadheya. Mahidhara zu Vajasaneyis X, 28 und Sayana zu Taittiriyas I, 8 16 2 (Bhil Ind Vol II, p 168) und Satapathahr V, 4, 4, 6 gehen an daß hei der Übergabe der funf Wurfel an den König heim Rajasūya aus Gold verfertigte Kauris die Rolle der Wurfel vertreten Auch Rv I 41 9 soll nach Sāyana von einem Spiele mit Kauris die Rede sein. In dem letzten Falle hat Sāyana nach dem was wir sonst über das vedische Wurfelspiel wissen, sieherlich Überecht aber auch die übrigen An gaben der Kommentatoren sind naturlich nur für ihre eigene Zeit, nicht für die Zeit der von ihnen erklarten Texte beweisend. Heutzutage werden Kaurimuscheln als Wurfel beim Pacīsī Spiele verwendet.

Es ist klar, daß das Spiel mit solchen Muscheln viel einfacher gewesen sein niuß als das mit wirklichen Wurfeln wie den päsakas. Jede Markierung der Seiten durch Zahlen ist ausgeschlossen, und es kann sich nur darinm gehandelt haben ob die Muscheln mit der gewollten Seite nach oben oder nach unten fielen. Das wird denn auch von Mahidhara ausdrucklich festgestellt, nach ihm siegt der Spieler, wenn alle Kauris entweder nach oben

<sup>1)</sup> Altind Leben, S 284

oder nach unten fallen yadā paūcāpy alsā elarūpāh patanty uttānā avāñco rā tadā deutur jayah Dasselbe besagt der von Sāyana zu Šatapathabr V, 4 4.6 zitierte Vers

pañcasu tv ekar**ŭ päsu j**aya eva bhavisyalı

Und damit stimmt auch die Beschreibung überein, die Yājñikadeva von dem Vorgang gibt 'Darauf breiten die Opferpriester, der Brahman und die anderen, nordlieh vom zihära em Stierfell aus, setzen darauf ein Messing gefaß mit der Öffnung nach unten, nehmen fund Kaurimischeln in die Hand, und, nachdem sie gesprochen haben "Durch Gleich (samena) siege ich, durch Ungleich (isamena) wirst du besiegt', wurfeln sie viermal auf dem Messinggefaß 'Die Ausdrucke sama und zisama sind also nicht wie Hille brandt, Ritualliteratur, S 108, will, als gerade und ungerade zu ver steben, sondern samena bezeichnet den Fall, daß alle funf Viiscbeln in gleicher Weise mit der Wolbung nach oben bzw nach unten fallen, tisamena das Gegenteil

### Die Salākās und Bradhnas

Wenn auch vielleicht meht direkt als Wurfel zu bezeichnen, so doch nech Form und Gebrauch diesem sehr ahnlich war die saläka, das Spanchen Pämni erwahnt die saläkäs in II, 10 zusammen mit den Wurfeln, und die Kasikä bemerkt zu der Stelle, daß man beide zu einem Spiele namens Paßeikä benutze In der Näradasmrti (XVII, 1) und in Sayanas Kommentar und X-IV, 38, 1, VII, 52, 5 werden die salakas ebenfalls neben den Wurfeln genannt, und nach Yajäikadevaa Paddhati zu Kätyäyana, Śrautas IV, 9, 21 wurden sie zum Spiele beim Agnyädbeya benutzt, wenn Kaurimuscheln nicht zu erlangen waren

Auch dem Epos ist das Spunchenspiel bekannt Mbh V, 35, 44 wird unter den sieben Leuten, die micht als Zeugen auftreten durfen, auch der saläkadhurta aufgezuht. Das Wortsts gebildet wie das bei Amara II, 10, 44, Hemacandra, Abhidhanac 485 überlieferte alsadhärta, das im Pah als allkhadhulta belegt ist (Jät I, 379, 23), und bedeutet nicht, wie das Peters burger Wörterbuch vermutet, 'Vogelsteller', sondern, wie Nilakantha er klart, 'einen, der mit einer saläka oder einem pasa oder ahnlichen Dingen Wahrsagerei usw betreibend andere Leute betrugt' (salakayā pāśādinā vā sakunādikam uktrā yo 'nyan vañaayati) Wir ersehen aus dieser Erklarung zu eleich, daß nann die saläkās genauwie die pāšakas zu Oraķelgwecken benntzte

Ihr Aussehen ergibt sich aus dem Namen, es waren Spanchen, deren obere und untere Seiten irgendwie verschieden bezeichnet waren. Dazu stimmt, daß nach der Käähä beim śałäkä Spiele genau wie beim Spiele mit Kaurimuscheln derjenige siegte, dessen Spanchen alle eine und dieselbe Flache entweder nach oben oder nach unten kehrten.

Ganz ahnlich wie die *śalākās* waren offenbar die *bradhnas*, die in der Nāradasmiti XVII, I zwischen *al.sa* und *śalākā* aufgezahlt werden Kania lākara erklart das Wort als 'Lederstreifen' (*ammanatikā*).

### Aksa

Alle die verschiedenen Wurfelarten, mit Ausnahme der śalākās und bradhnas, konnen durch den Ausdruck aksa, p akkha, bezeielinet werden, der in der gesamten indischen Literatur von den altesten Zeiten bis auf den heutigen Tag haufig vorkommt. Diese Allgemeinheit des Ausdruckes hringt eine gewisse Unsicherheit mit sich. Außer in solchen Fallen, wo der aksa naher charakterisiert wird oder wo das Wort in demselhen Texte mit einem der spezielleren Ausdrucke wechselt, wie zum Beispiel [in den Gäthäs des Vidburapanditajātaka, wo es nehen pāsa erscheint, oder]\* in Rv. X, 34, wo es nehen vidhīdaka steht, ist es von vornherein oft schwer, zu sagen, was wir uns darunter vorzustellen hahen. Wir sind hier zum Teil auf die Kommentatoren angewiesen, zim Teil konnen wir auch aus den Angaben üher das Spiel selbst Ruckschlusse auf das gebrauchte Material maeben da, wie wir sehen werden, das Prinzip des Spieles ganz verschieden war, je nachdem mit Vihhitakanussen oder pāšakas oder Kaurimuscheln gespielt wurde.

Es sind im wesentlichen drei Kategorien von Texten, für die eine Fest stellung des Begriffes alsa von Wichtigkeit ist, die vedischen Lieder, die Ritualliteratur und das Mahähhärata. In den Liedern des Rg und Atharva veda werden wir unter alsas nach dem oben Gesagten sicherheh überall Vibhitakanusse zu verstehen hahen. Auch in der Ritualliteratur scheint mir alsa stets die Vihhitakanuß oder eine Imitation derselben in Gold zu hezeichnen. Wie wir sahen, hehaupten die Kommentatoren an einigen Stellen allerdings, daß man auch sei es naturliche, sei es in Gold nach gebildete Kaurimuseheln beim rituellen Spiele gehrauchte, aus den Texten selbst laßt sich das aber nicht erweisen. Alles was wir hier üher die Methode des Spieles erfahren paßt nur auf das Nussespiel und ist mit der Metbode des Kaurispieles, wenigstens in der Form die wir ohen kennengelernt liaben, unvereinhar. Die Behauptungen der Kommentatoren sind also, wie sehon gesart, höchstens für den Brauch ihrer einenen Zeit beweisend.

Was das Wort alsa im Mahābhārata betrifft, so wird es von Nilakantha stets durch pāsa erklart.) Die Schilderung des Spieles zwischen Sakuni und Yudhisthira im Sabhāparvan, zwischen Nala und Pinkara im Āranya prīvan weist aber deutlich darauf hin daß hier das alte vedische Spiel mit Vibliitakanussen gemeint 1st.) das Nilakantha vermutlich gar nicht mehr kannte. An anderen Stellen scheint aber in der Tat unter alsa der pāšala verstanden werden zu miessen. In Mbh IV, 7, 1 ist von alsas aus Katzen auge und aus Gold<sup>3</sup>), in IV. 1, 25 von solchen aus Katzenauge, aus Gold

<sup>1)</sup> Siehe die S 120 gegebenen Belege

<sup>2)</sup> Den Beweis dafür hoffe ich im Folgend in zu hefern

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) raidurgarūpān pratimucya kā canān akeān sa kakse parijinya rāsasā!
Nilakantha der hier offenbur an das Caupur oder an das Wurft lechach denkt, will allerhines u vaid uranijah und kāi canān sāras erganzen und akan fir sein nelmen

und aus Elfenhein, von schwarzen und roten alsas die Rede<sup>1</sup>), und wenn man auch Vibhitakanusse und Kaurimuscheln in Gold auchahmte, so sind doch Nachahmungen in Steinen und Elfenhein oder gar in verschiedenen Farhen sehr unwahrscheinlich und jedenfalls nirgends hezeugt. In Mbh. IV, 68 wird ferner erzahlt, wie König Viräta sich mit Yudhişthira wahrend des Wurfelspieles erzurnt und voller Wut seinem Gegner mit einem Wurfel ins Gesicht schlagt, so daß ihm die Nase hlutet (V. 46):

tatah prakupito rājā tam alseņāhanad bhršam | mulhe Yudhisthiram lopān naisam sty eva bhartsayan ||

Auch hier kann mit dem aksa nnmöglich die haselnußgroße Vibhitakafrucht gemeint sein, mit der man einen Schlag überhaupt nicht führen kann. Der Dichter kann hier nur an einen päsaka gedacht haben, der allerdings lang und sehwer genug ist, um zum Schlagen zu dienen.

Nun ist es gewiß kein Zufall, daß alle diese Stellen, wo wir alsa im Sinne von påsaka nehmen mussen, gerade im Virātaparvan vorkommen, dh. in dem Parvan, in dem auch sonst zum Teil andere und offenhar apatere Sitten und Gehrauche zutage treten als in den ubrigen Teilen des Epos<sup>2</sup>). Ich sehe daher keine Schwierigkeit in der Annahme, daß alsa im vierten Buche des Mahähhärata eine andere Bedeutung zukommt als in den uhrigen Buchern und daher hier auch ein anderes Spiel gemeint ist als in jenen<sup>2</sup>).

eaudüryarüpün kälicanüms ca särin | ıdam seetaraktasärınüm särıphalakasya copala ksanam | aksin pissims ca Mir ersehenis diese Konstruktion unmoglich, wenn seh auch die Benehung auf ein mit dem Brettspiel kombiniertes Wurfelspiel für richtig halte

1) vaidūryān kālicanān dāntān phalair jyotirasanh saha |

krynālaji lohifālajāmė ca nivarisydmi manoramān []

Der zweite pāda is timu unklar. Nilakaņtha falit hier dāntān als šārin und bezieht daraut taudāryān, kāticanān und jyotinsasih, das rot und weiß bedeuten soll. Auch krynālajān und lohifālajān erklart er durch šārni. Pholanh unsehrebt er durch šārnihā panārhān kohļaņgukān kāthādainajāni pahalajān tah, wobei er aber an Tērutter aus Holz usw. mit Feldern versehen, zum Aufstellen der Steino denkt, nicht an 'hollowed vessels for ratting the diec', wei Riphans, Position of the Ruling Casto in Ancient India, JAOS Vol. XIII. p. 123, ment. Er hat her also dasselbe Spiel wie in IV, 7, 1 im Auge. 'Auch Harivainša II, 61, 37 werden selwarze und rote alkas erwishni

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Grund ist wahrscheinlich der, daß für den Inhalt des vierten Buches — abgesehen von didaktischen Stellen — keine alten Quellen vorlagen, durch die sich der epische Dichter gebunden fühlte, wahrind er sich in den anderen erzählenden Buchern an ältere Schilderungen ansehloß

<sup>4)</sup> Genaueres hieruber später Daß auch der moderne Inder sich unter dem alss im Vinfapara an einen pakela vorstellt, zeigt das in der Bombayer Ausgabe diesem Para an vorgehefete Bild, auf dem Yudhsighten am zwei pakelas in der Hand dargestellt ist. Für unsere Frage beweist das freiheh nichts, da man sich heutzutage woll ebenso wie sehen zu Nilakanthas Zeit das Wurft ispiel überall im Mahabharata als das pakela Spiel diesen.

### Die Zahl der Würfel.

Über die genaue Zahl der Wurfel, die beim Spiele gebraucht wurden, geben uns die Jätaka-Stellen keine Auskunft. Der standig wiederkehrende Ausdruck päsake oder päse khipati (Jät. I, 290, 1; 293, 12; VI, 281, 19 u, ö.) und die ganze Schilderung des Spieles im Vidlurapanditajätaka uberhaupt zeigen nur deutlich, daß bei dem Spiele mit päšakas jeder Spieler mehrere Wurfel zugleich warf.

In der Einleitung zu dem ersten Wurfelorakel des Bower Manuscripts ist von  $p\bar{a}\dot{s}akas$  im Plural die Rede'), und da die nachber aufgefuhrten einzelnen Wurfe jedesmal aus drei Zahlen bestehen, so durfen wir mit Sieberheit annehmen, daß man drei  $p\bar{a}\dot{s}akas$  verwendete. Da es aber bier bei den Wurfen auch auf die Reibenfolge der Zahlen ankam, — es werden z. B. die Wurfe 421, 214, 142, 241, 412 voneinander unterschieden — so mußten naturlich auch die einzelnen  $p\bar{a}\dot{s}akas$  noch irgendein Abzeichen haben, damit man sie als ersten oder zweiten oder dritten erkennen konnte. Darauf bezieht sich nun offenbar die Angabe (Blatt 1\state, Z. 3), daß sie mit einem Topfe, einem Diskus und einem Elefanten verselnen waren (kumbha-kärimälańgayuklä palantu)²). Der durch das Bild eines Topfes gekennzeichnete pāśaka galt also immer als der erste, der mit dem Diskus war der zweite, der mit dem Elefanten der dritte. Fur die Wahl dieser Zeichen war sicherlich maßgebend, daß alle drei gluckbringende Symbole sind²).

schenken (Blatt IIIb, Z. 4), daß es einen orthodoxen Hindu zum Verfasser hat.

<sup>1)</sup> Blatt I<sup>b</sup>, Z. 2f.: prāsakā patantu, Z. 4. samakē patantu.
1) Diese Erklarung von kumbhakārimātanga hat Hoemle, Ind Ant Bd XXI, S. 132 gegoben. In seiner Ausgabe des Bower MS, S 197, hat er sie fallen lassen, Hier ubersetzt er die fragliche Stelle 'Let them fall as befits the skill of Kumbhakāri, the Mātanga coman' und ment, es lage hier veileiecht eine Anspielung auf eine in einer buddinstischen Legende erwalmte Candāla Frau Kumbhakāri vor. Aber abgesehen davon, daß die Worte doeh wohl kaum jene Übersetzung zulassen, schemt inr eine solche Anspielung deshab ganz umwahrschemlich, weil in dem Tevte sonst nurgends Beziehungen zum Buddinsmus zutage treten, das Schriftelen verrit im Gegenteil durch den namastāra an Nandrudreśvara, die Acāry 2s, Iśvara, Mānibhadra, alle Yakṣas, alle Devas, Sīva, Saṣṭhi, Prujāpati, Rudra, Vaismvana und die Marutas (Blatt I<sup>b</sup>, Z, 1—2), dhreh die Ernalmung von Sīva, Nārayana, Viṣnu, Janārdana (Blatt I<sup>b</sup>, Z, 4—5) und durch dev Orschrift, seine Habe an die Brainanane zu ver-

<sup>\*)</sup> Ganz anders denkt sech Hoernle die Sache. Er numit an (Ind. Ant. Bd. XXI, S. 132), daß die Wurfel auf eine Tafel geworfen wurden, die in zwölf Felder geteilt war; jo drei dieser Felder wären der Reihe nach mit den Ziffern 1, 2, 3, 4 bezeichnet gewesen. Aber für das Vorhandensem einer solehen Tafel laben wir nicht den goringsten Anhaltspunkt; das Wort wir (Blatt 1<sup>3</sup>, Z. 4), das Hoernle mit dingarn" übersetzte, gibt er selbst später in seiner Ausgabe (S. 197) durch 'process of dirination' wieder. Die Gestalt der päädlas sehent mir den Gebrunde inens Dagrammers sogar auszuschließen. Hatte man diese stabälnichen Wurfel auf eine derartige Tafel geworfen, so hatten aus se und so oft über die Grenze der Felder hinausgemgt, und es hätte zweifelliaft bleiben müssen, wiehe Zahl gemeint sei. Durch diese Erwägung erledigt sich meiner Ansicht nach auch das, was Schröter a a. O. S. XV, über den Gebrunde inens Zahlenbetetes vermutet.

Auch in der Päśakakevali werden fur jeden Wurf drei Zahlen angegeben, und es wird dabei ein Unterschied in der Reihenfolge der Zahlen gemacht, aher hier wird in der Einleitung nur von einem pasaka gesprochen1) Es wurde also bei dem Orakel der Pāśakakevalī ein pāśaka dreimal hintereinander geworfen, wie das in BB, auch ausdrucklich gesagt wird:

trivaram prarthaued devim mantrenanena mantravit

trinaram dharayet pasam pascad devi hi nirdiset-) |

Der Gebrauch von einem oder drei Wurfeln beim Wahrsagen beweist naturlich nichts für das eigentliche Wurfelspiel Ebensowenig kommt aber fur dieses Yājñikadevas schon oben S. 123 angeführte Angabe in Betracht, wonach man beim Agnyadheya mit funf Kaurimuscheln oder, falls diese nicht zu haben waren, mit funf Spanchen viermal hintereinander wurfelte. Yājnikadeva hat hier sicherlich das in der Kāśikā zu Pān, II, 1, 10 beschriebene Paficikaspiel im Auge, wenn auch in der Käsika selbst die Kaurimuscheln nicht direkt erwahnt sind, sondern nur funf akşas oder salākās als Spielmaterial genaunt werden3). Es ware aber naturlich ganz falsch, aus diesem Muschel- oder Spanchenspiel, das schon dadurch, daß es einen hesonderen Namen fuhrt, als eine Abart des Spieles charakterisiert wird, auf das eigentliche Wurfelspiel zu schließen

Eine Funfzahl von Wurfeln wird ferner in den Ritualtexten vielfach in einer Zeremonie des Rājasūya erwahnt Taittirīvabr. I. 7, 10, 5; Āpastamba, Śrautas, XVIII, 19,5, Śatapathabr. V, 4, 4, 6, Kātyāyana, Śrautas XV. 7. 5 Auf diese Stelle hat Weber großes Gewicht gelegt 1), ich glaube aber spater zeigen zu können, daß die dort genannten funf Wurfel uberhaupt nicht zum Spiele benutzt wurden<sup>5</sup>)

Im ubrigen ist in den Beschreibungen des Spieles in den Ritualtexten immer von sehr hohen Wurfelzahlen die Rede. Beim Agnyadheva brauchte man nach Baudhāyana, Śrautas, II, 8, 49 Wurfel, nach Āpastamba, Śrautas V. 19. 4 emping der Opferherr dabei 100 Würfel \* Beim Rajasuva wurden nach Apastamba, Śrautas, XVIII, 19, 1 zunachst uber 100 oder uber 1000 Wurfel auf das adhiderana geschuttet; nach XVIII, 19, 5 werden dann den Gegenspielern des Königs 400 Wurfel weggeschüttet \*

4) Über die Königsweihe, den Rajasûya, S 71f

<sup>1)</sup> In BB.; muhūrte subhavelāyām pāsakam kārayec chubham, om namah pāsendracūdāmaņe kāryam satyam tada satyam vada svāhā, pāšakam bhum cālayet

<sup>1)</sup> Vgl Schröter a a O S XIV, der Webers Auffassung mit Recht verwirft 2) Auf dasselbe Spiel gehen naturlich auch die S 123 angeführten Bemerkungen

Mahidbaras und Săvanas

<sup>1)</sup> Ich will noch bemerken, daß das Vorkommen von alsa zur Bezeichnung der Zahl 5 mehts für den Gebrauch von funf Wurfeln beweist. Es handelt sich in diesem Falle gar nicht um das Wort alea, 'Wurfel', wie die Petersburger Wörterbucher angeben, sondern olea est hier das Synonym von indriga, 'Sinnesorgan'. Erwähnt mag auch werden, daß sich Kithäsaritsägara CXXI, 104 ein Spieler dem Sna gegenüber als tryakes bezeichnet, es geschieht das aber um des Wortspieles willen und kann daher för unsere Frage kaum etwas beweisen

So merkwurdig diese Angaben auf den ersten Blick erscheinen mögen, so stimmen sie doch durchaus zu den Andeutungen, die uns im Epos und im Rgyeda über die Zahl der Wurfel gemacht werden

Im Mahāhhārata wird allerdings eine genaue Zalil der Wurfel, soviel ich weiß, nicht genannt, es wird aber stets von 'Wurfeln', die der Spieler wirft, gesprochen, und in Mili III, 34, 4 heißt es, daß Sakuni bei dem Spiele mit Yudhistling 'Haufen von Wurfeln' geworfen habe

mahāmāyah Śakunıh pārvatıyah sabhāmadhye pravapann al sapūgān | amāyınam māyayā pratyayassil tato 'pasyam vryinam Bhīmasena || Der Ausdruck alsapūga weist deutlich auf den Gehrauch einer großen Anzahl yon Wurfeln lin

Die Angaben des Rgvoda sind bestimmter Nicht nur wird hier in Rv X, 34, 12 von einem 'großen Haufen' gesprochen (yó vah senānir mahato ganasya), in Rv X, 34, 8 wird auch eine bestimmte Zahl genannt tripañ cāśáh krilati vrdia esām Das Wort iri pañcāśáh hat mannigfache Erklarungen gefunden Ludwig uhersetzt es fragend mit 'dreimal funf' Ibm folgt Weher1), der tripañcāsah in tripañcašah verandern mochto. Auch nach Zimmer<sup>2</sup>) bedeutet tripañcāśáh 'zu ie dreimal funf' oder 'zu ie funfzelin' und ist entweder ein Adverb oder ein Adiektiv mit dem Taddbitasiiffixe sa Alle diese Erklarungen erscheißen mir unannehmbar, sie sind auch nur dem Wunsche entsprungen, die unverstandlich erscheinoade liche Zahl her ahzumindern Roth und Graßmann übersetzen in Übereinstimmung mit Sāyana 'aus 53 bestehend' Gegen diese Deutung laßt sich von rein sprach lichem Standpunkto aus nichts einwenden andere Erwaguagen führen aber doch dazu in trivañcāsa eine Bilduag wie vedisch trisavia trinaia. klassisch tridaša, dvidaša zu sehen und es dementsprechend als '3 mai 50' zu fassen Das Wort erschemt namlich noch einmal in Av XIX, 34, 23)

yā grtsyas<sup>4</sup>) trīpañcasih satam krtyākītas ca yé | sarvān vinaktu tējaso 'rasām jangādas karat \

Hier empfiehlt schon die Zusammenstellung von irrpañcāša mit šata das Wort als 150 zu fassen und zu übersetzen 'Die hundert und funfzig grisse (Hexen ')'s) und die hundert Zauberer, sie alle möge der jangida von ihrer Kraft trennen und sattlos machen'

Eine weitere Stutze erhalt diese Auffassung durch Rv I 133, 3, 4
avāsām Maghaian jahi sardho yātumatinam |
ydsam tisrah pañcasato 'bhirlangair apdvapah ||

<sup>1)</sup> Über den Rajasuya S 72 2) Altınd Leben S 284

<sup>3)</sup> Diese Stelle hat sehon Geldner, KZ XXVII 217f, zur Erklarung von tr. pañcāfa in Rv X, 34, 8 herangezogen Er faßt aber das Wort in beiden Fallen als 53 auf und meint diese Zahlsei zum Ausdruck einer unbestimmten Vielheit gebraucht 1) Dies ist die Lesung die Sayana vor sich hatte und die durch die unten an

geführte Stelle aus dem Rgveda gestutzt wird

\*) Bloomfield, SBE Vol XLII, p 671 vergleicht die in Vajasanevis XVI. 25

erwahnten grtsah

Die hier genannten yātumatis sind offenbir mit den grtsis des Atharvaveda identisch, und hier erklart auch Sāyana tisrah pañcāśálah durch trigunita pañcāśatsankhyām sārdhasatam Es ist also zu übersetzen 'Schlag meder, o Maghavan, die Schar dieser Hexen , von denen dii hundertundfunfzig durch deme Angriffe mederwarfest'

Ehenso moehte ich nun auch in Rv. X, 34, 8 übersetzen "Zu hundert undfunfzig spielt ihre Schar" bin man daraus den Schluß ziehen dart daß in rgwedischer Zeit genau 150 Wurfel zum Spiele benutzt wurden, ist frei lich nicht ganz sicher, 'hundertundfunfzig' könnte hier vielleicht einfach zum Ausdruck einer großen unbestimmten Venge dienen, wie das sicherheh in Av XIX, 34, 2 und Rv. I, 133, 4 der Fall ist. Wie dem aber auch sein mag die Stelle beweist jedenfalls, daß zu dem Spiele der rgwedischen Zeit genau so wie zu dem Spiele, das die Ritualtevte und der Verfasser des Vanaprivan im Auge haben, also, mit anderen Worten, zu dem Spiele mit Vibhitakanussen eine große Anzahl von Wurfeln nötig war

Diesem Ergebnisse scheint Rv I, 41, 9 zu widersprechen, wo nach den einheimischen Erklarent von vier Wurfeln, die der Spieler in der Hand halt, die Rede ist Ich glaube spater zeigen zu bonnen, daß jene Erklarung zwar durchaus richtig ist daß aber daraus nicht auf ein Spiel mit vier Wurfeln zu schließen ist, wie das zum Beispiel Zimmer, Altind Leben, S 283. getan hat

#### Glaha

Wurfelplatz oder Wurfelbrett und Wurfel waren die einzigen Requisiten des Spielers. Die Wurfel wurden wie die Schilderung des Vidhura panditajätaka deutlich zeigt mit der Hand nicht wie bei uns mit einem Becher geworfen. Das gleiche Verfahren galt sicherlich schon in vedischer Zeit, aus Av VII, 52, 8

krtam me daksine haste jayo me savya dhitah

durfen wir wohl schließen, daß man behebig mit der rechten wie mit der Inken Hand wurfelte Auch heutzutage wird soviel ich weiß, ale ein Wurfelbecher benutzt Es kann daher auch in der schon oben angefuhrtea Stelle aus dem Mahäbharata (II, 56 3)

glaha unmöglich den Wurfelbecher bedeuten wie im Petersburger Worter buch vermutet wird!) glaha und der Wurzel glah die wie sehon die indischen Grammatiker geschen haben mit grah identisch ist (Pān III, 3 70)!) bezeichaet vielmehr zumachst den Griff, die Wurfel, die maa zum Wurfe bereit in der Hand gepacht halt, den Wurf in konkreten Sinne \* Diese

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Aus demselben Grunde kann ich auch für alegeapana und phalaka nicht die Bed utung Wurf ibeeher anerkennen siehe S 120 Anm 1 S 126 Anm 1

<sup>\*)</sup> Pischel Ved Stud I 83 hat das allerdings in Zweifel gezogen aber Rv X 34 4 yusydynlad redam vilty dieda scheint mir doch nicht ausreichend um eine Mittung von \*gradh zu red (firstigen)

Bedeutung hegt hier noch vor, die glahas, die in der Faust zusammengehaltenen Wurfel, gleichen dem Bogen, die einzelnen Wurfel, die beim Werfen daraus hervorgehen, den Pfeilen<sup>1</sup>) Daher können Mbh VIII, 74, 15 die glahas selbst mit Pfeilen verglichen werden

adyāsau Saubalah Krsna glahāñ jānātu vai śarān |

durodaram ca Gandīvam mandalam ca ratham prati |

'Heute, o Kısına, soll jener Sohn des Suhala erkennen, daß die Pfeile die Wurfe sind, das Gändīva der Spieler<sup>2</sup>) und der Wagen der Spielkreis'

In Mbh II, 76, 23–24 macht Sakuni den Vorschlag, um die Verbannung zu spielen

anena vyavasāyena dvyāma purusarsabhāh | samutlsepena carlena vanavāsāya Bhārata ||

'Mit diesem Uhereinkommen wollen wir spielen, ihr Helden, und mit einem Wurfo<sup>3</sup>)\* um das Lehen im Walde, o Bhārata'

Dann fahrt der Erzahler fort

pratijagrāha tam Pārtho glaham jagrāha Saubalah | jitam ity eva Šakunir Yudhisthiram abhāsata ||

'Der Sohn der Prthä nahm den ') an, den Wurf ergriff der Sohn des Suhala "Gewonnen!' sagte Sakum zu Yudhisthira"

Daß glaha hier wirklich die zum Wurfe hereitgehaltenen Wurfel sind, zeigt der genau entsprechende Vers II, 60, 9, wo aksän für glaham steht

tato jagrāha Šakunıs tān aksān aksatattvavīt | jītam īty eva Šakunīr Yudhishiram abhāsata ||

Diese Bedeutung 'Wurf' ist im Mahāhhārata weiter verbreitet, als es nach dem Petershurger Wörterbuch der Fall zu sein scheint, wo sie nur für II, 65, 39 glaham divyāmi cārrangyā Draupadya, II, 71, 5 imām sabha madhye yo vyadetīd glahesu, und V 48, 91 milhyāglahe nirpitā vai nrsamsaih, anerhannt wird In Mbh II. 59, 8

al saglahah so 'bhibhaiet param nas tenaira doso bharatiha Pāriha | soll glaha 'Wurfeler' bedeuten es ist aher zu übersetzen 'Der Wurf') ist es, der unsern Gegner besiegt, durch ihn nur entsteht hier ein Übel, o Soln der Prthä'

Fur eine Reihe von Stellen außer der schon besprochenen II, 76, 24 wird 'Einsatz' als Bedeutung von glaha aufgestellt, wahrend mir auch bier

<sup>1)</sup> Nîlakantha erklart glahân hier durch panan

<sup>1)</sup> Im großeren PW wird hier für durodara Wurfelbecher' als Bedeutung an gegeben, Bohtlingk hat aber diese Erklarung selbst aufgegeben, da sie im kleineren Wörterbuch fehlt. Nilakantha erklart durodara als paśa, was sieher falsch ist, vgl die unten angeführte Stelle With VII, 130 20

<sup>1)</sup> Über samutkeepa siehe S 132, Anm 2

<sup>4)</sup> Ich beziehe tam auf samuttsepa Nilakantha zieht glaham sowohl zu pratija grāha als auch zu jogrāha und fallt es emmal als Eurestz, das andree Mal als Nurfel prutijagrāha tam glaham nagicakāra tatah Saubalo glaham jagrāha pāšam pātitarān 1 Nilakantha pāšādhino glahah pana jagparājayarāpo visuvidārah.

<sup>-)</sup> Aliakanina pasaanno gaman pana jagopoojogarapo tyatanan

nur Wurf zu passen scheint. Wenn der Kampf unter dem Bilde des Spieles geschildert wird, werden die Vorkampfer als die glahas der Heere bezeichnet So bei dem Zusammentreffen des Karna und Arjuna, VIII, 87, 31—33

tāvakānām rane Karno glaho hy āsīd višāmpate |
tathawa Pāndaveyānām glahah Pārtho 'bhavat tadā ||
ta eva sabhyās tatrāsan preksakāš cābhavan sma te |
tatrasām glahamānānām dhruvau jayaparājayau ||
tābhyām dyūlam samāsaktam vijayāyetarāya ca |
asmālam Pāndavānām ca sthitānām ranamūrdhani ||

VI, 114, 44 erzahlt Sanjaya

tāvakānām jaye Bhīsmo glaha āsīd visāmpate | tatra hi dyūtam āsaktam vijayāyetarāya vā ||

VII, 130, 20, 21 sagt Drona

senām durodaram¹) viddhi šarān aksān visāmpate | glaham ca Saindhavam rājams tatra dyūlasya nišcayah || Saindhave tu mahad divulam samāsaktam varaih saha |

Es ist meiner Ansicht nach ausgeschlossen, daß glaha hier Einsatz' be deute Man kann doch unmöglich sagen, daß das Spiel um Sieg oder Unter gang am Einsatz hange oder daß die Entscheidung des Spieles auf diesem heruhe Der Sieg wird vielmehr durch den Wurf bedingt, Karna und Arjuna, Bhisma und Saindhava sind also die Wurfe, mit denen die feind hehen Heere um den Sieg spielen

Als Sakunı zuerst mit dem Vorschlage kommt, um die Verbannung zu spielen, sagt er (II, 76 9)

amuñcat sthavro yad vo dhanam pūytam eva tat | mahādhanam glaham tv elam śrnu bho Bharatarsabha || In II. 76. 22 wiederholt er

esa no glaha erasko ranarāsāya Pāndarāh

In III, 34, 8 ernnert Yudhısthıra den Bhimasena an die Sache tvam capı tad vetiha Dhanamjayas ca punar dyutāyāgatāms tām sabham

yan mām bravid Dhrtarāstrasya putra eLaglahārtham Bharatānam sam il ksam il

Es wird also immer wieder betont, daß es sich bei dem Spiele um die Ver bannung um einen einzigen glaßa handelt. Das wird aber nur verstandlich, wenn man glaßa als 'Wurf' faßt, es ist ein einziger Wurf, der über die Ver bannung der Kauravas oder der Pandavas entscheiden soll. Auch die Konstruktion von glaßa mit dem Dativ des Eingesetzten in II, 76, 22 spricht dafur, glaßo einzwäßig entspricht genau dem samutliepo ranaväsäya in dem oben angeführten Verse II, 76, 241)

<sup>1)</sup> Nilakantha durodaram dyutakarmam

<sup>1)</sup> Nilakanjha erklärt dort samutlsepera elenawa vacanopalsepena salrd vythriamatrenety arthah Im größeren PW wird Aufheben der Hand, im kleineren

Daß glaha an anderen Stellen des Epos und in der spateren Literatur außer 'Wurf' auch 'das, was bei dem Wurfe auf dem Spiele steht' bedeuten kann, soll nicht geleugnet werden Bisweilen ist es schwer, zu entscheiden, welche Bedeutung vorliegt So bezeichnet z B Yudhisthira in II, 65, 12 den Nakula als glaha und zugleich als dhana

Nakulo glaha evaiko uddhy etan mama tad dhanam |
Ich glaube, daß auch hier zu ühersetzen ist 'Nakula (gilt) der eine Wurf,
wisse, daß dies mein Einsatz 1 ist, und daß Yudhisthira auch hier bervor
heben will, daß er den Nakula auf einen Wurf setzt Jedenfalls ist an
'Wurf' als Grundbedeutung von glaha festzuhalten, und ich hoffe spater
zeigen zu können, daß sie auch in Ay IV. 38. 1—3 anzunebmen ist

# Die Technik des Pāsaka Spieles

Die außere Technik des päšaka Spieles wird in der Jätaka Stelle sehr anschaulich geschildert. Wie sehon erwähnt, nimmt der Spieler die Wurfel in die Hand. Dunn rollt er sie in der Hand durcheinander (hatthe vattetvä) und wirft sie nach oben in die Luft (äkäse lhipi). Fallen sie ungunstig, so hat er das Recht, sie wieder aufzufangen, solange sie noch in der Luft schweben, und den Wurf zu wiederholen, von diesem Rechte macht ja der König Gebrauch, bis es ihm durch Punnakas Zubermacht unmöglich gemacht wird, die Wurfel zu fangen. In der Fahigkeit, im Nu zu erkennen, oh die Wurfel richtig oder falsch fallen bestelt wie der Erzahler hervor hebt, die Geschicklichkeit des Spielers (rägā jūlassippamhi sukusalatāya päsake altano parājugaja bhassante hata).

Auch im Mahabharata wird bekanntlich öfter die Geschicklichkeit, die dis Wurfelspiel erfordere, betont In II, 56 3 bezeichnet Sakuni das Spiel als eine Fertigkeit in der der Kundige den Unkundigen besiegen könne

aksān ksīpann aksatah san vidvān arīduso jaye

In II, 48, 20 21 ruhmt er sich seiner Geschicklichkeit im Spiele

devane kusalaś cāham na me st. sadrso bhuvi trisu lokesu Kauravya tam tvam dyute samāhtaya || tasyāksakuśalo rājann ādasye `ham asamšayam |

räyyam kriyam ca täm diplam tvadartham purusarsabha || wihrend er andererseits von Yudhisthiri wegwerfend sagt, er liebe zwar die Wurfel, verstande aber nichts vom Spiel (II, 48–19)

die Wurfel, verstande aber nichts vom Spiel (II, 48-19) dyūtaprīyas ca Kaunteyo na sa jānāti devītum²) |

I udlusthira selbst halt sich naturlich für einen guten Spieler und ruhmt sich

das Hinwerfen eines Wortes, Anspielung auf für samultgepa angegeben. Die Über einstimmung von II, 76. 22 und 24 zeigt, daß alles das nicht richtig ist

<sup>1)</sup> dhana kehrt in dem alten vedischen Sinne von Finsatz in der Schilderung des Spieles immer wieder siehe II, 60, 7, 61 2 6 10 13 17 20 23 27 30, 65 4 6 8 10

<sup>2)</sup> Der Vers wird mit der Abweichung en für en in II 49 39 wiederholt

ın IV, 7, 12 seiner Geschicklichkeit genau so wie Śakuni aksān prayoktum kusalo 'sma derinām

Man könnte wegen der Ahnlichkeit der Ausdrücke versucht sein, diese Stellen im Sinne der Jätaka Erzahlung zu deuten. Es ist dabei aber doch zu bedenken, daß es sich im Mahäbhärata nicht um das Spiel mit pääskas, sondern um das Nussespiel handelt!), bei dem es nuf das rasche Erkennen von Augenzahlen gar nicht ankommen kann und ich glaube daher, daß die Geschicklichkeit, von der im Mahähhärata die Rede ist, in etwas anderen beruht, numlich in der Zahlkunst, die wir spiter kennenlernen werden

### Die Ayas und ihre Namen

Kehren wir jetzt zum Vidhurapanditajataka zuruck. Nach der Dar stellung des Jätaka gab es 24 verschiedene äyns von denen jeder der beiden Spieler sich vor Begunn des Spieles einen wahlt. Wem es dann gelingt den gewahlten zu werfen der hat gewonnen

Es kann darnach keinem Zweife! unterliegen, daß äya soviel wie 'Wurf', dheine bestimmte Anzahl oder Verbindung von Wurfelaugen bedeutet und das wird durch die Päsakakevahl bestatigt. Hier wird in V 168 der Wurf 431 ausdrucklich als äwa bezeichnet.

catusladau trilam madhye padam cawarasanilam | esa ayah pradhanas tu sakatam nama namatah || Und nuch in V 35 ist sicherlich zu lesen

padam puream trikam madhye catuskam carasanilam

āya") 'yam rijayo nama tasya raksyāmi cintitam ||

Da man, wie wir schon sahen, beim Wurfel Orakel entweder drei vier seitige, durch Abzeichen unterschiedene Wurfel auf einmal oder einen vier seitigen Wurfel dreimal hintereinander warf, so ergeben sich 64 verschiedene Wurfe, denen sowohl in dem ersten Wurfel Orakel des Bower Manuscripts als auch in der Päsakakevali besondere Namen beigelegt werden. In der erstgenannten Schrift, wo die Permutitionen jeder Gruppe die gleichen Namen tragen, sind es die folgenden.)

| 444 cantayanta4) | 321 dundubhi    |
|------------------|-----------------|
| 333 naville      | 442 1 rsa       |
| 222 yattabandha  | 422 presya      |
| 111 kālaviddhi   | 332 mti         |
| 443 sāpata*)     | 114 karna       |
| 343 māli*)       | 322 <i>sajā</i> |

<sup>1)</sup> Nur in Mbh IV 7,12 ist wohleherandas pāšaka Spiel zu denken siehe S 125f 1) BA āyāyam LU anko LF prašno BB pāšo was Schröter in den Text auf

genominen hat

1 Die Reihenfolge ist die in dem Werk befolgte

2 Die Permutationen 434 und 344 werden als zwijter und dritter Afpata be zeiehnet und so analog bij den folgenden Gruppen

<sup>4)</sup> Der Name steht im Text bei 334 und f hit verschentlich bei 343 und 433

324 vahula1)

414 kūta

421 bhadrä<sup>2</sup>)

331 kāna oder kana3)

311 cuñcuna

221 pāñcī oder pañcı

341 śaktī oder śaktı 112 kharī4)

Die meisten dieser Namen kehren in der Päsakakevali wieder, doch ist die Verteilung auf die einzelnen Wurfe nicht immer dieselhe. Ich gebe im folgenden eine Liste, indem ich den Namen, den die Gruppe in dem ersten Wurfel Orakel des Bower Manuscripts (B. MS) führt, voranstelle<sup>5</sup>)

- 111 B MS kālaviddhi P šobhana
- 112 B MS kharī P kartarī Dies ist die Lesart von BA und BB, LE und LU lesen patitā visakartarī fur patitā tava kartarī Ich hahe keinen Zweifel, daß kartarī aus kharī oder dem synonymen garda bār²) verderbb ist
- 113 B MS cuñcuna P ciñcini Die heiden Ausdrucke sind naturlich identisch
- 114 B MS karna P karnıkā (auch m G) Eine Handschrift hat nach Hoernle, Bower Manuscript, S 219, karlarī Die langere Form kar nıkā ist dem Metrum zuliebe gewahlt Das Geschlecht schwankt auch sonst hei diesen Namen zwischen Maskulinum und Femi ninum
  - 121 B MS khari P kein Name Vielleicht ist pāśo 'yam (so LE, BA pāśaka, BB pāṣakah, LU pāśaka) in pāśo 'yam patitas tava an die Stelle des ursprunglichen Namens getreten, wie hei 411 patitam hy atra kāranam in BB durch pāśake patitam tava ersetzt worden ist
  - 122 B MS pāñci P vāsa Fur vāso liest BB pāšo, Schröter hat vāmo in den Text gesetzt vāso und pāšo sind sicberlich Verderbnisse von pāñci.
  - 123 B MS dundubh: P dundubh: nach BA und LU Femininum, nach BB Maskulinum
  - 124 B MS bhadrā P bhadra, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher

<sup>1)</sup> Die Gruppe 234 fehlt im Text

<sup>2)</sup> Die Gruppe 124 fehlt im Text Bei 412 fehlt der Name und der Spruch

<sup>\*)</sup> Bei 313 steht känah tantra, bei 133 kanatantrah was sich vielleicht auf den Begleitspruch bezieht und 'der Spruch für den käna Wurf zu übersetzen ist Hoernle seheint, nach seiner Bemerking auf S 197, Anna 3 zu urteilen, die Namen überhaupt nicht als die Namen der Wurfe sondern als die der Spruche zu betrachten, was nicht richtig sein kann die sie wie wir sehen werden auch außerhalb der Orakel beim Wirfel spiel vorkommen.

<sup>4)</sup> Die Gruppen 121 und 211 fehlen

<sup>4)</sup> BA, BB, LE und LU sund de von Schröter für seine Ausgabe benutzten Handschriften G ist das Manuskript einer anderen Rezension, von der Hoernie Auszuge mitgeteilt hat In der dritten Rezension die sich im Bower Manuskript findet, sind Wurfnamen selten Merkwurdigerwesse hat Schröter, wie aus seinen Be merkungen auf S. MI Herv orgeht die Namen zum Teil gar nicht als solche erkannt

<sup>4)</sup> Siehe daruber S 140

- 131 B MS cuñcuna P dundubh, m, das in B MS 132 bezeichnet Die Lesung dundubh ist aber nicht sieher, LE und LU haben subho 'yam fur dundubhh Es hegt die Vermutung nahe, daß dundubhih aus cuñcunah, cuñcunih oder cińcinih verderbt ist
- 132 B MS dundubhī P dundubhī, nach BA und LE Femininum, nach LU Maskulinum
- 133 B MS kāna P manthin Die Lesung manthinah beruht auf Konjektur, LE und LU haben manthanah, BA mathaneh, BB chinnam
- 134 B MS sakti P enjaya 141 B MS karna P kem Name
- 142 B MS bhadrā P dundubhi, nach BA Femininum, nach BB, LE und LU Maskulinum In B MS bezeichnet dundubhi 132
- 143 B MS šaktī P šaktı oder saktı LU hest falschlich satyā fur šaktyā
- 144 B MS kuta P 175a (auch in G), das in B MS 244 bezeichnet
- 211 B MS than: P dundubh: In B MS 1st dundubh: der Name von 213
- 212 B MS pañe: P dundubhi, nach BA und LU Femininum, nach BB und LE Maskulinum In B MS bezeichnet dundubhi 213
- 213 B MS dundubh: P dundubhi, uach BA Femminum, nach BB,
- LE und LU Maskulmum

  214 B MS bhadrā P bhadra, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher
- 221 B MS pañes P pattrs, wofur LE putrs bietet Ich bin uberzeugt, daß beides nur Verderbmsse von pañes sind
- 222 B MS pattabandha P Lein Name
- 223 B MS saja P kūta Fur kūto 'yam hest aber LE rūtsetham was sajenam als ursprungheite Lesart wahrscheinlich macht
- 224 B MS presya P prasna (auch m G) Eine Handschrift hat nach Hoernle, Bower Manuscript, S 218, kuta Ich bezweiße meht, daß prasno 'yam aus presyo 'yam verderbt ist, vgl 422
- 231 B MS dundubhi P dundubhi, nach BA und LE Femininum, nach BB und LU Maskulmum
- BB und LU Maskulinum 232 B MS sayā P kuta In B MS bezeichnet kūta 144 und seine Permutationen
- 233 B MS crit P dundubhi, nach BA Femminum, nach BB, LE und
- LU Maskulınum In B MS bezeichnet dundubli 231
  234 B MS rahıla P bahıla, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher
- 241 B MS bhadrā P dundubh nach BA und BB Maskulmum, nach LE und LU Feminnum, in BA und BB außerdem auch erea ge nannt In B MS bezeichnet ersa 234, dundubh 231
- 242 B MS presyā P kein Name
- 243 B MS vahula P kem Name
- 244 B MS trea P trea, das sich auch in der Rezension des Bower Manuscripts findet

- 311 B MS cuñcuna P dundubh, nach BA und LU Femminum, nach BB und LE Maskulmum In B MS bezeichnet dundubhi 321, vgl aber auch die Bemerkung unter 131
- 312 B MS dundubhī P dundubhī, nach BA und LU Femmmum, nach BB und LE Maskuhnum
- 313 B MS kāna P pātrika, n pātrikam findet sich nur in LU BB hat anstatt dessen pāśakah, BA und LE pāsake, was Schroter in den Text aufgenommen hat
- 314 B MS śaktī P saktı, fem
- 321 B MS dundubhī P kartarī Anstatt patitā tava kartarī hest BA patitā visakartarī, was Schröter in den Text gesetzt hat Ich glauhe, daß kartari auch hier Verderbins von kharī ist, das in B MS 121 bezeichnet, vgl die Bemerkung zu 112
- 322 B MS sajā P bahulā In B MS hezerchnet rahula 324
- 323 B MS viti P tripadī
- 324 B MS vahula P saphalā Ich bin uberzeugt, daß saphalā aus bahulā verderbt ist Die Femininform erscheint in P auch sonst, siehe 234, 322
- 331 B MS kāna P dundubhi, nach BA und LE Femininum, nach BB und LU Maskulinum In B MS hezeichnet dundubhi 321
- 332 B MS viti P kem Name Vielleicht stand aber der Name ur sprunglich an Stelle von päsake in päsake patitam (LU pasakas vatitas) tava, vgl die Bemerkung zu 121
- 333 B MS navilli P kein Name falls er nicht in niścitam (BB niścayam) stecken sollte
- 334 B MS māli P malinī Die heiden Namen sind naturlich identisch G hat prechalā
- 341 B MS šakti P kem Name
- 342 B MS vahula P kem Name
- 343 B MS mālı P kem Name In G wiederum prechakā
- 344 B MS sāpata P sakatı Fur sakatı hest BB sakato Beide Formen sınd zweifellos verderbt aus sāpatā, der Fenininform zu sāpata Den Beweis hefort die Fassung in G trikam purvam catuskau dvau dršyate tara sampadā, wo fur sampadā naturlich sāpatā zu lesen ist Wahrscheinlich steckt sapata auch in dem stark verderbten Verse der Rezension des Bower Manuscripts dhanadhānyas ca te pūrnnā ast sarirasya sampadā
- 411 B US karna P kārani So hest Hoernle, Bower Miniscript, S 220 LE und LU lesen kāranam das sieli auch in G findet Eine Handschrift hat nach Hoernle rifa BA und BB haben keinen Namen, da sie den Versschluß geandert haben Daß kārani das naturheh auf karna zuruckgeht, die richtige Form ist, beweist die Lesart patitä für patitam in BA und LE Es

hat Geschlechtswecheel stattgefunden wie in den oben angefuhrten Fallen

- 412 B MS bhadra P Lein Name
- 413 B MS šaktî P šaktı, fem
- 414 B MS kūta P kūta Der Vers lautet in allen von Schröter be nutzten Handschriften richtig dairānukūlyatah sūdhu kūto 'yaun patilas tara Schröter hat falsehlich sūdhu kūto zu sūdhukrto ver andert
- 421 B MS bhadra P kein Name
- 422 B MS prosyā P prosya Dio richtige Lesart presya yam patilas tara steht in BA, Schröter hat dio falsche Lesart von LE und LU preksya yam in den Text gesetzt In G findet sich die Feinims form preksä (preksyam patilä tara), die naturlich in presyä zu verbessern ist Der Wechsel des Geschlechts ist wie in den oben angeführten Fallen
- 423 B MS vahula P kein Name
- 424 B MS trea P Lein Name
- 431 B MS sahtī P śakata, n BB hest aber śakato, LU śakunam fur sakatam Unter 344 haben wir śakatī, śakata ab Verderbins von śāpatā kennengelerit, hier ist śakata offenbur aus śaktī verderbt Dafur spricht auch, daß in der Fasung von LU esa āyah pradhanas tu śakunam nāunā manoramam ein zweisilbiger Name durch das Metrum gefordert wird
- 432 B VS rahula P kein Name
- 433 B MS māli P mārjani Dr unter 334 dem mali des B MS ein mālini un P entsprieht, so hege ich keinen Zweifel, daß mārjani aus mālini verderbt ist
- 434 B MS săpata P saphală Auch Iner ist saphală sicherhich aus săpată verderbt Fur die Femininform vergleiche die Bemerkungen zu 344
- 441 B MS Lüta P Lüta Der richtige Name steht in BA, LE und LU lesen 'dhruro, BB kada tur küta G hat prochakā, andere Hand schriften nach Hoernie, Bower Manuscript, S 216, krakacah
- 442 B MS 1750 P 1700 Der Name steht auch in G und in der Re zension des Bower Mannscripts
- 443 B MS śāpata P rāmā
- 444 B MS cantayānţa (\*) P kem eigentlicher Name, die drei Vieren werden aber als die drei weisen Stiere bezeichnet (trsabhās ca trayo yatra patitās te vical sanāh)

Die Namen der Wurfe in der Päsakakevall sind also, wenn man von dem Geschlechtsunterschied und kleinen Verschiedenheiten im Bildungs suffixe absieht, in 18 Fallen denen des ersten Orakels im Bower Manuscript völlig gleich, in zwei Fallen so almlich, daß ihr Zusammenhang noch deut hch erkennhar ist (113 ciñcini fur cuñcuna, 411 kāranī fur karna) In 16 Fallen fehlt der Name, doch besteht her 121, 332, 333 der Verdacht. daß er erst durch handschriftliche Verderbnis geschwunden ist. In 13 Fallen hraucht die Paśakakevali die Namen anders Zum Teil werden wir es auch hier mit handschriftlichen Verderbnissen zu tun hahen, so bei 223 Lūta (aber handschriftlich auch vatsa) fur saja und vielleicht daher auch bei 232 kūta fur sajā In anderen Fallen aber scheinen schon Versehen des Verfassers selhst vorzuliegen, so, wenn er dundubhi (eigentlich 132, 213, 231, 321) fur 142, 211, 212, 233, 331 verwendet, vrsa (eigenthch 244) fur 144, vrsa (eigentlich 244) oder dundubhi (eigentlich 231) für 241, kartarī, falls dieses aus Lharī entstellt ist, (eigentlich 121) für 321, bahulā (eigentlich 324) fur 322 Auch bei dundubhi (eigentlich 132 und 321) fur 131 und 311 hegt vielleicht ein Verseben des Verfassers vor, dundubhi könnte aher auch aus dem zu erwartenden cuñcuna verderht sein. In 16 Fallen endlich hat die Pāsakakevalī neue Namen Von diesen and aber die meisten sicherlich nur Verderhmsse, so 112 (und wahrscheinlich auch 321) Lariari für Lhari (oder gardabhī), 122 vāsa (pāša) fur pāncī, 221 pattri fur pānci, 224 prasna fur presya. 324 saphalā fur bahulā, 344 šakatı fur šāpatā, 431 šakata fur šaktı, 433 märjani fur mälini, 434 saphalā fur sāpatā Es bleihen sechs Namen 111 sobhana anstatt kālaviddhi, 133 manthin (Konjektur) anstatt kāna, 134 vijaya anstatt šaktī, 313 pātrika anstatt kāna, 323 tripadī anstatt vitī 443 rama anstatt sapata Bei dem verwahrlosten Zustande, in dem sich der Text der Påsakakevali hefindet, ist die Frage ob wir es hier tatsachlich mit neuen Namen oder nur mit falschen Lesungen und Schreibfehlern zu tun hahen, zur Zeit überhaupt nicht zu lösen. Es bedarf dazu der Heran ziehung eines viel größeren handschriftlichen Materiales als es Schröter fur seine Ausgabe benutzt hat, vor allem mußte die durch G reprasentierto zweite Rezension des Werkes vollstandig vorliegen

Wie immer aber auch das Urteil über diese letzte Gruppe von Namen lauten mag die in dem ersten Orakel des Bower Manuskriptes vorkommen den Namen sind jedenfalls für uns von großem Interesse, weil sie nicht bloße Erfindungen der professionellen Wahrsager sind, sondern Ausdrucke, die von altersher beim eigentlichen Wurfelspiele iblieh waren. Dis wird durch das Vidhurapanditajātaka bewiesen, wo eine Reihe dieser Namen wiederkehrt. In der Prosaerzahlung werden māh 1) sätuda 2), bahula, santi und bhadrā als Beispiele von äyas genannt, in den Gāthās werden außer diesen 3) noch die beiden kākas (dure kākā) mandakā, ran, nemi, samphatta

<sup>1) 50</sup> in den singhalesischen Handschriften in den birmanischen mälikam

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die singhalesischen Handschriften haben sürajam, die birmanischen falsch sürajam.

<sup>3)</sup> Die Abweichungen zwischen den Formen der Gathas und denen der Procasind unbedeutend. Des Metrums wegt und un den Gäthäs mällad für mäll und einmal bändrala neben bändra je bernucht. Für adeutam und adverlie in den Gäthäs ist adeutam.

und titthirā, also im Ganzen zwolf, aufgeführt Von diesen lassen sich mält, särvila, bahula und bhadrā obne weiteres mit den Namen mält (mälnis), särvila, vahula (bahula) und bhadrā bhadra) der Wurfel Orakel identifizieren P santi ist wahrseheinlich in sath zu verbessern und reflektiert sk. šālti (salti) Möglicherweise ist aber auch für dine lälä dine länä zu lesen und länä dem lärna und läna des ersten Orakels gleichzusetzen. Die übrigen Namen haben in den Orakeltexten keine Entsprechung

Eine weitere Frage ist es, ob die Namen, die sich gleichlautend in dem Jätaka und in den Wurfel Orakeln nachweisen lassen, in heiden Werken die gleichen Wurfe bezeichneten Nach dem ersten Orakel des Bower Manuskriptes bezeichnet mali 343, sapata 443, rahula 324, bhadra 421 und die iedesmaligen Permutationen dieser Gruppen Nach der Gatha heißt ein 'Achter' (atthal a) mälika, ein 'Sechser' (chaka) savata, ein 'Vierer' (catukka) bahula, ein 'aus der Verbindung zweier Verwandter bestehender' (derbandhusandhika) bhadraka Ich muß gestehen, daß mir die letzteren Angaben unverstandlich sind, und daß es mir unmöglich ist, sie mit denen der Orakeltexte in Einklang zu bringen Ebensowenig verstebe ich die Bebauptung die sich sowohl in der Prosa des Jätaka wie in den Gathäs findet, daß es 24 Wurfe (āya) gebe, da sich weder bei drei noch bei einer großeren oder geringeren Anzahl von påsakas und einerlei, ob man die Gesamtsumme oder die Kombinationen der Augenzahlen als Wurf be trachten will, je 24 verschiedene Wurfe ergeben konnen Auffallig ist auch, daß in der Gatha die doch offenbar eine Aufzahlung der ayas enthalten soll, nur zwölf mit Namen genannt werden

Wir mussen uns also darauf beschrahken, zu konstatieren, daß die Bedeutung dieser Namen, sei es zeitheb sei es lokal, verschieden war, die Tatsache, daß sie alte Spieluusdrucke and, wird aber durch eine Stelle des Mrecbakatika erhartet. Dort klagt der Masseur, der seine zehn Gold stucke im Wurfelspiele verloren hat (II, 1)

im wurieispiele verloren nat (11, 1

navabandhanamukkae vra gaddakie kā tadīdo mhī gaddakie | Angalāamukkāe vra sattie Ghadukko vra ghadīdo mhī šattie ||

'Ach, ieh in geschlagen von der gaddah wie von einer Eselin, die eben von der Fessel befreit ist, ich im getötet von der sath wie Ghatothaea von dem Speere den der Angakönig schleuderte. Prihvidhara erklart in seinem Kommentare gaddah und sath als Synonyme von kapardaka, es kann aber keinem Zweifel unterliegen, daß es sich hier um Wurfe handelt<sup>1</sup>), und daß sath mit dem sakh, gaddahi, "Eselin", mit dem gleichbedeutenden khari des Wurfe Orseles identisch sind

und săvato zu lesen. Dus Geschlecht schwankt bei den a Stämmen bisweiden zwischen Maskulnum und Acutrum mäliko neben mälikam, săvato nebi n sīvatam, bahulo nib ni bahulam. I beiss stelt ni bin bhadrā bladralam.

<sup>1)</sup> Val d'n hindelen V 11.9 auf den wir noch zurückkommen werd n

Recht innicher ist es, ob auch in Mbh III, 59, 7 einer dieser äya Namen vorliegt. Dort sagt Puskara zu seinem Bruder Nala, als er ihn zum Spiel überreden will

divyārety abrarīd bhrātā erşenete muhur muhuh ||

Das Wort trea kann hier nicht den Hauptwurfel (al samukhya) bedeuten, wie Nilakantha und darnach die Petersburger Wörterbucher angeben, da von einem Wertunterschiede zwischen den Wurfeln niemals die Rede ist Wenn trsa uberhaupt ein Ausdruck des Wurfelspieles ist, so kann es nur ein aya sein1), den Puskara zu seinem Wurfo wahlt, wie im Jataka der König den bahula oder Punnaka den sarata wahlt Dimit wurde bewiesen sein, daß nicht nur die Namen der Wurfo, sondern auch die ganze Spiel weiso, wie sie das Jātaka schildert, also das azīsaka Spiel, dem Dichter des Nalopākhyāna bekannt war Das ist aber, wie sehon bemerkt, sehr unwahrscheinlieh Und es ist zu beachten, daß andere einheimische Autoren vrsa hier in ganz anderem Sinne verstehen, sie fassen es als 'Stier' Soma deva, Katlıas LVI, 294ff, erzahlt ausfuhrlich, wie Nala einst im Hause des Puskara einen schönen weißen Stier namens Danta erblickte und ihn zu besitzen wunschte Puskara weigerte sieh, ihn dem Bruder zu schenken, war aber bereit, mit ihm darum zu spielen, und so begann das verhangnis volle Spiel Kurzer und in engerem Anschluß an das Epos aber in dem Hauptpunkte durchaus ubereinstimmend, stellt Ksemendra die Sache dar Bharatamanjari III, 451 sıgt Kalı zu Puskara

aham sahāyas te dyute vrso bhūtvā purahsthilah | dvāparāviskritair aksaih panam mam eva kalpayeh ||

Fur diese Auffassung von vrsa spricht ferner der Umstand, daß es in Mbh III. 59. 6 von Kali heißt, daß er zum vrso gazām geworden sei

eram uktas tu Kalinā Puskaro Nalam abhyayāt | Kaliś carva vrso bhūtiā garām Puskaram abhyayat ||

Daß der vrso gavam derselbe sein miß wie der im folgenden Verse genannte vrsa, laßt sich nicht bestreiten. Nilakantha erklart den Ausdruck daher auch im Einklang mit seiner Deutung von vrsa atra gosabdo laksitala ksanayāksasabdarācigesu pašesu vartate vrsah śresihah pāsasiresthah. Bei der oben vorgetragenen Auffassung von vrsa mußte man entweder go als bild liche Bezeichnung der ayas betrachten oder vrso gazām einfach als Synonym von vrsah fassen. Es ist aber nicht zu leugnen, daß alle diese Erklarungen etwas sehr Gezwungenes haben und ich möchte es daher für wahrschein

wollen, im eigenthehen Sinne zu nehmen ist3}

lieber halten, daß vrsa hier tatsachlich, wie Somadeva und Ksemendra

i) Nach dem ersten Orakel des Bower Vanuskriptes ist es 442

<sup>\*)</sup> Auch Caturbhujamiára nimmt den Ausdruck im uneigentlichen Sinne Seine Erklärung lautet nach einer Handschrift im Britischen Museum gaväm farindm | vrsp balltardah

<sup>3)</sup> Auch abgesehen von der zweifelhaften Bedeutung von 175a ist die Darstellung des Nalopakhyana in diesem Abschnitt recht unklar. In III, 59. 3 ist erzahlt worden,

Wenn sich die Spielweise, wie sie das Jätaka schildert, somit auch für das Mahäbhärata nicht erweisen laßt, so tritt für ihr verhaltnismaßig hohes Alter doch noch ein anderes Zeugnie ein. In II, 1, 10 lehrt Pänini, daß alsa, šalākā und ein Zahlwort mit pari zu einem Avyayībhāva Kompositum verbunden werden (alsasalākāsamkhyāh parinā). Dazu ist uns im Mahābhāsya eine Kānkā erhalten.

al.sādayas trīīyāntāk purioltasya yatkā na tat |

'In der Redeweise der Spieler (uerden) alsa usw im Instrumental (mit pars Lomponiert, um auszudrücken), um wieviel (der Wurf) anders ist als der vorher gesagte, alsa und śalākā (sedoch nur. uenn sie) im Singular (stehen)<sup>1</sup>)'

Man sagt also alsaparı fur \*alşena parı\*) 'um emen Wurfel anders', salāklaparı fur \*slalākayā parı 'um em Spanchen anders', slaparı fur \*clena parı 'um ems anders , usw Wır werden and diese Regel hei anderer Ge legenheit noch zuruckzukommen hahen, her kommt nur der Ausdruck pürvoklasya in Betracht, aus dem mir hervorzugehen schemt, daß der Ver fasser der Karika eine Art des Wurfelspieles kannte, bei der es, ebenso wie bei dem Spiele im Jätaka, derauf ankam, einen vorher bestimmten Wurf zu werfen<sup>3</sup>)

#### Die Ayae und ihre Namen

Außer den besprochenen Namen von dyas begegnet uns in der vedischen, eine bei mit klassischen Literatur des Sanskrit und des öfteren auch im Pali noch eine Reihe von hierhergehörigen Ausdrucken, deren wahre Be deutung, wie ich glaube, hisher vielfach verkannt worden ist. Es sind krta, treta, diäpara, kali, abhibhā, aksarāja und āskanda. Nach den Petersburger Worterbuchern sind kria, treta, diapara und kali die Namen desjenigen Wurfels oder derjenigen Wurfelseite, die, der Reihe nach, mit 4, 3, 2 oder einem Auge bezichinet ist 1), abhibhā und āskanda werden dort als 'ein bestimmter Wurfel erklart's Die Annahme, daß die enzelnen Wurfel

daß Kali nach zwölfjahrigem Warten in Nala eingefahren ist und nach dem weiteren Verlauf der Geschiehte zu schließen bleibt er offenbar auch bis zu dem Augenblick in ihm wo Nala bei dem Vibhitakabum von Rtuparna das akantadya empfangt. In III, 59, 4—6 aber sehen wir ihn plötzlich sich wieder außerhalb Nalas bewegen und in den tyga verwandeln. Roths Versuch diese Schwierigkeit zu lösen (ZDMG II, 124) seheint nur nicht geglückt.

<sup>1)</sup> Ich habe mich bei der Übersetzung der Regel des Rates Kielhorns zu erfreuen

gehabt

\*) Die Ausdrucke \*aksena pan, \*šalakayā pan, \*ekena pan, usw werden in der wirklichen Sprache nie gebraucht, da daßir stets die Komposita eintreten

Patañjali unterdruckt bei seiner Erklarung das ukta ayathājātiyake d joi je l aksenedam na tathā critam yathā pūrcam sti

<sup>4)</sup> Im größeren PW wird unter despara die erste Alternative als die wahr scheinlichere bezoehnet

Nach dem kleineren PW ist askanda die Bezeichnung des vierten Wurfels

verschiedene Augenzahlen hatten, ist durch niehts gerechtfertigt, und damit fällt auch die Vermutung fort, daß jene Namen bestimmte Wurfel bezeichnen könnten. Fur die zweite Vernutung, daß sie sieh nuf die Wurfelseiten bezeichen, lassen sieh nilerdings nuch einheimische Zeugnisse nnfuhren. Sewoll Nilakantha zu Mbh. IV, 50, 241) als auch Anandagiri in seinen Erlanterungen zu Śańikaras Kommentar zu Chändogyn-Upanisad IV, 1, 42) erklarten kria, trelä, dräpara und kali in diesem Sinne. Diese Erklärung ist aber nicht nur m einigen Stellen unmöglich<sup>2</sup>), sondern steht auch, wie wir sehen werden, in direktem Widerspruch zu anderen Angaben, und da sieh außerdem nachweisen laßt, daß Nilhkantha an anderen Stellen jene Ausdrucke vollkommen mißverstanden hat, so glaube ich, daß wir in diesem Falle den Worten der beiden Kommentatoren keinen Glauben zu schenken branchen. Wir mussen alse versnehen, die Bedeutung der Namen aus den Texten selbst zu ermitteln.

Dafur ist nun zunachst eine Reihe von Stellen von Wichtigkeit, in denen kṛta, tretā nṣw. als ayas bezeichnet werden. Taittiriyas, IV, 3, 3, 1—2 werden gewisse Backsteine mit allerlei Dingen identifiziert. Unter anderem heißt es dort, die östhelten seien unter den ayas das kṛta, die sudlichen die tretā, die westlichen der duāpara, die nordhelten der āskanda, die in der Mitte befindlichen der abhibhā. Satapathnbr. XIII, 3, 2, 1 wird der catustoma das kṛta unter den ayas genannt. Satapathnbr. V, 4, 4, 6 wird beschrieben, wie dem Konig funf Wurfel in die Hand gegeben werden, darm wird die Bemerkung geknupft. esa vā ayān abhibhūr yat kalir esa hi sarvān ayān abhibharatı, 'dieser kali walnlich beherrscht die ayas, denn dieser betrscht alle ayas' 4). Dagegen heißt es Chāndogya-Up IV, 1, 4, 6 yalhā kṛtāya vijitāyādhare 'yāh sanyanty evam enam sarvam tad abhisameti yat kinca prajāh sādhu kurvanti, 'wie dem kṛta, wenn man mit him gesiegt hat'), die niedrigeren ayas zufallen, so fallt diesem (Raikva) alles zu, was immer die Geschöpfe Gutes tun'

Was ist nun aya? Ein einfaches Synonym von alsa, also 'Wurfel', wie die Petersburger Wörterbucher angeben, kann es meines Erachtens

Kramenaikadvitricaturanlänkitaih pradešair anlacatustayovān pāšo bhavati i tatraikānkah kalir dvyanko dvāparas tryankas tretā caturanlah krtam

<sup>3)</sup> Nach der umstandlichen Erklarung von kria, die ich ihrer ubergehe, fahrt Anandagur fort: aksasya yasının bhöge truyo'nköh sa tretanamayo bhavatı | yatra tu doğu ankau sa doğparanamakin | yatratınıko 'nköh sa kalısınınığın ist viblögah.

<sup>2)</sup> Ich brauche nur auf G. 91 des Vidhurapanditajätaka zu verweisen

<sup>4)</sup> Kurzer druckt sich das Taittriyahr an der entsprechenden Stelle (I, 7, 10, 5) aus; hier heißt es in bezug auf jene Wurfel nur ete vai sarve 'yāh, 'dies sind alle ayas'.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Diese Fassung von vijutāya, die auch Deußen in seiner Übersetzung vertritt, halte ich für die richtige Da man, wie aus Apastambia, Śrautas V, 20, 1 hervorgeht, kriam vijutāt, 'er siegt imt dem Lita', sagte, so konnte man nuch von einem kriovijitah in der angegebenen Bedeutung reden Böhtlingks Konjektur vijuterāya ist also falsch. Ebensowenig hat meiner Ansicht nach vijuta etwas mit dem in Rv. 192, 10; II, 12, 5 erschenenden Wort vij zu tim, wie es Deußen für möglich hält.

unmöglich sein, da kria usw dann die Namen verschiedener Wurfel sein mußten, die Annahme einer Verschiedenheit der Wurfel aber, wie schon vorhin bemerkt, unherechtigt ist Taittirīyas IV, 3, 3, 1-2 faßt Sāvana das Wort als Weltalter (aua 1) gugarisesah) und nicht nur kria, ireta und diānara, sondern sogar āslanda und abhibhū sollen die Namen von Weltaltern sein2) Es braucht eigentlich kanm gesagt zu werden, daß diese Deutung vollig verfehlt ist Daß aya ein Ausdruck sein muß, der sich auf das Wurfelspiel bezieht, geht schon ans Satapathabr V. 4, 4, 6 und den aus dem Taittiriyahrāhmana und der Chāndogya-Upanisad angefuhrten Stellen hervor, es wird weiter bewiesen durch Vajasanevis XXX, 8, wonach der Spieler beim Purusamedha den augs geweiht wird (auchhugh kitaram)3). und Av IV, 38, 3, we die heim Wurfelspiel helfende Apsara 'sie, die mit den ayas umher tanzt', heißt Die richtige Erklarung gibt Savana in seinem Kommentar zu der letztgenannten Stelle Er umschreibt dort augsh durch alsagatasamlhyarisesaih krtādisabdarācyaih und hemerkt weiter elādayah pañcasamlhyāntā alsavišesā ayāh\*) Das Spiel, um das es sich hier handelt, werden wir noch genauer kennen lernen, wir werden seben, daß es dahei darauf ankommt, nicht eine bestimmte Zahl von Augen, sondern eine he stimmte Zahl von Wurfeln zu werfen Diese Wurfelzahl, die sich beim Wurfeln ergiht, heißt nach Sayana aya Aya hedeutet also Wurf, wenn man darunter das Ergebnis des Wurfelns versteht, und es hegt so die Ver mutung nahe, daß aya das gleiche Wort ist wis das aya des Jataka und der Pāsakakevalı Bewiesen wird die Identitat durch das Jyotisa, wo wir tatsachlich aug als Bezeichnung der Zahl 4 - naturlich mit Rucksicht auf die Gruppe krta, treta, dvapara, kals - findens) Somakara erklart hier allerdings aua als Weltalter und heruft sich dahei auf das Wort der sruti Artam auanam Das ist aber sieberlich ein ungenaues Zitat und gemeint ist die oben angeführte Stelle aus dem Satapathahrahmana (XIII, 3, 2, 1 krtenāyānām), wo, wie ich gezeigt zu haben glaube, aya gerade Wurf be deuten muß \*

Die Bedeutung 'Wurf' palit nun fur Iria, trelä, dräpara, lab, abbibhū

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach dem Herausgeber des Textes in der Bibl Ind steht in allen Hand schriften ay 1, nicht ayah

schritten ayı, nicht ayah. 1) A samantat skandanam dharmasya soşanam yasının kalau (USS kölo) so yam İskandah krisnam dharmam abhibharatliy abhibhuh kalıyuyüvasünakölah

āskandah krisnam dharmam abhibharalliy abhibhuh kaliyugarasanakālah 3) In Taittiriyabr III, 4, I, 5 ist daraus arebhyah (Sayana raksābhimānibhyah)

kitaram geworden
4) Wiederholt, aber mit der Variante alegavigage, im Kommentar zu Av VII.

<sup>114 1</sup> Dasselbe meint Säyana offenbar, wenn er Satapathabr V, 4 4 6 kurz segt agadabo kentet. Es kann kaum seine Abselht gewesen sein aga als Synonym von akei zu bereichnen, da er unmittelbar vorher die einzelnen agas kyta umi kali richtig beschreibt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Weber, Über den Vedakalender Namens Jyotisham Phil hist Abh der Engl Akad der Wiss zu Berlin 1862, 5 47f

und äskanda auch an allen ubrigen Stellen, wo jene Ausdrucke erscheinen 1) Bei der Besehreibung des Purusamedha in der Vajasaney isamhitā (XXX, 18) heißt es, daß der kitara dem aksaraja, der ädinavadarsa dem krta, der kalmn der treta, der adhikalpın dein drapara der sabhasthanu dem askanda geweiht ser Die Erwahnung von al saraja macht es zweifelles daß sich auch die folgenden vier Ansdrucke krta, tretā, diāpara und āskanda nicht etwa auf die Weltalter, sondern auf die auas beziehen und daß die Opfermensehen. die ihnen geweilit werden, Personen sind, die etwas mit dem Wurfelsmele zu tun haben, wenn es auch unmöglich ist, ihre Tunktionen im einzelnen anzugeben2) Das gleielie gilt für die Parallelstelle in Taittirivabr III. 4. 1, 16, wonach der kitava dem aksaraja der sabhärin dem krta, der üdinava darsa der treta, der bahihsad dem diapara, der sabhasthanu dem kali ge weiht wird, oliwolil Sayana Arta usw als die Namen der Weltalter deutet3) Mbh IV, 50 24 ruhmt Asvatthaman den Arjuna als einen Mann, der vom Wurfelspiel wohl nicht viel verstehe aber ein Held in der Schlacht sei und sagt 'Nicht Wurfel wirft das Gandiva nicht kria und nicht diapara flammende scharfe Pfeile wirft das Gandiya bald hier bald dert. Und ganz ahnlich sagt Krsna Mbh V, 142, 6f zu Karna 'Wenn du den Weiß rossigen, desson Wagonlenker Krana ist im Kampfe wahrnelimon wirst wie er Indras Geschoß schleudert und die beiden anderen das des Agni und das der Maruts und das Getöso des Gandiva, dem Donner des Blitzes vergleichbar, dann wird nicht treta mehr sein nicht kria und nicht diapara \* Die folgenden Verso enthalten Variationen desselben Gedankens in bezug auf Yudhisthira Bhimasena Arjuna und die Zwillinge der Nachsatz lautet 1cdesmal (9 11 13 15)

na tadā bhavilā tretā na kriam diāparam na ca Nilakantha bringt es selbst in diesem Palle fertig tretā kria und diāpara auf die Welvitter zu bezielen!

Zu diesen Belegen stellen sich aus dem spateren Sanskrit zwei Stellen des Mrechakatika II 12a sagt Durduraka zu Mäthura are murkha nanv aham dasa suvarnān katakaranena pravacchāms, du Dummkopf warum

<sup>&#</sup>x27;) Line Reihe von Belegen für Arta und kalı aus der Ritualliteratur wie Taittiri yabr I 5 11 1, Apastamba Srautas V 20 1 Katyayana Srautas V 7 18 19 Baudhayana Srautas II 9 Kausikas XVII 17 auch Chandegya Up IV 3 8 ubergehe ich hier da wir auf sie sputer noch genauer einzugehen haben werden.

e) Der Kommentator Mahndhara versagt hier gunzheh Er erklart kitaram durch diurtam adinaradarásm durch adinavo dosas tam pasiyat tathabhutam kalipmam durch kalipatam adhikalipmam durch adhikalipmakartaram sabhasthanum durch sabha jam sihiram er gibt also außer im ersten Falle nur etymologische Erklarungen

<sup>4)</sup> Was die Namen der Opfermensehen betrifft so erklart Sayana kıtavam durch dyutakukslaım sabhavınam durch dyutasabl ayğı adhısıshatıram adınavadardam durch maryada jam devanasıya drastaram parikşakam bahıshadan durch bahısadan silam sayam adii yantam sabhasha um durch adetanakale pı sabham yo na muncatı so yam stambi asamantaki sabl atthanıl. tam

<sup>640°</sup> Luders Kleine Schriften

sollte ich nicht zehn Goldstucke riskieren, um das lata zu machen' lata ist hier, wie das Pali zeigt, nichts weiter als die volkssprachliche Form für sk. lata II. 9 sagt derselbe Darduraka

> tretahrtasarvasvah pävarapatanāc ca šositašarīrah | nardītadaršītamārgah katena vīnīpātīto yāmī ||

Durch die tretä aller Habe baraubt, den Korper ausgedörrt durch den Fall des vārara, durch den nardīta meiner Wege gewiesen, durch das kata zu Fall gebracht, gehe ich dahm' Die treta hat hier ihren alten Namen bewahrt. parara geht auf \*barara aus drapara zuruch. Lata ist wiederum sk Irta Nardsta durfen wir daber mit Sieberheit dem Jah gleichsetzen dessen Name auch sonst schwankt Denn da es Satapatbabr V, 4, 4, 6 von lale heißt, daß er die ayas beberrsche (abhibhūh, abhibhavati), so kann auch der ın Taittiriyas IV. 3. 3. 2 genannte ablıblığ nur der kalı sem, und wenn wir weiter die Reihe kria, treiā, deāpara, āskanda, abhibhā mit der in Vāja sanevis XXX, 18 vorliegenden Reihe alsarāja, kria, treta, diapara, ūskanda vergleichen so ergibt sich, daß aksarāra gleich abhibhū und damit wiederum gleich kalt ist Dem steht allerdings Taittirivahr III, 4, 1, 16 gegenüber, wo alearaja in der Liste neban kali erschemt. Da aber bei der Bedeutungs ahnlichkait der Namen an der Identitat von abhibhū und aksaraja kaum zu zweifeln ist und abhibhu sicherlich den kali bezeichnet, so glaube ich, daß wir auf diese Stelle Lein Gewicht zu legen brauchen, der Verfasser hat einfach alla ava Namen, die er kannta, zusammengestellt, obna zu be achten daß alsarana und kalt identisch sind Meiner Ansicht nach sind also kalı, abhibhū alsarara und nardita Synonyma, und wir haben es nicht, wie es zunachst den Anschein haben könnte, mit sieben oder gar acht verschiedenen avas zu tun, sondern mit einer Gruppe von vieren (Lrta, tretā, dzāpara, kali) oder von funfen (kali, krta, tretā, dzāpara, āskanda)

Auch im Pali sind von den aya Namen wenigstens kalı und kata (= sk krta) öfter belegt Beide begegnen uns in G 91 des Vidhurapandıtajātaka, wo es von dem König heißt, daß er kalı, von Punnaka, daß er kata er langte!) Mehrere Male (Samyuttamk VI, 1, 9, 7, Anguttarank IV, 3, 3, V, 89, 3, Suttamıp 658 659) finden sich im Suttapitaka die beiden Gäthäs

yo nındıyanı pasamsatı tanı vä nındatı yo pasamsıyo | vıcınātı mukhena so kalını kalınā tena sukham na vındatı || appamattako<sup>2</sup>} ayanı kalı yo akkhesu dhanaparājayo |

¹) Mit den Wendungen kalim oggaken kajam aggahi und den unten angefuhrten Komposita kaliggaka, kalaggaha vergleiche dia Ausdrucke kriam grhnäti, kalim grhnäti, hien ind er Kasikä zur Umschreibung der von Pännin III, 1, 21 geleirten Bildiguer kraigati, kalagati dienen Das in derselben Regel gelehrte halagati wird in der Kääkä analog durch halim grhnäti erklart, was auf die Vermutung führt, daß auch hali ein Wurfnam ser bollte est vielleicht mit dem lah (v. 1 hil) zusammenhängen, das im Devimantra in den I inleitungen zur Pašakakevali (Schröter a a O 5 17—19) rescheint?

<sup>1)</sup> Suttanip , Anguitaranik appamatio

sabbassāpi sahāpi attanā

ayam eva mahantatara1) kali ya sugatesu manam padosaye ||

'Wer den Tadelnswerten preist oder den tadelt, der preisenswert ist, der wirft mit dem Miinde den kalt, infolge dieses kalt findet er das Gluck nicht'

'Unbedeutend ist der kali, der bei den Wurfeln Verlust des Einsatzes (bringt) sei es auch der ganzen (Habe) samt der eigenen Person. Das ist der größere kali, wenn einer schlechte Gesinnung gegen Gute zeigt.'

Wie in dem letzten Verse, so wird auch Majlimanik 129 (Bd III, S 170) der kalt Wurf (kaliggaha), mit dem der Spieler den Solin, die Gattin, seme ganze Habe und sich selbst verspielt, als das kleinere Übel dem kalt Wurfe gegenübergestellt, den der Portut, wenn er nach einem bösen Lebens wandel zur Hölle fahrt Im folgenden (S 178) wird dann in der entgegen gesetzten Gedankenreihe dem Lata Wurfe (Latangaha) gegenüber, der dem Spieler großen Gewinn bringt, der kata Wurf des Weisen, der nach gutem Wandel des Himmels teilhaftig wird, genriesen Haufig ist auch die sprich wortliche Redensart ubhayattha kataggaha, ubhayattha kaliggaho 'das ist ein kata . bzw kalt Wurf auf beiden Seiten' In welchem Sinne die Redensart gebraucht wird, zeigt Theragatha 402, wo die Hetare den Sundarasamudda zu uberreden sucht, solunge er jung sei, des Lebens Lust in ihren Armen zu genießen und spater im Alter mit ihr zusammen in den Orden zu treten, 'das wurde ein Lata Wurf auf beiden Seiten sein' Weitere Belege für die Redensart bietet das Apannakasutta (60) des Majilimanikāya (Bd I, S 403 404 406-410)")

Die Ayas in den Liedern des Rgveda und des Atharvaveda

Ich habe bei dem Nachweis dieser Wurfnamen in der Literatur bis her die Lieder des Rgycda und des Atbarvaveda beiseite gelassen Daß der Name des kalt im Atharvaveda erscheint ist bekannt Av VII 114, ein Gebet um Erfolg im Spiele, beginnt mit dem Verse

ıdam ugrdya babhrave namo yo aksésu tanuvasi | ghrténa kalım sıksāmı sa no mrdātidrse ||

'Diese Verehrung') dem Furchtbaren, Braunen, der über die Wurfel ge bietet! Mit ghria will ich den lalt beschenken, er möge uns bei diesem (Sprele) gnadig sein!'

Der kalt ist hier, ahnlich wie im Nalopäkhyäna persomfiziert. Wegen der Farbe der als Wurfel dienenden Vibhitakanusse wird er der Braune

<sup>1)</sup> Suttamp, Anguttaramk X 89 3 mahattaro

<sup>2)</sup> Zwei andere Stellen in denen Latt erscheint, Dighanik \[\text{\(\lambda\)}III, 27 und Dhammapada 252 werden spater besprochen werden

spate) namah schemt ursprunglich emo Erklarung von tdam gewesen zu sein die spate; in den Text selbst eindrang. Henry Lo livre VII de l Atharva Véda. S. 118, will entweder tdam oder namah beschiren.

genannt. Mit dem Ausdrucke yō alsésu tanūraši vergleiehe mau die oben angefuhrten Bezeiehnungen abhibhū und alsarūja.

Ich glaube nun, daß außer kali auch noch ein anderer aug-Name in der Rk- und Atharvasamhitä vorkommt. Wiederholt begegnet uns hier ein Neutrum Arta, fur das das Petersburger Wörterbueh 'Einsatz im Spiel. Preis oder Beute eines Kampies' als Bedeutung aufstellt. Nach Graßmanns Warterbuch bedeutet krta 'das Gewonnene, Erbeutete', Diese Bedeutung ist von den meisten Erklarern angenommen und noch neuerdings von Geldner zum Ausgangspunkt seiner Erklarung von kara gemacht worden 1). Und doch kann sie keineswegs als von vornherein sieher bezeichnet werden. Jedenfalls hat krta im spateren Sanskrit diesen Sinn nicht2), und weun er ihm fur die alteste vedusebe Sprache gebuhrte, so sollten wir erwarten, daß man dort auch dkanam krnoti oder krnute und ahnliches fur Geld gewinnen' sagte Das ist aber durchaus nicht der Fall. Beim Spiele etwas gewinnen' wird vielmehr genau wie in der spoteren Sprache durch is und seine Komposita ausgedruckt3) Es verlohnt sich also, die Stellen, in denen krta erseheint, einzeln zu prufen, und ich glaube, es laßt sich zeigen, daß kria überall in den Liedern nichts anderes bedeutet, als was es im klassischen Sanskrit bedeutet, namheli den kria-Wurf

Rv. X. 42, 9 lautet

utá prahům atidivyů jayátı krtám yác chraghní ricinóti külé | yó devákůmo ná dhánů runaddhi sám ít tám růyd srjati sradhávůn || Graßmann ubersetzt:

'Der Spieler auch gewinnt im Spiel den Vorsprung, wenn den Gewinnst zur rechten Zeit er einstreicht, Wer götterliebend nicht mit Gaben knausert, den überströmt mit Gut der Allgewält'ge.

1) Ved Stud I, 119

sabhikah kärayed dyütam deyam dadyāc ca tatkrtam (

ubersetzt er (SBE XXXIII, 212f) 'The master of the garang-house shall arrange the game and pay the stakes which have been won' Aber warms soil krid her uncht emfach 'festgesetzt' bedeuten, da man in der Gesetzesprache auch kridklah, 'die festgesetzte Zeit' (Yājū II, 184), dharmo rājakrtah, 'die vom König festgesetzte Plicht' (Yājū II, 186), sagt (seibe PW)\* Und daß das in der Int har der I all ist, sebent mur Yajū II, 200 zu beweisen

sa samyak päluto dadyād rājās bhājam yathākṛtam |

'Der gehörig beschutzte (Herr des Spielhauses) soll dem Könige den festgesetzten Tell giben.' Das Gewonneue ist auch ber Yajianalkya stets jita (II, 200 jitam udgriklage) jette, II, 201 jitam 1. "dippart)

<sup>3</sup>) Ich verweise auf die zahlreichen Belege in Graßmanus Wörterbuch unter ji Ebensonering heuft kr im Veda "die Kampfinese einweit", wie man nach Roth und denen, die dun folgen, annehmen multe. "Einse iten" ist vahne die.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) An einer Stelle hat allerdings Jolly diese Bedeutung für kria angenommen Närada XVII. 2

Ludwig 'Und den Einsatz wird er durch gluckliches Spiel gewinnen, daß er als Spieler aufhauft Gewinn mit der Zeit, der die Götter [das Spiel] liebend mit dem Gelde nicht zuruckhalt, den überhauft mit Reichtum der Gottliche ' Die letztere Übersetzung ist entschieden die bessere, da sich wemigstens ein Gedankenzusammenhang zwischen der ersten und zweiten Halfte der Strophe erkennen laßt, den ich bei Graßmann völlig vermisse Bei beiden Übersetzungen bereitet aber die gleiche Schwierigkeit das Wort vicinoti Es hat sonst, durchaus seiner Etymologic gemaß, die Bedeutung 'ausscheiden, zerstreuen', hier aber soll es gerade im Gegenteil 'einzieben, aufhaufen' bedeuten Die richtige Erklarung des Wortes gibt uns Gatha 91 des Vidhurapanditajātaka

rājā kalim vicinam aggahesi katam aggahī Punnako pi yakkho und der oben im Suttanipata (658) und an mehreren anderen Stellen des Kanons nachgewiesene Vers

vicināti mulhena so kalim kalinā tena sukham na vindati 🛚 Hier ist es vollstundig klar, daß vici nicht das Einstreichen des Gewinnes bedeuten kann, da es an der ersten Stelle gerade von dem unglucklich spielenden König gebraucht wird und an der zweiten sogar direkt mit kalı als Objekt verbunden ist, als Bedentung ist also 'die Wurfel werfen, einen Wurf tun, wurfeln' anzusetzen \* In der Verbindung mit alsa erscheint das Wort in diesem Sinne auch im Sanskrit. In der Beschreibung der Wurfelzeremonie beim Agnyadheva heißt es Maitr S I, 6 II und Mana vasrautas I, 5, 5 12 tan (namlich alsan) encenuyat Fur das Wurfelspiel heim Rajasūya gibt das Kausikasūtra die Regel (NVII, 17) krtasampannān alsan ätrtsyam vecenoti '(der Konig) wirft bis zum dritten die mit kria verschienen Wurfel 1) Und unzweifelhaft hat vice die gleiche Bedeutung in Av IV 38 2 wo der Spieler die Apsarā anruft

vicinvatim akirantim apsardm sädhuderinim 'die werfende die streuende die gutspielende Apsarä' Alle die mannig fachen Vermutungen die die Erkbrer über den Sinn dieser Stelle gerußert haben, erledigen sich wie ich meine durch den Hinweis auf die Gäthäs und die aus der Ritualliteratur angeführten Stellen von selbst

Bedeutet aber vici 'die Wurfel werfen so kann auch kria in der Strophe des Rgveda nur der Irta Wurf sein und wir haben zu übersetzen 'Auch den Preis wird (den Gegner) überwurfelnd der Spieler gewinnen, wenn er zur rechten Zeit den kria Wurf wirft. Wer die Götter hebend mit dem Gelde nicht zuruckhalt den überschuttet mit Reichtum der Gewaltige? Der Gedanke der Stroplie ist also Wie der Spieler den Gegner besiegt

und den Gewinn davon tragt, wenn er das kria, den besten Wurf, tut, so mussen auch wir nicht mit unseren Gaben knausern, sondern sehen, 'den <sup>1</sup>) Caland Altind Zauberritual S 40 übersetzt der König gewinnt beim Wurfelspiel dreimal dis kria (wörtlich er hest sich bis zum dritten (die) kria lie

f ruden Wurfel aus.) Wir werden aus ihes Sutra noch zuruckkommen

besten Wurf zu tun', d li unsere Nebenbuhler um die Gunst Indras durch Schenken zu übertreffen, um den Lohn des Gottes zu erhalten. Ich will noch bemerken, daß die Strophe mit einigen Abweichungen auch im Atharvaveda vorkommt (VII, 52, 6, XX, 89, 9) und daß an der ersteren Stelle Säyana kriam richtig durch kriasäbdaväejam läbhahelum auam erklart!)

Die gleiche Bedeutung muß die Redensart kriam ricinoti naturlich auch an allen anderen Stellen baben Rv X, 43, 5

kriam na staghni ti cinoli dévane samtargam yan Maghavā eŭryam jāyal lubersetze ich 'Wie ein Spieler den kria Wurf auf dem Wurfelplatze, warf Maghavan (den kria Wurf), als er zusammenraffend') die Sonne gewann' Ich habe sebon oben (8 118) bemerkt, daß Durga zu Nirukta V, 22 devana als Wurfelplatz erklart und daß wir keinen Grund haben, diese Erklarung für falsch zu halten Schon daraus wurde hervorgehen, daß er kria als den Wurfnamen auffaßt, denn von dem 'Gewann' ließe siel unmöglich sagen, daß er auf dem adhidetana ware, Durga bemerkt aber auch weiter noch ausdrucklich yathatra krtädinäm däyänäm') madhye kitavak kriam verinnoti arn nännita kriam magnit talo sueuran aham sin eram

Rv A 102 2 heißt es von der Mudgaläni

rathir abhūn Mudgaldni garistau bhare krtam vy aced Indrasend | Wagenlenkerin war die Mudgaläni bei dem Kampfe um Rinder, bei dem Spiele warf Indrasena den krta Wurf' Hier ist 'den krta Wurf werfen' bidlicher Ausdruck für 'gewinnen', eo wie wir mit dem vom Kartenspiel genommenen Bilde etwa sagen könnten 'sie spielte den Trumpf aus' Man beachte vor allem, daß im Pali die Wendungen kalim viendli, ubbayatiha kalaggaho, ubhayatiha kalaggaho, we die auf S 147 angeführten Stellen zeigen, in genau derselben Weise bildich gebraucht werden Was bhara betrifft eo hat schon Geldner (Ved Stud I 119) bemerkt, daß es zunachst 'Gewinn Sieg Preis', und dann 'wobei Gewinn, Preis, Sieg auf dem Spiel steht, avon als Wettkampf und Schlacht', aber das letztere viel seltener,

Hierher gehört ferner Rv V, 60 I

bezeichne

ile agnim svavasani namobhir sha prasatto vi cayat krtam nah [4]

Graßmann ubersetzt, indem er fur diese Stelle wieder eine neue Be deutung von kria anniumt 'Den gut'gen Agni preis' ich mit Verehrung, hierher gesetzt verteil' er unser Opfer, Ludwig 'Ich flebe Agni an, der große Huld bat, mit Anbetung, hier medersitzend verteile er unseren Ge

<sup>)</sup> Ls ist interessant zu selun, daß Roth ursprungl eh dem Biehtigen nahr war als spater. Im Jahrt 1848 erklute er  $k_f ta$  her und in Rv.  $\times$  43.5 als Wurft Inamen, subs. / DMG II 124, Anm.

<sup>2)</sup> Vgl Rv VIII 75, 12 samraryam sarı rajirı jaya

<sup>2)</sup> Sollte meht d'I sindin aus dydnam oder ay inam verderbt sem"

<sup>4)</sup> Die Strophe findet sich mit Abreichungen die hi eineht von Bedeuting sind auch Maitravanis IV, 14-11 (nach Bloomfi kl) Tautravahr 11-7-12-4

winn', aus dem Kommentar geht hervor, daß er unter Gewinn die 'dalsinā' versteht Ich übersetze 'Den hilfreichen Agni flehe ich an mit Verehrung, möge er gut gelaunt in dieser Sache den krta Wurf für uns tun' Da die Anrufung Agnis die Einleitung zu einem Liede an die Maruts hildet, so kann es sich hier nicht um ein Gebet um Gluck im Spiele handeln, der Ausdrick ist auch hier wieder bildlich gemeint. Die Bewerbung um die Gunst der Maruts durch Lieder wird als Wurfelspiel gedacht, und der Singer bittet Agni, ihm zu helfen den höchsten Wurf in diesem Spiele zil tun. Daß dies die richtige Auffassung ist, wird durch die zweite Halfte der Strophe bewiesen.

rathair iia ma bhare iājayadbhih pradaksinin marutām stomam rdhyām [] 'Wie mit Rennwagen die dem Preise zustreben 1) (mich bewerbend) bringe ich (mein Lied) dar, rechtsgewendet möchte ich Gelingen haben mit meinem Lobliede fur die Maruts' Wie vorhin der Kampf der Sanger als ein Wurfel spiel dargestellt wurde, so wird er hier mit einem Wagenrennen verglichen die heiden höchsten Vergnugungen, die der vedische Inder kennt erscheinen auch bier im Bilde vereint rathair isa rangialadhih ist einer der hekannten abgekurzten Vergleiche Und daß die Inder selbst zu einer Zeit als das Verstandnis der vedischen Spriche noch nicht erloschen war den Aus druck Artam vice in der von mir angenommenen Bedeutung faßten scheint ınır aus dem Umstande hervorzugehen daß die Stropbe in dem Atharva liede VII 52 erscheint (Str 3)\*) Gewiß ist, wie schon das Metrum zeigt die Stroplie in diesem Liede unursprungheh ebenso wie die Stroplien 4 (= Rv I 102, 4), 6 und 7 (= Rv X 42 0 10)3), daß sie aber inherbaupt in dieses Lied, das nichts weiter als ein Gebet um Gluck im Wurfelspiele ist, aufgenommen wurde kann nur darin seinen Grund haben daß man die Worte vi cayat kriam nah in dem Sinne nahm 'möge er den kria Wurf fur uns werfen' bei der Erklarung Graßmanns und Ludwigs fehlt ja jeg liche Anspielung auf das Wurfelspiel in der Strophe Bemerkenswert ist daß Sāyana auch in diesem Falle wieder im Atharvaveda die richtige Er klarung gibt krtam krtasabdavacyam labhahetum ayam vi cayat vicinotu | karotv ity arthah

Bildlich zu nehmen ist der Ausdruck krtam vici auch in den beiden letzten Stellen Rv IX 97 58 heißt es

tvayā vayám pavamānena soma bhare krtam zz cznuyāma sasvat |

Ich bezweifle daß die Rsis erst der Hilfe des Soma bedurften, um stets die in der Schlacht gemachte Beute zu verteilen (Graßmann) oder villes im Kampfe gewonnene aufzuhaufen (Ludwig) bhara ist wie oben 'der Wettstreit' und ich kann auch hier nur übersetzen 'Durch dieh den

<sup>1)</sup> Über wijayat vgl Pischel Ved Stud II 71

<sup>1)</sup> Varianten sind sedeasum prasaktah rujayadbhih und pradaksinam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Da ur-prunghehen Strophen sind in Anustubli die unursprunghehen in Tristubli siehe Bloomfall Atharva eda S 49

sich klarenden, o Soma, mögen wir immerdar beim Wettstreit<sup>1</sup>) den *kria*-Wurf werfen<sup>2</sup>

Rv I. 132, 1 schließt

asmın yazıı vı cayema bhare kriam vazayanto bhare kriam !! Auch bier kann nicht von einem 'Verteilen der im Kampf gemachten Beute' (Graßmann) oder von einem Entscheiden des Gewinnes in der Schlacht?2) (Ludwig) die Rede sein Das ganze Lied I, 132 ist überhaupt kein Lied vor oder nach der Schlacht, es handelt sich vielmehr um einen Wettkampf priesterheher Sanger Darauf weist schon das ranguantah, 'nach dem ausgesetzten Preise strebend', in V 1 heißt es weiter, daß der Sanger püriye dhane durch Indras Kraft unterstutzt war, was night 'in dem alten Kampfe' (Graßmann) oder 'in fruherer Schlacht' (Ludwig) bedeutet, sondern 'bei dem fruheren (Wettstreit um den) Preis' Ebenso heißt es in V 5, daß unter Indras Beistand dhane hité tarusanta sravasyavah, bei ausgesetztem Preise', nicht etwa 'in geordneter Schlacht' (Ludwig) 'die ruhmbegierigen siegen'3) Die Worte yajñé bhare nehme ich im Sinne eines rupaka, das ım klassischen Sanskrit durch das Kompositum yannabhare ausgedruckt werden wurde, vgl V, 32, 5 yad ım taması harmyé dhāh, 'als du ıhn ın das Verließ das Dunkel tatest', IV, 51, 2 ry u trajasya tamaso ded rocchantir avran, 'die leuchtenden (Morgenroten) öffneten die Torflugel der Höble, des Dunkels' usw 1) Ich übersetze daher 'Mogen wir bei diesem Opferwettstreit den kria Wurf werfen nach dem Preise strebend, den Lrta Wurf beim Wettstreit'

Wenn wie ich zu zeigen versucht habe, kria in der Verbindung mit sich den kria Wurf bedeuten muß, so werden wir dem Worte auch an den Stellen des Rg und Atharvaveda wo es in anderem Zusammenhange er scheint, dieselbe Bedeutung beilegen mussen Beginnen wir int den Stellen aus dem Atharvaveda, die fast alle völlig klar sind At IV, 38, 1—3

udbhındatım samjayantım apsardım südhudevinim | glahe kridni kravändım apsardım idin ika hute || 1 || vicintatlim akrantım apsardım südhudevinim | glahe kridni girhandım apsardım idim iha hute || 2 || udyasıh parnittyatiy ädadanü kriam glahüt |

geführten Stell in besonders H, 280ff

 $<sup>^{\</sup>rm i})$ Ich halte es aber meht für ausgeschlossen daß  $bl\,ara$ hier geradezu das Wurfelspiel bedeutet

<sup>\*)</sup> Im Kommentar bemerkt I udwig entscheiden eig verteilen im vornhinen durch Versprechen an du jeuigen die haupt-achlichen Anteil am Siege haben werden und zwer annun qui e.

<sup>3)</sup> Jel in niberzeugt, daß auch an vielen anderen Stellen des Rgyeda wo die frühren Überetzer an Krieg und Schlachten denken im Wahrheit von weniger blutig in Kampfen die Rede ist, von Runen und Wurfelspal und Wettgesängen 4) vgl die ber Pischel Celliur Ved Stud, im Index unter Asyndeton an

så nah krians sīsais praham apnotu māyayā | så nah pavasvaty artu må no rarsur idám dhanam | 3 |

'Die siegende1), gewinnende Apsara, die gutspielende2), die die krta-Wurfe in dem Wirfe (glaha)3) macht, die Apsara rufe ich luerher?

'Die werfende, streuende Apsnia, die gutspielende, die die kria Wurfe in dem Wurfe (glaha) faßt, die Apsara rufe ich hierher'

'Die mit den Wurfen (ayas) umhertanzt, den kria Wurf nehmend aus dem Wurfe (glaha), die möge, fur uns die krta Wurfe werfend4), den Preis erlangen durch ihre Zaubermacht Mit Tulle moge sie zu uns kommen, nicht mögen (die Gegner) diesen unseren Einsatz gewinnen '

Sayana erklart in allen Fallen kria richtig als aya Mit dem Ausdrucke glahe kridnı grhnandın vergleiche man die Ausdrucke der Pali Gatha kalım aggahesi, katam aggahi In der dritten Strophe hest Säyana und eine Handsehrift adadhana (S adadhanah) und sesanti Bloomfield nennt diese Lesarten sehlechts), was aber die zweite hetrifft, so ist doch darauf hinzuweisen, daß in Av VII, 114, 5 die Handschriften der Vulgata soweit ich sehe, ohne Ausnahme lesen

yo no dyure dhanam idam calára yo alsanām glahanam sésanam ca '(Der Gott) der uns zum Spiele dieses Geld sehenkte das glahang und das sesana der Wurfel' Dies sesana ist sicherlich nicht von dem sesanti zu trennen, wenn auch seine Bedeutung zunaebst dunkel bleibt 6)

Die Lesart adudhana hat andererseits eine Stutze in Rv X. 34, 6 aksåso asya vi tiranti kåmam pratidirne dadhata å krtåni ||

Graßmann faßt, wie Sayana dadhatah als Gen Sg und übersetzt. Die Wurfel steigern höher sein Begehren, was er gewonnen setzt er ein dem Gegner 'Ludwig übersetzt 'Die Wurfel halten sein Verlangen hin, dem Gegner wenden den Gewinn sie zu ' Er nimmt also dadhatah als Nom Pl zu ak dsah gehörig Diese Auffassung halte ich für richtig. Ich übersetze 'Die Wurfel durchkreuzen seinen Wunsch dem Gegenspieler zuwendend die krta Wurfe' d h die gewinnenden Wurfe Auch an unserer Stelle wurde ādadhānā kriám glahat, 'den kria Wurf aus dem glaha zuwendend', einen guten Sinn ergeben

<sup>1)</sup> udbhid ist ein Spielau-druck, der siegen gewinnen bedeuten muß. Aus Savanas I rklurung panabandhena di anasya udbhedanam kurvatim ist nicht viel zu entnehmen Mau beachte aber daß nach Apastamba Srautas VIII 19 5 beum Rajasava die Wurfel den Spielern mit den Worten audbhid gam rujne weggeschuttet werden . Nach Mattr S IV, 4 Gluntete der Spruch udbhinnas rajuah

<sup>2)</sup> Whi V 30 28 wird Citrasi na sådhuderl matalijah genannt

<sup>3)</sup> Die Uber-etzung leidet unter dem Umstande daß sieh glaha und aug im Deutschen mir durch das ein Wort Wurf wiedergeben lassen

<sup>4)</sup> Do Bedeutung von abent ist unsicher siehe das Folgende

<sup>4)</sup> SBF Vol VLII p 413

<sup>\*)</sup> Sayana erklirt es erlijinām akeānām jayāl vasthāne rašesai am

Fur alaha verweise ich auf die Bemerkungen auf S 130ff Die Grund bedeutung des Wortes die ich dort auf Grund von Mahahharata Stellen zu erweisen versucht habe die Wurfel die man zum Wurf bereit in der Hand gepackt halt Wurf stimmt wie schon aus der Übersetzung hervor geht auch hier aufs beste wenn krta als ava Name gefaßt wird und das scheint mir die Richtigkeit dieser Auffassung zu bestatigen

In Av VII 52 findet sich Lria außer in den unursprunglichen Strophen 3 und 6 in Strophe 2 5 8 und 9

turdnam aturanarı visdm atarmsınam. samartu resvato bhago antarhastam krtam mama | 2 | araisari tva san lilhitam ayaisam uta samrudham avim vrko yatha mathad evá mathnami te krtam 1 5 || kriam me daksine l'aste jayo me savya dhijah | gond bhuyasam astand dhanamayo hiranyant | 8 | aksah phalavatim dyuvam datta odm ksirinim ita sam ma krtasya dharaya dhanuh snavneva nahyata | 9 ||

Moge der Besitz der Leute seien sie reich oder nicht reich ohne daß sie es ahwenden können (\*) von allen Seiten (bei mir) zusammenkommen (moge) der kria Wurf in meine Hand (Lommen)

Ich gewann dir das samlilhita ab ich gewann auch die san rudh 1) Wie ein Wolf ein Schaf zerzaust so zerzause ich dir den 1 rta Wurf 2)

Der kria Wurf ist in meine rechte Hand Sieg in meine linke gelegt Möge ich Kuhe gewinnen Rosse gewinnen Geld gewinnen Gold gewinnen

Ihr Wurfel gebt erfolgreiches Spiel wie eine milchreiche Kuh Ver sehet mich mit dem Strome des kria Wurfes3) wie (man) einen Bogen mit der Sehne (versieht)

Auch hier erklart Savana in allen Fallen Irta als Namen des aya Es bleiben, da Ry X 34, 6 schop oben behandelt ist, noch zwei Stellen aus dem Rgveda Rv I 100 9 lautet

sa savjéna yamati vrádhatas cit sa daksiné san grbhita kriáni sa kirima cit sanita dhan ini n are tuan no blavato Indra niti !!

Die Strophe ist von Pischel Ved Stud I 218ff behandelt worden

Er hat die Bedeutungen von vrådhatah sar grbhita und Lirina festgestellt Ich fasse auch hier kridne als die kria Wurfe und übersetze Er bezwingt mit der Linken auch die Prahler er faßt in der Rechten die kria Wurfc er verschafft die Preise auch durch ein schlecl tes (Pferd) Indra mit den Maruts gen thre uns Hille Arneg Wurfelspiel und Wagenrennen die drei Dinge mit denen der vedische Inder seine Sportlust befriedigte sind hier also nebenemander genannt

<sup>1)</sup> De Bedert it von sa likta ni si ridh ist võlig mkl r 1) D I il rel me i Z berled Intere iel lel den Leta Wirfzitn

<sup>1)</sup> D | mtinrun nt rbrock ter Rehe von krta W rf n

Diese Strophe scheint mir für die Auffassung von zwei anderen Stellen des Rgveda von Bedeutung zu sein Rv VIII, 81, 1 wird Indra angerufen

đ tú na Indra ksumániam citrám grābhám sám grbhāya

mahāhastī daksinena II

und Rv IX, 106, 3 heißt es von demselhen Gott

asyéd Indro mádesy á grābhám grbhnīta sānasím

Die Ahnliehkeit der Ausdrucke in diesen Strophen und Rv I, 100, 9 ist augenfallig, und ich glaube daher, daß der glanzende oder gewinnhringende 'Griff', den Indra greifen soll, nichts weiter ist als der glaha. der den kria-Wurf enthalt. Die Aufforderung, diesen 'Griff' für den Sanger zu tun, die hier an Indra geriehtet wird, wird in Rv V, 60, 1, wie wir saben, an Agnı gerichtet iha prasaltó i cayat krtám nah Daß grābha tatsachhch die angenommene Bedeutung haben kann, zeigt der Kommentar zu Gäthä 91 des Vidhurapanditajātaka, wo kalim durch parājanagāham. katam durch navagāham umschrieben wird

Rv VIII, 19, 10 wird von dem Manne gesagt, dem Agni zur Seite steht só árvadbhih sánita sá vipanyubhih sá súraih sánitā kriam

Da san und seine Ableitungen sehr haufig in Verbindung mit Wortern wie rāja, dhana, ras erscheinen, so liegt es allerdings nahe, an dieser Stelle die Bedeutung 'Gewinn' fur kria anzunehmen, es erseheint mir aber sehr be denklich, um dieser einen Stelle willen eine neue Bedeutung von kria auf zustellen, und ich glaube, auch die Übersetzung 'der erlangt durch Renn pferde, der durch preisende (Lieder\*), der durch Helden das kria\*, ist ver standlich Das kria, das den Sieg im Wurfelspiele bedingt, steht hier chen hildheh fur den Sieg selbst 1) Auch Sayana erklart kriam bier als jayādikani Wie nahe den vedischen Dichtern immer der Gedanke an das Wurfelspiel lag, zeigt außer den angeführten Stellen auch Rv IV, 20, 3

staghníta vajrint sanáye dhánānām trayū rayam arya ājim jayema || 'Mit dir, o Donnerkeilbewaffneter, wollen wir siegen im Kampfe der Neben buhlerschaft") wie ein Wurfelspieler zur Gewinnung der Preise

Daß die rgvedischen Dichter das kria als aya Namen kannten, scheint ınır nach dem bisherigen sieher zu sein Wenn kalı, tretä, dvapara im Rgveda nicht vorkommen so ist das gewiß nur ein Zufall, denn daß man in rgvedischer Zeit genau so wie zur Zeit der Yapurveden mehrere ayas unterschied, geht aus Rv \, 116, 9 hervor

ayā wa parı carantı derd ye asmabhyam dhanada udbhıdas ca || Sāvana sagt zur Erklarung von ayāh ayantı karmakaranārtham gacchantīty ayā rienjah karmakarā rā, Graßmann faßt es als 'Wanderer', Ludwig als 'unablassig' Das alles sind Bedeutungen, die im wesentliehen auf Grund der Etymologie angesetzt sind Meines Erachtens kann aug nichts anderes

1) Siehe Geldner Ved Stud III. 91

<sup>1)</sup> Vgl. die Nebeneinanderstellung von kria und jaya in Av. VII. 52, 8

sem als was es in der spateren vedischen Literatur ist 1), der 'Wurf' Es ist zu nibersetzen 'Wie die Wurfe gelien herium die Götter, die inns Geldi (oder den Preis) geben ind siegreich sind (d. 1) sieg verleichen). Das tertium comparationis scheint vor allem in der Willkur zu liegen, mit der die Wurfe wie die Götter bild diesen, bald jenen hegunstigen. Die Pradikate, dha maddh und udbhidah, die die Götter erhalten, passen bei dieser Auffassung auch auf die ayas. Das erstere ist ohne weiteres in seiner Beziehung nuf die ayas verstandlich, was udbhid betrifft, so verweise ich auf Av. IV, 38, 1, Maitr S. IV, 4, 6 und Äpastamha, Srautas XVIII, 19, 5, wo wir udbhid und Ableitungen davon gerade ils technische Ausdrucke des Wurfelspieles kennen gelernt haben. 'Wie Quellen sprudelnd' (Graßmann) oder geradezn 'Quelle' (Ludwig) bedeutet udbhid weder hier noch sonst wo im Veda, die alte Röthsche Erklarung 'durchdringend, an die Spitze kommend, über windend' ist durchaus richtigt')

## Das ritnelle Wurfelspiel

Wenn nun krta usw die Namen von Wurfen sind, so haben wir uns weiter die Frage vorzulegen, welcher Art diese Wurfe waren Fur diese Frage ist zunachst die Beschreibung, die Baudhavana, Śrautas II, 8 9, von dem Wurfelspiel heim Agnyadheya gibt, von Wichtigkeit Eine Uhersetzung der hetreffenden Stelle liat sehon Caland in seiner Ahhandlung 'Uber das rituelle Sütra des Baudhāyana', S 173), gegeben Nach Fertig stellung des adhidevana schuttet man 49 Wurfel aus (tad elannapañcasato 'kean nerapate) 'Darauf setzen sie sich zu vieren um die Wurfel hin, der Vater und die Sohne, der Vater östlich, der alteste Sohn sudlich, der zweite Sohn westlich, der jungste nördlich Der Vater sondert zwölf Wurfel ab (pracchinatts)4), daher gewinnt er Zwolf (sondert) der alteste Sohn (ab), da her gewinnt er Zwolf der zweite Sohn, daher gewinnt er Die Wurfel aber, die ubrig bleiben, schieben sie dem jungsten zu (tan kaniyamsam upa samuhanti) Wenn nun (nur) zwei (Sohne) vorbanden sind, so nimint der Vater zweimal (digrāvāmah pitā), wenn aber (nur) einer, so ist die Gattin die dritte Wenn aber gar keine (Sohne) da sind, so nehmen beide, Maiin und Frau zweimal (deiräyamau) Dieselbe Spielregel (gilt) bei drei (Smelern), dieselbe bei zweien Mit den Worten 'Artam', inachen sie die Absonderung (ryapagacchanti)5) Mit den Worten 'Die Kuh ist verspielt', stehen sie auf '

<sup>1)</sup> Fhenso Roth un PW , der aber aya uberall als Wurfel erklurt

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Du Bedrutung 'siegreich' ergibt sich zum Teil sehon aus den daneben sittlenden Benvertern Rv. I. 89, 1. d no bladtalh knuture gante eisente dabihdate aparitiken adibhidah, Rv. VIII. 79, 1. agum Lrituir agribhito i sérajid udibhid it sémah, A. V. 20. II. katrue in nigéd abhamdigable garjennah sahamdana udibhi.

<sup>\*)</sup> Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, Bd XII, Nr 1

<sup>4)</sup> Bhavasvamin prthal larote

<sup>5)</sup> Bluxusvamın tyapagacchantı prihal lurcantı | syapagamanam vyavacchedah

Worauf es hei diesem Spiele ankomint, kann darnach nieht zweifolliaft sem Das krta machen bei vier Spielern der Vater und die beiden altesten Söhne, die von dem hingeschutteten Haufen je 12 Wurfel nehmen, wahrend der jungsto Sohn, der 13 Wurfel nachbehalt, verloren hat Bei drei Spielern gewinnt der Vater, der 24 Wurfel nimmt, und derjenige Solin, der 12 Wurfel nimmt, wahrend der jungste Sohn oder die Gattin, die 13 Wurfel erhalten, verlieren. Und wenn nur Mann und Frau spielen, so gewinnt wieder der Vater, der 24 Wurfel nimmt, wahrend die Frau 25 erhalt und verliert1) Weshalh gerade die Zahlen 12 und 24 gowinnen, wahrend 13 und 25 verlieren, geht aus Baudhayana selhst nicht hervor, liier treten die Erlauterungen, die Rudradatta zu Apastamba, Śrautas V, 20, 1, gibt, erganzend Nach Apastambas Vorschrift (V. 19, 4)2) werden dem Opferherrn 100 Wurfel gegehen, in V, 20, 1 wird dann nur kurz gesagt 'Der Opferherr gewinnt mit dem Lria' Dazu bemerkt Rudradatta 'Die Spielweisen, die den Namen kria, treta, drapara, kalı fuhren, werden in der vedischen Stelle kriam avanāma), avas genannt. Wenn die hingeschutteten Wurfel in vier Teile geteilt werden, so spricht man von kria in dem Falle, daß alle Teile gleich sind Wenn aber am Ende drei übrig bleihen, so ist das tretā, wenn zwei ubrig bleiben, diāpara, wenn einer, kali Und so sagt der Veda Was die vier Stomas sind, das ist kria, was aber funf, das ist kalı (Taittirīvabr I. 5, 11, 1) Worl es hier 100 Wurfel sind, so gewinnt der Opferherr auf die krta-Weise4) ' Rudradatta hat also genau dieselbe Art des Spieles im Auge wie Baudhayana Wie nach ihm der Opferherr gewinnt, der 100 Wirfel hat, weil diese Zabl, durch 4 dividiert ohne Rest aufgeht, so gewinnt her Baudhävana der Vater, der 12 oder 24, und die alteren Söhne, die 12 Wurfel haben, wahrend bei dem Spiele mit drei oder zwei Söhnen der jungste Sohn. bei dem mit einem oder gar keinem Sohne die Frau nach Rudradrattas Ausdrucksweise Lali haben also verlieren da die Zahlen ihrer Wurfel. 13 oder 25, einen Rest von 1 lassen

Das gleiche Spiel wurde im Ritual offenbar auch beim Rajasuya ver wendet Nach Äpastamba, Srautas XVIII, 18 16ff, schuttet der alsuiäpa beim Rajasüya uber 100 oder uber 1000 Wurfel auf das adhidevana hin (nivapel), mit diesen sollen ein Brahmane, ein Rajanya, ein Vaisya und ein Südra um eine junge Kuh spielen In XVIII 19, 5 heißt es dann 'Nachdem

<sup>1)</sup> Caiand a a O numnt ein wiederholtes Spielen des Vaters mit seinen Sohnen unter jedesmaligem Ausscheiden des Sohnen, der 13 Wurfel bekommen hat an Davon virmag ich in der Beschreibung des Spieles nichts zu entdecken. Die Worte vollt dan bheiteteh yady kehr yadi naue bherent konnen sich doch nur auf den Fall bezeihen, daß die Familien nur aus dem Vater und zwei zwe einem Sohne bestellt, oder daß gar keine Söhne vorhanden sind. Die Angaben über die eventuelle Beteiligung der Gattin wurden ja sonst ganz um erstandlich sein.<sup>8</sup>

<sup>2)</sup> Dieselbe Vorschrift findet sich Maitr Samh I 6, 11, Manavasrautas I, 5, 5, 12

<sup>3) \</sup>gl Satapathabr \III, 3 2, 1 Lytenayanam \*

<sup>4)</sup> Vgl die ahnliche Stelle bei Ludwig im Kommentar zu Rv X, 34, 6

er mit den Worten 'audbhidyam rājāe' diesen vierhundert\* goldene Wurfel weggeschuttet und gewonnen hat (udupya rijilya), gibt er dem König unf Wurfel mit den Worten diso bhy ayam rājābūt Damit decken sich zum Teil wortlich die Angaben der Maitrājanī Samintā, IV, 4, 6 tatas catuhsatam aksām avohyāha || udbhinna rājāh || iti catvāro vai pu riisā brāhmano rājanyo taisyah sādara tesām evairam udbhedayati tatah xajīcākān prayachann āba diso abby abhād ayam iti

Was zunuchst das Hinschutten von mehr als 100 oder mehr als 1000 Wurfeln betrift, so ist daraus für das eigentliche Spiel nichts zu entnehmen Jene Wurfelmenge ist nur der Vorrat, von dem man behebig viele zum Spiele nehmen konnte Ahnlich wird in Apastambas Dharmasutra II 25, 12 bei der Beschreibung der Einrichtung der Spielhalle bestimmt, daß man Wurfel in gerader Zahl, so viele nötig sind, zum Gebrauch auf den Wurfel platz hinschutten solle (alsan nivaped yugmän yudharhän) Wenn aber der alsäväpa vierhundert Wurfel für den König wegschuttet und dadurch gewinnt so haben wir es unzweifelhaft mit demselben Spiele wie in den beiden vorher erwähnten Fallen zu tun Auch hier ist es eine durch 4 teil bare Zabl die den Sieg verleiht

Es bleibt die Angabe über die Überreichung der funf Wurfel an den König Sie imdet sich auch in Taittiriyabr I 7, 10, 5, Šatapathabr V, 4, 4 6 Kātyāyana Šrautas XV, 7, 5 Was die dabei gesprochenen Worte betrifft so stimmt naturlieb das Taittiriyabrāhmana mit Āpastamba über ein, nach dem Šatapathabrahmana und Kātyayana lauten sie abhibhur asy etas te pañca disah Lalpantām

Wie schon bemerkt wollte Weber aus diesen Angaben auf ein Spiel mit funf Wurfeln schließen meiner Ansicht nach mit Unrecht da diese funf Wurfel überbaupt nicht zum Spiele benutzt werden. Die Maitrayam Samhita und Apastamba sind in diesem Punkte ganz klar, darnach ist das Spiel ja schon vor der Übergabe beendet und zwar durch die Weg schuttung der 400 Wurfel zugunsten des Königs Nach dem Ritual des weißen Yajurveda findet das Spiel allerdings umgekehrt nach der Über gabe statt, aber diese steht in keinem ursachlichen Zusammenhange mit dem Spiele denn nach der Übergabe folgen zunachst zwei Zeremonien, die mit dem Spiele gar nichts zu tun haben, die Prugelung des Königs und die Begrußung als Brahman, und nach Beendigung dieser Zeremonien wird uberhaupt erst mit den Vorbereitungen zum Spiele, dem Herrichten des adhiderana und dem Hinschutten der nötigen Wurfel der Anfang ge macht Überdies wird nach Katyayana, Śrautas AV, 7, 18, dem König bei diesem Spiele das kria gesetzt, funf Wurfel aber wurden, wie wir sahen, gerade umgekehrt kalt fur ihn sein Endheh laßt sieh das rituelle Spiel, wie aus den oben angeführten Schilderungen hervorgeht, mit funf Würfeln garnicht spielen Wenn daher Mahidhara zu Vajasaneyis A, 29 aksan als parroktapancak an erklart, so ist er im Irrtum Meines Ernehtens ist die

Übergabe der funf Wurfel, wie auch der Begleitspruch deutlich verrat, lediglich eine symholische Handlung; die Funfzahl ist mit Rucksicht auf die funf Himmelsgegenden, die der König heherrschen soll, gewahlt. Sie kehrt auch sonst in diesem Zusammenhange wieder; so redet zum Beispiel der König den Priester funfmal 'o Brahman' an, was von jenem funfmal erwidert wird.

Daß die Art des Spieles, die wir fur Baudhāyana und Āpastamba ermittelt hahen, jedenfalls im Rituale seit alter Zeit uhlich war, wird durch Taittiriyahr. 1, 5, 11, 1: ye vui catvāra stomāh kṛtaṅ tat | atha ye pañca kaliḥ saḥ, und Śatapathahr. XIII, 3, 2, 1: parameṇa tā esa stomeṇa jitrā | catustomeṇa kṛteṇāyāṇām, hewiesen. Die Identifizierung der vier Stomas mit dem kṛta, der funt mit kali laßt sich nur unter dieser Voraussetzung begreifen. Sicherlich hezieht sich auch die Vorschrift des Kausikasūtra XVII, 17: kṛtasaṃpaṇṇān akṣān āṭṛfiyam vicinoti auf dieses Spiel. Den Ausdruck āṭṛtiyam verstehe ich so, daß der Konig dreimal spielt, zuerst mit einem Bralımanen, darauf mit einem Kṣatriya und zuletzt mit einem Vaiṣya; vgl. die heiden folgenden Sūtras¹).

Aus den Angaben Baudhāvanas, Āpastambas (V. 20, 1) und Kātyāyanas (XV, 7, 18; 19), aus dem Kausikasūtra und aus Satapathabr XIII, 3, 2, 1 geht weiter hervor, daß man das kria als den höchsten und damit gewinnenden Wuri betrachtete. An die funf Wuriel, die dem Könige ubergeben werden, wird aher, wie wir schon sahen, in Satapathahr. V, 4, 4, 6 die Bemerkung geknupft, esa tā ayān abhibhūr yat kalir esa hi sarvān ayān abhibharati, 'dieser kalı wahrlich beherrscht die avas, denn dieser heherrscht alle ayas'. Daß die funf Wurfel als Iali bezeichnet werden, wurde allerdings mit dem, was wir aus Baudhāyana und Apastamha wissen, uhereinstimmen 2), ahweichend ist aher, daß dem kali hier die hochste Stelle unter den ayas zugewiesen wird. Das gleiche ist an zwei anderen Stellen der Fall, in Taittirīyas, IV, 3, 3, 1-2, we kalı geradezu abhibhū genannt wird, und in Vājasanevis XXX, 18, wo er unter dem Namen aksarāja erscheint. Nun ist zu heachten, daß an allen drei Stellen, wo kali an der Spitze der ayas steht, nicht wie gewöhnlich vier, sondern fuuf ayas aufgezahlt werden; zu kali, krta, treta, drapara kommt noch der askanda hinzu Daraus scheint mir

¹) Caland, Altınd Zauberritual, S 40, memt, der König spiele dreimal, zuerst mit einem Brahmanen, einem Kşairiya und einem Vaisya, daruuf mit einem Brahmanen und einem Ksairiya und zum dritten Male int einem Brahmanen Diese Erklarung berüht offenbar auf seiner Auffassung von Baudhäyana, Śrautas. II, 9, die ieli, wie sehon gesagt, meht zu teilen vermag. Därilas Kommentar ist leider an dieser Stelle so verderbt, daß aus ihm nichts zu entrehnen ist.

<sup>2)</sup> Sāyanas Erklarung zu der Stelle tegām eaturnām akgānām krtasamyñā pañcinām kalisamyñā ist durchaus richtig, und Mahidharas Bemerkung zu Vājasaneyis X, 23: caturnām akgānām kṛtasamijñā pañcamanya kalih besagt dasselbe, denn ob man die funf Wurfel oder den über vier hinausgehenden fünften al. kali bezeichnet, blecht sielt im Grunde gleich,

hervorzugehen, daß hier eine Abart des Spieles, das wir vorhin kennen gelernt liaben, vorliegt, man dividierte die Zahl der Wurfel nicht durch 4, sondern durch 5 Ging die Division ohne Rest auf, so war das kalı Bei einem Rest von 4 ergah sich kria, von 3 tretä, von 2 diäpara, für den Fall, daß 1 als Rest hlieb, hatte man den nenen Namen äskanda erfunden 1)

Nachdem wir das rituelle Wurfelspiel kennengelernt hahen, werden wir vor die Frage gestellt, oh wir diese Form des Spieles auch außerhalh des Rituales überall da anzunehmen haben wo uns die aya Namen kria usw begegnen

## Das vedische Wurfelspiel

Was zunachst das Spiel betrifft, das die Dichter der Lieder des Rgund Atharvaveda im Auge haben, so legt schon die allgemeine Erwagung. daß sich im Rituale Sitten und Brauche gerade in ihrer altesten Form zu erhalten pflegen, die Vermutung nahe, daß sieh das Spiel der altesten Zeit prinzipiell nicht von dem rituellen Spiele unterschied Dafur sprechen aber auch noch eine Reihe von anderen Punkten In beiden Fallen ist das Wurfel material das gleiche, es wird mit Vibliitakanissen gespielt, und wir hahen schon gesehen, daß es ganz unwahrscheinlich ist, daß diese Nusse je mit Augen versehen oder sonstwie unterschieden waren. Bei einem Spiele mit derartigen Wurfeln kann es sich aber in der Tat wohl nur, wie es in dem ntuellen Spiele der Fall ist um die Zahl der geworfeuen Wurfel handeln Aus dem Reveda geht weiter, wie wir sahen hervor daß man zum Spiele emer sehr großen Anzahl von Wurfeln hedurfte mag man nun impañcaśah in Rv X, 34 8 als 53 oder wie ich vorgeschlagen habe als 150 fassen Auch diese große Zahl laßt sich nur verstehen wenn man ein Spiel nach Art des in den Ritualtexten geschilderten für die vedischen Lieder annimmt. Nach den einheimischen Erklarern bedeutet ferner Lita im Rgveda die gleiche Zahl von Wurfeln wie in den Ritualtexten Rv I. 41. 9 heißt es

caturas cid dadamānad bibhiydd a nidhātoh

ná duruktdya sprhayet ||
Zur Erklarung der Strophe hemerkt Yāska Mir III 16 'Wie man sich vor
dem Spieler fürchtet, indem man deukt "er halt die vier Wiirfel "so möge
man sich auch vor übler Rede fürchten, niemals möge man nach übler
Rede verlangen" Ihm schließt sich Sayana an, nach dem zu übersetzen
ware "Wie") man sich vor dem (Manne) fürchtet der die vier (Warfel)?
in der Hand halt, bis (sie) mederfallen so (fürchte man sich vor abler Rede
und) verlange nicht nach übler Rede 1ch sehe nicht den germgsten Grund,

Die Bemerkung, die Taittrijahr I 7, 10 5 über die funf Wurfel gemacht wird ete wi serie 'yah, zeigt daß auch dem Verfasser dieses Bruhmana diese Abart des Spieles bekannt war

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sayana ed it upamārihe variate vgl Geldner, Ved Stud II, 159 III, 165 <sup>3</sup>) Sayana spricht alkridings anstatt von Wurkda von Kaurimuschela was nicht irchtig ett niche S 123

weshalh wir dieso Auffassung Yāskas und Sāyanas verwerfen sollten Ludwig verstoht unter den 'vieren' Varuna, Mitra, Aryaman und Bhaga und ühersetzt 'Der durfte fürehten, sogar, wenn er die vier besitzt, sie aus der Hand lassen (zu mussen), nieht durfte er Lust zu höser Rede hahen' Aber ganz abgesehen von der ungewöhnlichen grammatischen Konstruktion, die er annehmen muß, scheitert seine Erklarung sehon daran, daß in dem ganzen Liede von Bhaga nirgends die Rede ist und, so unsicher auch die Zahl der Ädityas sein mag, eine Gruppe von vieren, soviel ich weiß, üher haupt niemals vorkommt. Wenn wir aher die Deutung Yāskas akzeptieren, so erheht sich weiter die Frage, was denn unter den vier Wurfeln, vor denen man sich furchtet, zu verstehen sei. Die richtige Antwort giht Sāyana in seinem Kommentar zu Av VII, 52, 2 tatra kriasya lābhād dyālajago bhavati. | ata eva dāšalayyām labāhalriāyāt kitavād bhitir āmnāyate caturaś cid dadamānād bibhīyād ā nidhāloh tit.) Die vier Wurfel sind also kria, genau wie in den Ritualtexten, und man hat Grund, sie zu furchten, wenn der Gegner sie in der Hand halt, da sie der gewinnende Wurf sind.) \*\*

Nur in einem Punkte, glaube ich, mussen wir einen Unterschied konstatieren. Das Spiel ist so, wie es Baudhäyana beschreibt, üherhaupt kein rechtes Wurfelspiel, da von einem Werfen der Wurfel hier gar nicht die Rede ist, sondern aus einem großen Haufen von Wurfeln eine Anzahl ahgesondert werden. Oh das gleiehe Verfahren auch nach Apastamha und den anderen Ritualtexten angewandt wurde, laßt sich hei der Unhestimmtheit der Angahen nicht mit Sicherheit entscheiden, bei dem Spiele, das die Liederdichter im Auge haben, wurden aber unzweifelhaft die Wurfel wirklich geworfen. Im Aksasükta (Rv. X., 34) heißen die Wurfel inne unritänäh, 'die auf dem Wurfelplatze rollenden' (V. 1), 'ihre Schar spielt', krilati wilde esäm (V. 8), 'sie wenden sich nach unten und schnellen wieder in die Höhe', nich varianta upari sphuranti (V. 9), und in A. IV, 38.3 heißt die Apsaras 'sie, die mit den avas umhertanzt'. uduah parintituati

Wie wir uns unter diesen Umstanden das Spiel der altesten Zeit vor zustellen haben, ist schwer zu sagen Denkbar ware zum Beispiel, daß der Herausforderer zuerst eine Anzahl von Wurfeln auf das adhidetana warf, und daß die Aufgabe des zweiten Spielers darin bestand, sofort eine solche Anzahl von Wurfeln dazu zu werfen, daß die Gesamtsumme kria war \* Tur diese Vermutung sprechen einige Angaben über das Spiel der epischen Zeit, die wir noch kennenlernen werden Es sind aber auch noch andere Möglichkeiten vorhanden, und vielleicht wird es einmal gelingen, in Indien selbst über diesen Punks Klarheit zu schaffen Ich halte es jeden-

<sup>)</sup> Die Stelle findet sich mit geringen Abweichungen auch im Kommentar zu Av IV, 38  $\,3$ 

<sup>2)</sup> Spater hielt auch Ludwig die-e I rklarung für möglich, siehe Rigyeda, Bd V,

falls nicht für ausgeschlossen, daß das alte Wurfelspiel noch hentzutage in Indien, wenn auch vielleicht nur als Kinderspiel, lebt

Daß im allgemeinen in den Liedern des Rg wie des Atharvavedt das krta als der hochste und gewinnende Wurf galt, machen die auf S 148ff und S 160 angeführten Stellen zweifellos. In Av. VII, 114,1 wird andererseits kalt angerufen als derjenige, der über die Wurfel gebietet (yō aksēni tanūrašī). Der Ausdruck klingt, wie sebou bemerkt, stark an die oben er wähnten Bezeichnungen des kalt als abhibhū in ind aksarāja an, und viel leicht hatte der Dichter von Av. VII, 114 die Abart des Spieles, bei der kalt die erste Stelle unter den ayos einnahm, im Auge. Dieselbe Form des Spieles könnte möglicherweise auch im Aksasīkta gemeint sein, denn auch hier wird in V 12 der Heerführer der großen Schar, der König der erste des Haufens' (yo vah senānīr mahatī ganasya rājū irdiasya prathamō babhūta) angerufen, und es liegt jedenfalls nahe, diese Ausdrucke auf kalt als den abhitbū und aksarāja, also den ersten unter den ayos, zu beziehen. Diese Erklarung wird nur dadurch sehr unsieher, daß in V 6 der kria Wurf im zweifelheft als der gewinnende Wurf lungestellt wird.

#### Das epische Wurfelspiel und die Zahlkunst

Ahnlich wie bei den vedischen Liedern liegt die Sache beim Mahâ biratata. Auch bei dem epischen Spiele wurden die Wurfel unzweifelhaft geworfen zum Beweise dessen genugt es auf den Ausdruck alsän kispatis in Mbb II 56, 3 zu verweisen. Im übrigen aber stimmt alles, was wir er mitteln können, zu dem, was wir über das rituelle Spiel wissen. Auch im Epos ist wie wir sahen von Haufen von Wurfeln die Rede. In III, 34, 5 werden ferner gerade und ungerade Wurfel erwicht.

alsams ca drst.a Sakuner yathavat kamanukulan ayujo yujas ca | sakyam myantum abhavisyad atma manyus tu hanyat purusasya dhariyam || Die Ausdrucke yuj und ayuj lassen sich von den Wurfeln nur verstehen, wenn man ein Spiel annimmt wie das rituelle, bei dem die Zahl der Wurfel von Bedeutung ist

Bei dieser Annahme wurde weiter auch ein Punkt in der Nolo Sage seine Erklarung finden, der mir wenigsteine his jetzt immer unverstandlich erseluenen ist Bekanntich erlangt Nala, der, von Kali bessesen, stets Un gluck im Wurfelspiele hat, die Falingkeit zu gewinnen wieder, als König Rtuparna ihm das aksahrdaya mitteilt. Die naheren Umstande werden in Mbh III, 72 berichtet Da wird erzahlt, us in Nala in der Gestalt des Wagen lenkers Bähuka mit König Rtuparna und Värsneya auf einem Wagen dahusfahrt. Von leisem Neide auf Nalas Geschiekheihkeit im Rosselenken erfullt ruhmt sich Rtuparna seiner außerordentlichen Stärke im Zihlen (V. 7. samkhyäne paramam balam) und gibt gleich eine Probe seiner Kunst, indem er die Blatter und Truchte eines am Wege stehenden Vibhitaka Baumes die sich auf Tansende und Milhonen belaufen, im Nu berechnet

Nala sebenkt den Worten des Rtuparna so ohne weiteres keinen Glauben. Er halt die Pferde an und will absteigen, um den Baum zu fallen und die Fruchte nachzuzablen, und erst auf langeres Zureden des Rtuparna, der zur Weiterfahrt drangt, begnugt er sich damit, an einem Teile eines Zweiges eine Stichprobe zu machen. Es ergibt sich, daß Rtuparnas Berechnung richtig ist. Nala ist aufs hochste verwundert uber diese Kunst, Rtuparna sagt ihm zur Erklarung: 'Wisse, daß ich das Geheimnis der Würfel kenne und erfahren bin im Zahlen' (V. 26):

uddhy aksahrdayajñam mām samkhyāne ca višāradam ||

Und nun beschließen sie auf Nalas Vorschlag, ihr gegenseitiges Wissen auszutauschen; Nala verspricht dem Rtuparna das astahrdaya, das Rossegheimnis, mitzutenlen und empfangt dafur selbst sofort von Rtuparna das tiefe Geheimnis der Wurfel (V. 20. aksāpāh hrdayam param). Kaum aber ist er im Besitze desselben, als Kali aus seinem Körper heraus und in den Vibhltaka-Baum fahrt. Nala aber ist nun wieder imstande, im Wurfelspiel zu siegen. Heimgekehrt fordert er noch einmal den Puşkara heraus und gewinnt sein verlorenes Reich zuruek.

Die Erzahlung laßt keinen Zweifel darüber, worin das aksahrdaya besteht; es ist die Faliigkeit, im Augenbliek eine größere Anzahl gleiehartiger Dinge zu zahlen Daß diese Faliigkeit bei einem Spiele, wo es auf die Zabl der geworfenen Wurfel ankam, von dem größten Nutzen sein mußte, leuchtet ohne weiteres ein. Wenn es zum Beispiel galt, wie ich vorhun vermutet habe, die Zahl der vom Gegner geworfenen Wurfel auf eine durch 4 teilbare Zahl zu bringen, so mußte der Sieg naturheb dem Spieler zufallen, der imstande war, die lungeworfenen Wurfel im Nu zusammenzuzahlen 1)

Eine Andeutung der Beziehung der Zahlkunst zum Wurfelspiele findet sich auch im Sabhäparvan. Dort preist Sakuni den guten Spieler (II, 59, 7). yo vetti samk kyām nikrtau urdhināas cestāsv akkinnak kitavo 'kvajāsu | makāmatir yas ca jānāti dyūtam sa van sarvam sahate prakriyāsu || Nach dem Petersburger Worterbuch soll samk kyā hier soviel yie 'Berechnung',

Y Im 3RAS 1904, S 355ff hat Gree-on Rtuparoa Kunat mit der der nodernen kangda, der Abschätzer des Ertrages von Getreidefeldern und Obstgarten, vergleiben. So interessant dieser Hinweis auch ist, so scheint er mit doch eine eigentliche Erklarung nicht zu hefern, da die innere Zusammenhang zwiselnen der Zahlkunst und der Wurfelkunst daufent noch nicht aufgekläft und Gree-on freicht scheint diesen Zusammenhang, der doch aus der ganzen Erzählung und insbesondere aus V 26 deutlich hert orgelit, gar uncht auzuerkennen. Auch in einigen klein ern Punkten kann ich mich Gras-ons Auffassung meht anschließen. Er meint, Rtuparna habe Nala zu einem Spiele 'Gerale oder Ungeräde' herarisgefordert, aber von der Hermischerung zu einem Spiele kann doch gar nicht die Red sein. Eben-owenig glaube ich, dia Rtuparun den Vibhitakabaum für de Deinonstration seine Zahlkunst ausschligt, will er im Würfeln geschickt war. Die Zahlkunst hätte Rtuparna nuch an jeden ander n Baume zeigen können; der Vibhitakabaum wird her deshalb genannt, weit Kali nachber in der unfährt.

d h 'genaue Erwagung des pro und contra' sein'), allein es scheint mir zweifellos, daß samkhyā in diesem Zusammenhange dasselbe ist wie das samkhyāna, das nach Mhh III, 72, 26 der Wurfelspieler verstehen muß Ich übersetze die Strophe daher 'Der Spieler, der das Zahlen versteht, im Falle eines Betruges die Regeln kennt, unermidlich ist in den durch die Wurfel verursachten Tatigkeiten, der Kluge, der das Spiele kennt, der verman alles bei den (terschiedenen) Arten (des Smelen)<sup>2</sup>

Wenn ich recht sehe, so ist sogar schon im Veda einmal von dem Zahlen beim Wurfelspiel die Rede Av IV, 16, 5 wird von Varuna gesagt

samkhyātā asya nīmiso janānām aksān īra śvaghnī nī mīnotī idnī ]]
Die Bedeutung der beiden letzten Worte ist unsicher Ich glaube, daß trotz aller Schwierigkeiten, die das Geschlecht bereitet, zu idnī aus dem Vorher gehenden em Begriff wie 'die Liderbewegungen' zu erganzen ist, und mochte nī mīnotī, wie im Petershurger Worterbuch vorgeschlagen wird, als 'er messen, berechnen' fassen und übersetzen 'Er hat gezahlt die Bewegungen der Augenlider dei Menschen'), wie ein Spieler die Wurfel, berechnet er diese 'Was immer aber auch der wahre Sinn von nī mīnotī idnī sein mag jedenfalls wird Varuna hier einem Wurfelspieler verglichen, und wenn es im Zusammenhange damit heißt, daß er 'zible', so kann dieses Zahlen doch unmöglich etwas anderes sein als das Zahlen, das nach der Darstellung des Mahahbārata beim Wurfelspiele eine so wichture Rolle snielt

Noch ein anderer Punkt verdient hier besprochen zu werden. Jedem Leser von Mih. II. 60ff. 76 wird die Beschreihung des Spieles, wie sie dort gegeben wird zunachst sehr merkwurdig, ja unverstandlich erscheinen Sakum, der fur den Duryodhana spielt, und Yudhisthira sitzen sich gegen über. Yudhisthira nennt zuerst seinen Einsatz, darauf gibt. Duryodhana für seinen Stellvertreier an was er dagegen zu setzen hat. Dann fahrt der Erzahler fort (II. 60. 9)

lato jagraha Šakunıs tan aksān aksatativavīt | jitam ity eva Šakunīr Yudhisthiram abkāsata ||

'Dann ergriff Sakum, der die wahre Kunst der Wurfel kannte, die Wurfel 'Gewonnen', sagte Sakum zu Yudhisthira'

Yndhisthira nennt sofort einen neuen Einsatz Wiederum heißt es in unmittelbarem Anschluß daran (H 61, 3)

Kaurarānām kulakaram jyedham Pandaram acyutam | ity uktah Śakunih prāha jitam ity eva tam nepam |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Minlich ist die Erklarung Nilakanthas samkhyam samyak 11 yanam jaya parajaya lairawwekam

<sup>2)</sup> Nilakantha erklart prakrigasu durch dantakrigāsu. Böhtlingk übersetzt iin PW. bei seinem Prac.

<sup>3)</sup> Savana faût suroklydid als Norn Sing von samkhydig und verlind t damit numboh als Genitiv zu asgu gehörig.

Dasselbo wiederholt sich 17 mal. Yudhisthira setzt nacheinander seine samt lichen Schatze, seine Bruder und sich selbst ein, die Entscheidung wird jedesmal in der gleichen kirzen Formel berichtet.

jitam ity eva Śakunir Yudhisthiram abhāsata |

Nur der Vordersatz wird kurz varuert, II, 61, 7 11 14 24 28 31, 65, 5 7 9 11 16 22 26 29 heißt es

etac chrutvā¹) vyavasīto nīkrtīm samupāsrītāh

II, 61, 18

ıty eram vädinam Pärtham prahasann ıva Saubalah |

II, 61, 21

ıly evam ukle vacane krtazaıro durātmavān

II, 65, 14

eram uktrā tu tān aksāñ Chakunih pratyadivyata²)

Endlich fordert Sakun den Yudhisthira auf, um die Draupadī zu spielen Yudhisthira willigt ein Wieder heißt es nur (II, 65, 45)

Saubalas tv abhidhayavam jitakāsi madotkatah

jitam ity eia tān aksān punar eiānvapadyata [[

Ebenso wird der Vorgang beim zweiten Spiele beschrieben. Sakum formu liert genau die Bedingung, unter der sie spielen. daß der verherende Teil zwölf Jahre im Walde und ein Jahr unerkannt unter Menschen leben solle, dann wird wieder kurz gesagt (II, 76–24)

pratijagrāha tam Pārtho glaham jagrāha Saubalah !

gitam ity eia Šakunir Ludhisthiram abhāsata []

Man konnte aus dem völligen Schweigen des Textes über das Wurfeln des Yudhusthira vielleicht schließen daß dieser bei dem ganzen Spiele überhaupt niemals zum Wurfe gekommen ware, aber ich glaube, daß dieser Schliß doch nicht gerechtfertigt ist. Auch von Sakum wird in 17 von 21 Tallen nicht ausdrucklich gesagt, daß er wurfelte, und doch wird das, was ibn betrifft, niemand in Abrede stellen. In einem Talle (II, 65, 14) heißt es indessen von Sakum, daß er 'dagegen spielte' (pratypadivpala), und das scheint mir deutlich zu zeigen daß Yudhisthira vor ihm die Wurfel ge worfen hatte. Die ganze Darstellung des Mabäbhärata wurde sich, wenn die vorhin geaußerte Vermutung über den Gang des Spieles richtig sein sollte, vortrefflich erklaren Yudhisthira nennt seinen Einsatz und wirft unmittelbar darauf eine Anzahl von Wurfeln, Sakum wirft sofort soviele Wurfel dazu, daß die Gesamtzahl Iria ist.

Was die Bewertung der einzelnen ayas im einschen Spiele betrifft, so scheint krta stets die erste Stelle einzunehmen, wihrend kalt die niedrigste zukommt. Das letztere geht klar aus dem Nalopäkhyäna hervor. Nala verhert bestandig, weil er von Kall, dem personifizierten Ungluckswurfe,

<sup>1)</sup> In II, 61, 7 evam śruteā

<sup>2)</sup> Die Worte evan ukten beziehen sich auf die kurze höhnische Bemerkung, die Sakuni macht, als Yudhisthira anfangt, seine Bruder einzusetzen

besessen ist. Hierin stimmt also das epische Spiel mit der Art, die wir auch für die vedische Zeit als die gewöhnliche erkannt haben, überein

Nach alledem scheint mir die Identitat des epischen und des verdischen Spieles gesichert zu sein. Eine Ausnuhme ist nur für das Virataparvan zu konstatieren, dessen Verfasser, wie ich S 125f gezeigt habe, an ein Spielmit pääakus dachte Wahrscheinlich ist sogar das mit dem Brettspiel komhinierte Wurfelspiel, auf das wir spater eingehen werden, gemeint Auch der Ausdruck erse in Mih III, 59, 6 7 wurde auf das pääaka Spiel schließen lassen, wenn wir darunter wirklich einen Wurfnamen verstehen mußten, denn nach allem, was wir wissen, hat ein solcher Name nur bei dem Spiele mit pääakas, nicht aber bei dem Spiele mit Vibhitakanussen seine Stelle. Ich glaube aber, daß dieser Schluß nicht berechtigt ist, und verweise auf die Argumente, die ich sehon oben gegen die Auffassung von vrsa als Wurfnamen geltend gemacht habe. Wer trotzdem trea so anschen will, der muß schon annehmen, daß der Dichter des Nala Liedes in III 59,67 ein ganz anderes Spiel im Auge hatte als in den uhrigen Teilen seines Werkes, etwas, was mir hochst unwahrscheinhich erscheint.

#### Das Wurfelspiel in der Chandogya Upanisad und im Mrechakatikn

Was kria usw in der Chändogya Upanisad (IV, 1, 4 6) und im Mrecha katika (II, 9 12a) betrifft so durfen wir ihnen wohl die gleiche Bedeutung zuschreihen die sie in der vedischen Literatur und im Epos haben Daraus wurde folgen, daß das Spiel mit Vihhitakanussen noch zur Zeit des Mrecha katika gebrauchhen war, die Wurfnamen gaddahi und satti (II, 1) weisen andererseits darauf hin daß daneben das pasaka Spiel bestand da sich diese Wurfnamen wie gesagt, nur hei dem paśaka Spiele nachweisen lassen

In der Chändogya Upansad wird ferner, wie oben hemerkt, die Spiel regel mitgeteilt, daß dem kria die niedrigeren ayas zufallen Spater, in IV, 3, 8, wird das kria mit den funf Naturgewalten, Wind, Feuer, Sonne, Mond, Wasser, und den funf Organen, Odem Stimme, Auge, Ohr, Manas, also im ganzen zehn Dingen, identifiziert (le vä ete pañcānye pañcanye daśa santas tat kriam). Augenscheinlich hingt diese Gleichsetzung von kria mit jener Regel zusummen, welcher Art aber der Zusammenhang ist, gelit aus den Worten der Upamsad selbst nicht hervor. Auch was Samkari zur Erklarung anfuhrt, hilft nicht viel wester, er berechnet nur die vier ayas der Reihe nach auf 4, 3, 2, 1, die zusammengezählt 10 ergeben daśa santas tat kriam bharati 1e caturanka ekayah | eran caturah | tryankayah | eran tayo 'pare | diyankāyah | eram drūt anyau | ekānkāyah | eram de 'nyai tu Der wirkliche Sachi erhalt geht aber klar aus zwei Notizen bei Nilakantha hervor. Zu Hari amsa II, 61, 30 fuhrt er die Spielregel an ubhayor dhane pratyekam daśadhā krie yadı rüdy ekānkam pātayet tadaikam awam dhanet.

saha sad amśāmś caturankapāte pārrash sadbhih saha daśāpy amśān hared iti Nīlakantha denkt allerdings liier wie in der folgenden Stelle an das pāśaka Ninkantila delike allettings hier wie der lögenden Beine all das Vibliätakaspiel be zogen werden Es wurde darnach der Einsatz in zelm Teile zerlegt Beim kalt-Wurfe gewann man einen Teil, beim dväpara-Wurfe drei, beim tretä-Wurfe seels und heim kria Wurfe zehn Teile, da stets der Gewinn der niedrigeren ayas dem liblieren aya zugerechnet wird. Das alles stimmt aufs genaueste mit den Andeutungen der Upanisad überein. Eine in Einzel gemateste int Anticumingen was opanisat nitretti abweichende, im Prinzip aber dannt identische Spielweise beschreibt Nilakantha im Kommentar zu Mbli IV, 50, 24 in folgenden Worten tatra dyūte pañca stīyāh pañca parakīyās ca dīnārādayah sthāpyante | tad rtah pāšapraksepe yady ekānka upary āyāti tarhi sviyesv eka cra jito bharati | yadı dıau tadā parakıyam dīnāradvayam svīyas casko¹) yıtah | yadı tryanka uparı patet tadā parakiyam trayam stiyam ca trayam sılam | caturankasyo parıpatane sarte 'pı stiyāh parakiyās ca sıtā bhavantı | tathā ca kalıpāte sayo nāsti dvāparādipāta uttarottarai rddhyā jayo 'sti Auch hier zerfallt der Ein national designation and continuous and pages six an action Teile, jede der beiden Parteien hat funf beigesteiner Beim kalt Wurfe gewinnt der Spieler einen Teil des eigenen Einsatzes beim designer wurfe außerdem noch zwei Teile des Einsatzes des Gegners, also im ganzen wie vorhin drei Teile Beim tretä Wurfe gewinnt er drei Teile des gegnerischen und drei Teile des eigenen Einsatzes also wie vorhin im ganzen sechs Teile Beim kria Wurfe endlich gewinnt er wie vorhin alle zehn Teile Vermutlich war es speziell diese letztere Spielart, die der Ver fasser der Upanisad im Sinne hatte, da bei dieser die Parallehtat der zehn Teile des Einsatzes, die das kria gewinnt, mit den zehn dem kria gleich gesetzten Dingen auch darin zutage tritt, daß beide aus zwei Gruppen von le funf (pañcānye pañcānye) bestelien

## Das Wurfelspiel in der Pali Literatur

Fur die Beurteilung des Wurfelspieles in der Pali Literatur kommt vor allem eine Stelle im Payäsisuttanta des Dīghamkāya, XXIII, 27, in Be tracht. Hier wird dieselbe Geschichte erzahlt, die wir schon oben aus dem Littajātaka (91) kennengelernt haben, aber mit einer wichtigen Abweichung Wahrend nach dem Jātaka der Falschspieler so oft er verliert einen Wurfel in den Mund steckt und dadurch den Abbruch des Spieles herbeifnhrt, verschluckt er nach der Darstellung des Payäsisuttanta jeden kali, der sich einstellt (ägatägatam kalim gilati) und entschiedet dadurch offenbar das Spiel zu seinen Gunsten da sein Gegner ihm vorwirft, daß er ausschließlich gewinne (tram kho samma clantikena jināsi). Die Angaben des Jataka sind, auf das pāśaka Spiel bezogen, vollkommen verstandlich, nicht aber die des Payäsisuttanta. Der Verfasser des Suttanta kann nur das Vibhītakaspiel im Auge haben und muß unter kali den bei der Division durch 4 als Rest

<sup>1)</sup> Die Ausgabe hest silvais carlo

168

bleibenden einen Wurfel verstehen, durch dessen Beseitigung der Wurf allerdings aus dem schlechtesten in den besten verwandelt wird. Dazu stimmt auch, daß in der dazugehörigen Gäthä an Stelle des Verschluckens des kalı von dem Verschlucken eines Wurfels gesprochen wird (gilam akkham)1)

Nach dieser Stelle ist weiter auch Dhammapada 252 zu beurteilen, wo es heißt, daß man die eigenen Fehler verberge wie ein Betruger den kalt vor dem Spieler verbirgt\*

paresam hi so vajjāni opunāti yathā bhusam ! attano pana chadeti kalim va kitavā satho2) | Unter dem Verbergen des kalt sind sicherlich Manipulationen wie die im

Pāyāsisuttanta geschilderte zu verstehen. Es ist also auch hier an das Vihhītakaspiel zu denken, und kali hat die Bedeutung die ihm in diesem Spiele zukommt

Eine ganz andere Bedeutung als in den bisherigen Fallen scheint kata (krta) und kalı in Gatha 91 des Vidhurapandıtajataka zu haben, da es sich hier is anscheinend ebenso wie in den Prosaerzahlungen dieses und der ubrigen Jatakas um das Spiel mit pāsakas handelt. Wenn es hier heißt, daß der König den kalt. Punnaka das kata erlangte so scheint das nichts weiter zu bedeuten, als daß Punnaka den vorberbestimmten Wurf richtig zustande brachte, wabrend des Komgs Wurfel falsch fielen kata wurde hier also einfach 'der richtige Wurf , kalt der falsche Wurf sein Daß kata und kalı dazu kommen konnten diese Bedeutung anzunebmen ware bei der Stellung die sie in dem alten Spiel mit Vibhitakanussen einnehmen, leicht verstandheh doch beruht diese ganza Erklarung auf der Voraus setzung daß das Spiellied das sich nicht in den von Fausholl henutzten singhalesischen Handschriften findet ebenso alt ist wie die Gätha denn nur in jenem Liede nicht in der Gatha selbst tritt die Beziehung auf das pasaka Spiel deutlich zutage Die Prosaerzablung beweist hekanntlich für die Gathas gar nichts Sollte also das Spiellied junger und spater ein geschohen sein so könnten die Ausdrucke kata und kalt ohne weiteres auch auf das Vibhitakaspiel bezogen werden wie in den beiden vorhergenannten Stellen, und es wurde dann sehr wahrscheinlich sein daß es sich in der kanonischen Literatur des Pali stets um das Vibhitakaspiel handelt und

de auf 5 III angeführten Stellen

<sup>1)</sup> Danach ist das auf S 114 Anm 4 m bezug auf Rv I 92 10, II 12 5 Gesagte zu berichtigen. Die Moglichkeit beim Vibhitakaspiel durch das Verschwindenlassen eines Wurfels den Sieg herbeizuführen laßt sich nicht in Abrede stellen. Gleichwohl kann meiner Ansicht nach in jenen Stellen nicht von solchen Betrugereien die Rede se in da der Spieler dort krinu genannt wird und ich halte daher im ubr gen an der angegebenen Bedeutung von virak fist

<sup>2)</sup> Fansboll hest in der zweiten Auflage Litardsafte und betrachtet es als Kom positum [Ich ziehe es vor Lifarei als Ablatu zu fassen wit es auch d r Kommentator tut d seen Frklirungen im ubrig naber voll g verfehlt sind le Fur salla vergleiche

das pāśaka-Spiel nur in den Prosastucken der Jātakas und im Spielliede erwahnt wird.\* Eine endgultige Entschendung der Frage laßt sieb nur auf Grund eines größeren handschriftlichen Materiales treffen.

Die ubrigen auf S. 146f. angesubrten Stellen aus dem Pali und Dhammapada 2021) bieten keine positiven Anhaltspunkte für die Ermittlung der Spielweise. Es laßt sich nur behaupten, daß in allen Fallen kaṭa als der beste, kali als der schlechteste Wurf gilt.

# Die Etymologie der Aya-Namen.

Zum Schlusse mochte ich darauf hinweisen, daß die Bedeutung der aya-Namen, die wir auf Grund der Angaben der Ritualtexte gewonnen haben, zum Teil auch durch ihre Etymologie bestatigt wird, krta, das 'Gemachte', 'Gelungene', ist als Bezeichnung fur den besten Wurf, dessen Zustandebringen die Aufgabe des Spielers war, ohne weiteres verstandlich2); ebenso treta, 'die Dreiheit', als Name des Wurfes, bei dem ein Überschuß von drei Wurfeln war, oder auch dieser drei Wurfel selbst. Weniger klar auf den ersten Blick ist dvapara. Einen Fingerzeig fur die Erklarung des Ausdrucks gibt uns die Regel Paninis, II, 1, 10, die wir schon oben kennen gelernt haben. Nach Pānini sagte man beim Wurfelspiel ekaparı, durparı usw, 'um eins anders', 'um zwei anders' usw. Ebenso wie pari konstruierte man nun offenbar auch das zu pari gehönge Adjektiv para, wenn Pānini und seine Nachfolger das nicht lehren, so liegt das vermutlich daran, daß in der Sprache ihrer Zeit dieser Gebrauch nicht mehr lebendig war. Das Wort dranara ist also eigentlich ein Adjektiv, zu dem aya zu erganzen ist; es ist 'der ( Wurf, der) um zwei (Wurfel) anders ist (als das krta)', und bezeichnet dann auch wohl die beiden überschussigen Wurfel selbst. Für tretā hatte man ebenso auch \*tripara sagen können, fur kalı2) elapara, und dieser letzte Ausdruck ist im Reveda in dieser Bedeutung tatsachlich belegt.

Im Aksasükta sagt der ungluckliche Spieler (X, 34, 2)
aksasyāhām ekaparásya hetőr ánurratām ápa jäyám arodham ||

Sāyana erklart hier ekaparásya durch ekah parah pradhānam yasya tasya.

<sup>1)</sup> Siehe die Nachträge

<sup>\*)</sup> Mit dieser Erkharung lassen sich die Bedeutungen, die Geldner, Ved Stud I, 119ff, für ved kära, kärin, krink und kritza aufgestellt hat, nämlich 'Sieg', bzw. 'siegreich', oline behiverigkeit verenigen. Was spezuell krink betrifft, so ist es meiner Ansieht nach ursprungheh 'derjenige, der (den krin-Wurf) zustande bringt', so deutlich in der Verbndung mit fraghnin, Rs. I, 92, 10. Biddich oder in der erweiterten Bedeutung 'siegreich' wird es dann in bezug auf jeden Wettstreit gebraucht. Ich verweise insbesondere auf Rs. VIII, 79, I, wo krink neben zwei anderen Spielausdrucken (feight und abhid er-scheint.)

ayam kṛtnur agrbhīto višcajid udbhid it somah.

<sup>2)</sup> Bei dem Spiele, in dem kals als löchster Wurf galt, wurde natürlich äskanda an die Stelle von kals treten.

Das größere P W setzt, mit Verweisung auf elapari, als Bedeutung von elapara an 'wobei ein Auge den Ausschlag gibt', ihm folgt Graßmann Ludwig übersetzt 'der Wurfel allein, der mir über niles ging', und bemerkt, es könne damit auch der kali gemeint sein, und ihm schließt sich das kleinere Petersburger Wörterbuch an Meines Erachtens ist es zweifellos, daß elapara hier soviel wie kali ist, und daß wir übersetzen mussen

'Um des Wurfels willen, der um eins anders war, (d h um des kals willen) verstieß ich die treue Gattin'

So paßt der Vers vortrefflich in die Situation Der Spieler hat in seiner Leidenschaft die eigene Gattin als Preis eingesetzt, er het Lale geworfen und damit die Gattin verspielt, genau so wie Viidhisthira die Draupedi verspielte. Daher heißt es in V 4, daß andere nun seine Gattin berühren (ange jäydim pari mränity asya) Er geht dann noch weiter und verspielt sich selbst, wieder genau wie Yudhisthira sich mitsamt seinen Brudern verspielte") Darum eagen Vater, Mutter, Bruder, die er anfleht ihn aus zulösen. Wir wollen nichts von ihm wissen. Führt ihn gebunden fort (V 4)

pită mătă bhrătara enam āhur na jānimo náyata baddham etam || Und darum geht er verschuldet, voll Furcht, Geld suchend, bei Anbruch der Nacht in des Haus von Fremden, namlich derer, in deren Dienst er nun geraten ist (V 10) Wenn Ludwig segt, daß er sich die Gattin 'entfremdete', und deß endere sie nun 'trösten, so eind das Ausdrucke die viel zu zert eind und die den wahren Sachverhelt verdunkeln

# Dae mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel

Endlich muß hier noch einer Abart des Spieles gedacht werden, die einen etwas komplizierteren Apparat als das eigentliche Wurfelspiel erforderte Dieses Spiel hatte offenbar der Verfasser des Harivamáa bei seiner Schil derung des Wurfelturniers zwischen Rukmin und Baladeva im Auge Man benutzte dazu Wurfel von zweierlei Farbe schwarze und rote,

enam samparıgrhnına patayâlsan narādhipa | krsnālsāl lohitalsāms ca dese \*smims tv adhipamsule ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ganz ahnlich wird Majlumanik 129 (Bd III, S 170) von dem Spieler ge-prochen der durch den kalt Wurf Sohn und Gattin verliert (kaliggahena puttam pi uptt ab Auch im Nahogahkyaan fordert Puşkara den Naha auf um die Damayanti zu spielen (Mbh III, 61, 3) und bei dem letzten Spiele setzt Nahassie auch tatsächlich ein (III 78 5). In der Jama Vers on der Nala Sage im Katlakok verspielt Naha sogar die Davadanti und alle seine anderen Weiber siele Tawneys.

Übersetzung S 202

1) Vgl auch Av V, 18 2 alşadrugdho rāyanyah pāpa ātmaparājulāh. Auch in der eben angefuhrten Stelle des Majjiumanikaya hei0t es von dem Spieler, daß er schließlich durch den kali Wurf in des Sikaveru gerate (enbenda am nigacel egya) und in des Găthā Sittamp 659 usw., daß er seine ganze Habe samt der eigenen Person (ad āp attanā) verspiele. Kathisaritsagara LXNIV, 180 wird ebenfalls von einem Spiele erzahlt, der mit seinen fänd Genossa um die eigene Person spielt.

ruft Baladova dem Rukmin zu (II, 61, 37). Man brauchte dazu ferner ein Schachbrett mit 64 Feldern. Als Rukmin dem Baladova abstreitet, daß er gewonnen habe, springt dieser voller Wut auf, ergreift das goldene ayāpada und erselılagt damit den Gegner; vgl. II, 61, 45. 46.

Samkarşanas tadotthüya sanvarnenorunü bali | jaghānāstāpadenaiva pramathya Yadupumgavah ||

und II, 61, 54.

sa Rāmakaramuktena nihato dyūtamaņdale | astāpadena balavān rūjā Vajradharopamah ||

aştapadena batanın raja vajraanaropaman || Auf dieselbe Art des Spieles wird augenscheinlich auch Mbh. IV, 1, 25 an-

Aur deseme Art des opheies wird augenscheinigh auch Moh. 11, 1, 23 augespielt, wo Yudhisthua erklart: kranāksāl lohitāksāhis ca nirvartsyāmi') manoramān ||

Wettere Anfschlusse gewaltt uns eine Strophe Bhartpharis (Vairägyasataka 30):

yatrūnekah kvacid api grhe tatra tisthaty athaiko

yatrāpy ekas tadanu bahavas tatra cānte na caikah | ittham cemau rajanidirasau dolayan dvāv ivāksau

Kūlah Kalyā saha bahukalah kridati prānisāraih

'In dem Hause (oder Felde), we einmal viele waren, da weilt nachher nur einer, und we einer war, da sind darnach viele, und zum Schlusse ist dort auch nicht ein einziger. Und so spielt mit vielen Kunsten, Tag und Nacht hier wie zwei Wurfel werfend, Käla mit Kall mit den Menschen als Steinen.'

Wenn Tag und Nacht mit Wurfeln verglichen werden, so laßt das darauf schließen, daß auch lier an rote und schwarze Wurfel zu denken ist und somit dieselbe Art des Spieles gemeint ist wie in den beiden letztgenannten Stellen. Wir können aus der Strophe weiter entnehmen, daß man mit zwei Wurfeln spielte Wahrscheinlich ist daher dies auch das Spiel, das Mayūra in einer rukrokt, die uns in Vallahhadevas Subhäutävali 123—129 erhalten ist, den Siva und die Pärvatī spielen laßt²) Hier sagt Pärvatī 'Der dreiangige (tryaksa) ist geschickt im Gewinnen, ich bin nieht imstande mit ihm zu spielen', und Siva antwortet 'Ich bin allerdings geschickt im Gewinnen, aber nicht mit drei Wurfeln (tryaksa) Zwei Wurfel sind hier in meiner Hand³)' Naturheh sind unter diesen zwei Wurfel züsäkas zu verstehen.

1) Auch dieser Ausdruck kehrt im Harivamsa wieder (II, 61, 39)

a) Die übrigen Anspielungen auf das Spiel sind zu allgemein gehalten, als daß sich daraus über die Spielmethode etwas entnehmen ließe.

câturalse tu nurutte nurutah sa narādhipah | nurut heißt aber nicht 'dio Winfel aus dem Becher herausrollen lassen', wie das PW angibt, sondern sie 'aus der Hand rollen lassen', cāturalse wird von Nilakantha durch caturankāntte 'kse erklart

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daß Śiva und Pārvatī Wurfel mitemander spielen, wird haufiger erwähnt;
z B. Kathāsarītsāgara, CX, 55 (wo sie mit selbsttätigen Wurfeln spielen); CXXI, 00.

Mit großer Wahrscheinhelikeit laßt sich ferner eine Strophe aus Dhana pälas Rsabhapañeäsikä (32)1) lierher stellen, in der ahnlich wie in der Strophe Bbartrhans die Wesen mit Steinen verglichen werden, die durch die Wurfel in Bewegung gesetzt werden

sārīvīt bamdhavahamaranabhāino jina na humti paim ditthe | allhehim ii hiramta jivā samsaraphalayammi ||

'Steinen gleich, von den Sinnen fortgerissen (oder durch Wurfel in Be wegung gesetzt) auf dem Brette des Samsära, werden die Wesen nicht der Gefangenschaft, des Tötens und Sterbens teilhaftig, wenn sie dieb (oder das Feld) erblickt haben, o Jina Das einzige, was die Beziehung auf das in Rede stehende Spiel unsicher macht, ist der Umstand daß im Kom mentar, der aber nicht von Dhanapala selbst berruhrt, die Worte des Textes auf das Wurfelschach (oduranga) gedeutet werden

Teils bestatigt teils erganzt werden die bisherigen Ergebnisse durch die Beschreibung des Wurfelspieles zwischen Sakuni und Yudhisthira in Amaracandras Balabharata II. 5 10ff Auch bier bandelt es sich sicherlich um das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel In V.11 ist wie bei Bhartrhan und Mayura von zwei Wurfeln (alsau) die Rede und diese werden astapadästapadamurdhni pätuamanau genannt. Darnach wurde also jeder Spieler je einen Wiirfel und je ein astāpada benutzen und das letztere, wie das phalaka der Jatahas, als Wurfelbrett dienen. Diese Angaben über das astāpada sind sehr auffallig. An und für sich wurde es jedenfalls naber hegen das astapada als das Brett zu betrachten auf dem die Steine ge zogen werden, doch scheinen mir die Worte des Textes völlig klar zu sein und eine andere Interpretation nicht zuzulassen2) \* Die Steine selbst werden mehrfach erwahnt, und sie galten offenbar als so wesentlich für das Spiel daß es in V 10 geradezu heißt Durvodhana habe sich angeschickt, mit dem Sohne des Dharma mit Steinen zu spielen (sarai rantum) Aus V 13 und 14 geht weiter hervor daß sie zur Halfte schwarz zur Halfte rot waren sie stimmten also in der Farbe mit den dazugehörigen Wurfeln überein In V 12 wird von deni Geklapper gesprochen, das die Steine beim Ziehen in ein anderes Feld (grhantararopana) verursachen und in V 14 werden sie mit Königen verglichen, da sie wie diese aufgestellt, gezogen (oder er liöht) festgesetzt und wieder befreit werden

utthāpitāropitabaddhamuktaik šyāmaiš ca raktaiš ca nrpair svaitau | surair vicikridatur ekacittau gamam care 'py ādadhatās alaksam') |

<sup>1)</sup> Siche Klatt ZDMG Bd 33 S 465ff und A van der Linde Quellenstud en zur Geschicht des Schachspiels S 4ff

j) Macdonell JRAS 1898 S 122 halt es für höcks' inwahrscheinlich daß das agiapada bei einem anderen Spielo außer einer Form des Schiede gebraucht worden si 1 r muß d manch annehmen daß im Harnvansa wie im Balabhärata eine Art von Würfelschach gemeint sei was mir wiederum nach der ganzen Schil lerung de ums dert von dem Si el grancht wird außerst ünwahrscheinlich erscheint.

<sup>\*)</sup> Der letzte Pada ist mir unverständlich doch möchte ich darauf hinweisen

Die Erwahnung der Steine, die nach dem Ergebnisse des Wurfes von einem Felde auf das andere gezogen wurden, zeigt deutlich, daß wir es mit einer Abart und vermutlich sogar dem Urbilde unseres Puff oder Trictrac und des modernen indischen Pacisi und Caupur zu tun haben 1). Die Art der Zuge war offenbar ahnlich wie heutzutage, wenigstens wenn wir, wie das nahezu sicher erscheint, die Angaben Patanjalis zu Pan. V, 2, 9 auf das in Rede stehende Spiel bezieben durfen2) In der genannten Regel lehrt Pāmni, daß an ayānaya Lha, d i. das Taddhita-Suffix ina im Sinne von 'dahm zu ziehen' trete. Dazu bemerkt Patañjali: ayanayam neya ity ucyate tatra na jilayate ko 'yah ko 'naya iti | ayah pradaksınam | anayah prasavyam | pradaksinaprasavyagāmınām sārānām yasmin paraih padānām asamāvešah so 'yānayah | ayānayam neyo 'yānayīnah šārah. 'Es beißt zum ayanaya zu ziehen'. Da weiß man nicht was ist aya, was ist anaya? Der aya gebt nach rechts, der anaya nach links3) Wenn die Felder der nach rechts und links gehenden Steine von den feindlichen (Steinen) nicht besetzt werden, so ist das ayanaya Der zum ayanaya zu ziehende Stein heißt avānavīna4) \*

daß gamo und cara nach Hemacandra, Anekārthasamgraha II, 313, 405 un Sinne von dyātabheda, bzw dyātaprabheda, gebraucht werden

1) An duese modernen Spiele denkt offenbar Mahesvara, wenn er im Kommentar

i) An diese modernen Spiele denkt offenbar Mahesi ara, wenn er im Kommentar zu Amara II, 10, 45 alsa, detana und pääda als drei Synonyma für den Wurfel erklart, 'der die Zuge des Steines veranlaßt' (ääriparinagane hetubhälasya pääsaya)

- \*) Nach Macdonell, a a O S 121, ware das Spiel sogar genau dasselbe gewesen we das heutige Er sagt This game is thus described in the Mahâbhāşa by Patañjah. "Two opposed parties move with their pieces (\$i\textit{sir}\text{a}\text{i}\text{ two opposed parties move with their pieces (\$i\text{sir}\text{a}\text{ to the right, and then, after traversing the places or squares (pada) on their own side, turn to the left and try to move into the position of the adversary. Wer diese Übersetzung mit dem unten angeführten Text vergleicht, wird sehen, daß au mit dem Original wenig gemein hat, sie deckt sich aber merkwurdigerweise mit den Worten, mit denen Weber Ind Stud MIII, 472f, das deutstehe Trietracepiel beschreibt 'Die Angabe des Bhāsbya und die Erkharung Kaiyatas dazu lassen keinen Zweifel darüber, daß es sich hier einfach um uniser Trietrac lannlelt, in welchem ja auch die beiden feundlichen Partieen erst wechts vorgehen, dam nach Überschreitung der auf der eigenen Seite befindlichen Felder sich links wenden und in die Position des Geguers einzurücken suchen."
- 3) Weber, der Ind Stud XIII, 472f wohl als erster auf den Zusammenhang der Stellen um Mahäbbasya und ben Bhartrham huwnes mennt, diese Erkharung vou aga uml anaga ser wohl emfach abzuwessen, und ubersetzt aganguna durch (Figur, die) auf Gluck und Ungluck, d. 1 auf. Geratewohl, ausgesetzt wird', allem es hegt auch meht der geringste Grund vor, der Erkharung Patafijahs zu müßtanen Mac donell a a O geht noch weiter und behauptet, das Spiel habe 'Gluck und Ungluck' gluchen (this game, called agānaņa, 'luck und umluck'), wie die oben ang führten Worte des Textes zeigan, spiricht sich aber Patafijah über den Namen des Spieles überhaupt nicht aus
- Aus Kanyyntas Erlauterungen sei iher noch speziell die Spielrege angeführt, die sich völlig mit unserer heutigen deckt

Wir können somit dieses Spiel bis in die Zeit Paninis zuruck verfolgen Gleichwohl erscheint es mir ausgeschlossen, daß es etwa im Mahabharata gemeint sei außer in der angeführten Stelle des vierten Buches und viel leicht in IV, 68, 29ff, wo, wie wir schon oben sahen, wahrscheinlich von einem Spiele mit pasakas die Rede ist. In spaterer Zeit scheint das Trictrac smel - wenn man es so bezeichnen darf - sehr gebluht und das alte Wurfel spiel vielfach in den Hintergrund gedrangt zu haben. So ersehen wir zum Beispiel aus der gelegentlichen Außerung des Apaliaravarman im Dasakumaracarita (BSS S 48) 'ich lichte ein wenig, als ein Spieler einen Stein unachtsam zog (pramādadatta are Lvacit kitaie), daß es dieses Smel war, das zu Dandins Zeit als das gewöhnliche Wurfelspiel in den öffentlichen Spielhausern betrieben wurde. Bezeichnend ist auch, daß nicht nur im Bālabharata, sondern auch in der Version der Nala Sage nu Kathākosa dieses Spiel an die Stelle des alten Nussespieles getreten ist, wie die Außerung 'then the cruel Kuvara again slew Nala's pieces' (Tawneys Uhersetzung, S 201) zeigt

### Das Wurfelschach

Auch mit dem Schach hat man in Indien das Wurfelspiel verhunden, so daß ein Spiel entstand, das in der Methode mit dem ehen besprochenen viele Ahnhichkeiten hatte. Es ist dies die sogenannte Cätinäli, das Vierschach, von dem wir eine eingehende Darstellung in Raghinnandas Tithitattva be sitzen. Naher auf dieses Spiel und insbesondere auf sein Verhaltnis zum Zweischach einzugehen, ist hier nicht der Ort., ich möchta hier nur den einen Vers des Tithitattva hervorheben, der von den Wirfen, nach denen die Zuge zu erfolgen haben, handelt (5b, 6a)

pañcakena rati rajā catuskenaiva kuñjarah |

trikena tu calaty asrah Partha naukā dvayena tu ||
Danach ruckt, wenn funf geworfen wird, der Bauer und der König, wenn
vier, der Elefant, wenn drei, das Pferd, wenn zwei, das Boot vor Es scheint
daher, daß man zu dem Spiele einen pāšaka, dessen vier Seiten mit 5, 4,
3 2 bezeichnet waren benutzte

### Machtrage

S 110 Die in Anm 4 vorge-chlagene Konjektur mätanukampito wird bestatigt durch Diginank AVI, 1 31 deculānukampito poso sadā bladram passatī S 113f Finen weiterrn Beleg für jutamadala betet das Akakatjataka (327)

111, 91, 11 S 114 Anm 4 st nach S 169, Anm 1 zu berichtigen

S 115 Divadhaderana wird auch Maitr S IV, 4 6 Manavasrautas 1, 5 5, 7 crwaint Man vergliche firmer den Ausdruck nadhyddhaderana, der häth MH 7 crwaint S 1 6 11 mid nach L x Schwood in werschiedenn Kasus in der Kapiethala

Herausgegeben von Weber, Monatsberichte der Kgl. Preuß. Al. der Wiss zu Berlin 1872. S. 63ff

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich verweise auf A van der Lude Geschichte und Literatur des Schach spules, B 1 1, S 79ff und Beilage 1, Macdonell a a O S 139f

samhita erscheint Auch Manarasrautas I, 5, 5, 9 ist dalier nicht madhye 'dhidevane, sondern mit allen Handschriften madhyadhidetane zu lesen

S 124 Der von Savana angefuhrte Vers wird schon in der käsikä zu Pän II,

1, 10 zitiert

S 124 Die śalāka wird auch in der Kāšikā zu Pan II, 3,59 erwalint. Der Aus druck akkhadhute erscheint im Pali noch ofters, Dighamk XXIII, 27, Majihmanik 129 (Bd III, 8 170), Suttanju 106, Jat 545, 45 46

S 128 Zu den Belegen für die Funfzahl der Wurfel beim Rajasuya füge noch Martr S IV, 4, 6 Inzau Zu den hohen Wurfelzehlen vergleiche noch Manavsfanutas I, 5, 5, 7, wonneh beim Agny adheya 400 Wurfel auf des adhietenne geschuttet werden, Martr S I, 6, 11, Mänavaśrautas I, 5, 5, 12, wonneh dem Opferherrn dabei 100 Wurfel überreicht werden, und Martr S IV, 4, 6, wonneh beim Rajasuya 400 Wurfel weg geschuttet werden \*

S 147 Wurfname ist kali auch in Dhammapada 202

n atthi rāgasamo aggi n' atthi dosasamo kali |

Die Übersetzer fassen das Wort her nilerdings meist als Fehler oder Sunde auf, nm M Muller übersetzt there is no losing throw like hatred, aus dem richtigen Gefuhl herus daß hier ein wirklicher Verglecht gefordert werde. Die angeführten Stellen aus dem Kanon zeigen, daß man gewohnt war, kali in diesem Zusammenhang zu gebrauchen. Die Worte n' althi dosasamo kali sind nichts weiter als eine kinze Zu sammenfassung des Inhaltes der zweiten der angeführten Gathas, in der ebenfalls der Haß gegen Gute mit dem kali Wurf vergiehen wird (ayam eta mahantatare kali yo sugatesu manam padosaye). Für die Richtigkeit dieser Erklarung von kali tritt aber noch weiter die von Fausboll angeführte Parallelstelle, Dharmapada 251, ein

n' aithi ragasamo aggi n' atthi dosasamo gaho |

Hier übersetzt Fausboll galo in der ersten Auflage durch eaptivitas in der zweiten im Anschluß an den Kommentar durch vorator, Weber durch Feesel, Muller durch shatt, L. v. Schroeder durch Krokodil, Neumann durch Fallstrick. Meimer Ansicht nach kann es aber keinem Zweifel unterlegen, daß goba, wenn es für kali eintritt, der "Wurf", speziell der kaligaha ist. Die bildliche Verwendung auch dieses Ausdruckes war, wie die angeführten Stellen zeigen, dem Inder ganz gelanfig

# Eine indische Speiseregel,

Im Mahasutasomajātaka (537) tadelt Sutasoma den König Kammāsapada, der die Gewohnheit hatte, Menschenfleisch zu essen, mit den Worten (G 58)

> pañca pañcanakha bhakkha khattiyena pajánatā | abhakkham rāja bhakkhesi tasmā adhammiko turam ||

Fur die erste Hallte dieses Śloka bietet der Kommentator zwei Erklarungen Im ersten Falle zerlegt er pañcanakhā in drei Wörter pañca na khā, betrachtet khā als eine Nebenform von kho und erklurt Tunf, tunf, di zehn Geschöpfe wie Elefanten usw durfen von einem, der das Gesetz der Ksatriyas kennt, nicht gegessen werden!) Im zweiten Falle faßt er pañcanakhā als ein einziges Wort, der Sinn wurde dann nach ihm

<sup>9)</sup> Der Text ist zum Teil verderbt Ieh glaube, daß zu lesen ist samma porisöda klatityadhannam jönantena pañea pañeā it hatihidago das era satiā mam samayena (1) na kl ā bhakkhā na kha khadiabbayutatā 1 na kho t eva vi pāda.

sein Unter den fünfkralligen Geschöpfen durfen nur die folgenden funf Geschöpfe, der Hase (sasala), der Igel (sallala), die Eidechse (godhā)1). die sāmi2) und die Schildkröte (Lumma), von einem Ksatriya, der das Gesetz der Ksatrivas kennt, gegessen werden, aber keine anderen 'Fausholl hat sich, da er in seiner Ausgabe pañca na lhā als drei Wörter druckt, augenscheinlich der ersten Erklarung angeschlossen, es kann aber keinem Zweifel unterliegen, daß nur die zweite richtig ist und daß die ganze Strophe zu ubersetzen ist

'Funf funfkrallige (Tiere) darf ein Ksatriya, der (das Gesetz) kennt, essen Du, o König, ißt das, was nicht gegessen werden darf, du handelst daher gegen das Gesetz'

Den Beweis liefert eine Stelle des Mahabhārata, XII, 141, 70 Dort sagt der Svapaca der den Visvāmitra abhalten will, Hundefleisch zu essen pañca pañcanakhā bhaksyā brahmaksatrasya zar višah

yathäsästram pramänam te mäbhalsye mänasam lrthäh

'Funf funfkrallige (Tiere) durfen von Brahmanen, Ksatriyas und Vaisyas gegessen werden Richte dich nach dem Gesetze (und) wende nicht den Sinn auf das, was zu essen verboten ist '

In genau der gleichen Form begegnet uns der Rechtssatz in der Einleitung des Mahābhasva<sup>3</sup>) Dort wird die Frage aufgeworfen, ob in der Grammatik die richtigen oder die falschen Formen oder beide zu lehren seien, Patañjali weist die dritte Moglichkeit zuruck und bemerkt zur Erlauterung 'Aus der Einschrankung des Eßbaren wird das Verbot des Nicht Eßbaren erschlossen Wenn gesagt worden ist Funf funfkrallige (Tiere) sind eßbar (pañca pañcanalhā bhalsyāh), so schließt man daraus daß andere als diese nicht zu essen sind '

Die Vorschriften der Gesetzbucher stimmen mehr oder weniger genau mit unserem Spruche überein wenn auch der Wortlaut in keinem einzigen Falle derselbe ist Yājāavalkyas Regel (I, 177) steht ihm am nuchsten bhaksyah pañcanakhāh sedhāgodhākacchapasallakāh | sašaš ca Auch Vasistha (XIV, 39) erwahnt funf Tiere śvävicchalyakaśasakakacchapagodhāh pañ canakhanam bhaksyah Gautama (XVII, 27) fugt der Liste das Rhinozeros lunzu pañcanakhas caśalyakaśasaśrāridgodhakhadgakacchapāh, und das gleiche tut Manu (V, 18) švātidham šalyakam godhām khadgakūrmašašāms tathā | bhakiyān pañcanakhesvāhuh Apastaniba (I, 5, 17, 37) nennt sogar noch ein siebentes sonst unbekanntes Tier, den putikhasa pancanakhanam godhálacekapaśrävitechalyalakhadyalasaputikhasatarjam Wir wissen aber aus Vasistha und Baudhayana, daß die Ansichten in betreff des Rhinozeros geteilt waren. Der erstere sagt in einer spateren Regel (\IV, 47). Ihadge tu viradanly agrāmyašūkare ca. und Baudhāyana. der riinaehst wie Gautama

<sup>1)</sup> So ist naturi ch mit den singhalesischen Handschriften zu 1 sen 1) So Cha Bh alca

<sup>1)</sup> Bd I, S 5 der Kall ornschen Ausgabs Weber, Ind Stud XIII 458

und Manu die funf gewöhnlich genannten Tiere und das Rbinozeros aufzahlt, fügt hinzu 'mit Ausnahme des Rhinozeros' (I, 5, 12, 5) bhalsyāh svāvidgodhāsasasalyalalacchapalhadgāh Ihadgavarjāh pañca pañcanalhāh Govinda weist darauf hin, daß die eigentumhehe Fassung des Sütra andeuten solle, daß die Gelehrten über die Eßbarkeit des Rhinozeros uneinig seien') In der Visnusmrti (LI, 6) hat andererseits gerade das Rhinozeros das Stachelschwein vollstandig verdrangt sasalasalyalagodhālhadgakūrnaidram pañcanalhamāmsāšane saplarātram upaviset

Die Beschrankung auf die funf Tiere war offenbar die gemeinindische Ansicht und die Dbarmasästras, die die Liste der Tiere erweitern, baben auf lokale Sitten Rucksicht genommen. Wie fest der Spruch von den funf Tieren im Volke wurzelte, geht auch daraus hervor, daß er im Kürma puräna (S 572) sogar dem Manu zugeschriehen wird, wahrend das Mänava Dharmasästra doch tatsachlich, wie oben bemerkt, von sechs eßbaren Tieren spricht

godhā kūrmah šašah śvāvīt sallakī cetī satlamāh | bhaksyāh pañcanakhā nītyam Manur āha prajāpatīh ||

Wichtiger aber ist, daß sieb die Fassung des Spruches in der Gäthä so voll kommen mit der des Mahäbhärata deckt, weil wir daraus schließen durfen, daß die Gäthä Poesie auch in bezug auf die Dharma-Elemente, die sie enthalt, genau auf dem gleichen Boden steht wie das Epos und aus den gleichen Quellen geseböpft hat wie jenes

Bei dieser Gelegenheit möge es gestattet sein, auch auf den Namen des Tieres einzugehen, das im Pali Kommentar als söms bezeichnet wird Aus der Vergleichung der Liste des Kommentars mit denen der Dharma-sastras ergibt sich, daß damit das im Sanskrit gewöhnlich śwördh genannte Tier, also das Stachelsehwein, gemeint ist, und mit sk. swördh laßt sich söms auch lauthen vereinigen der Abfall des auslautenden Konsonanten ist durchaus regelrecht und zu dem Übergang des vin m laßt sich p. Danntla für sk. Dravida u. ahnl. vergleichen.

Dem śravidh entspricht bei Yājūavalkya sedhā Dieses sedhā findet sich auch im Kommentar zu Katjāyanas Śrautasūtra V, 2, 15, wo śalali durch sedhāśalākā und śrāvidroma erklart wird, und in Kullūkas Kommentar zu Manu V, 18, wo śrāvidhām durch sedhākhyam prānibhedam wiedergegeben wird Diese Stellen machen es unzweifelhaft, daß sedhā und śrāvidh ein und dasselbe Tier bezeichnen Die Etymologie des Wortes sedhā ist nach Uhlenbeck<sup>3</sup>) noch nicht gefunden Kittel<sup>4</sup> hilt es nicht für unmöglich, daß es aus dem dravidischen edu, 'Stachelschwein', entstanden sei Allein

<sup>1)</sup> Buhler SBE XIV, S 184

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl Pischel Grammatik der Prakrit Sprachen, § 261 Die Lesart der bir manischen Handschriften söch ist sicher falsch

Etymologisches Wörterbuch der altindischen Sprache S 341
 Kannada English Dictionary, Preface, p AMI

<sup>6402</sup> Laders Eleine Schriften.

ganz abgesehen von anderen Schwerigkeiten, wurde der Antritt des s mi Anlaut des Wortes im Sanskrit völlig unerklarlich sein!) Meiner Ansicht nach ist sedhä nichts weiter als die Prakritform von śrārdh. Em femmines Kompositum von śran und erdh mußte, mit Überfuhrung in die ä Deklination, notwendigerweise "sardhä und weiter sedhä werden, wie sk. sikairra m Pali zu thera geworden ist sedhä geliört niso zu den zahlreichen Wörtern im Sanskrit, die bei der Übernahme aus den Volkssprachen keine Sanskritisierung erfuhren weil sie etymologisch meht mehr durchischtig waren Zu beachten ist, daß in Yājūavalkyas Regel auch zwei andere Tiernamen, sallala und laechapa, keine reimen Sanskritformen zeigen")

Als Bedeutung von sedhā wird im PW 'Igel oder Stachelschwein' angegeben, daß es aber nur das letztere bezeichnet, geht schon aus seiner Identitat mit śrandh hervor und wird durch die oben angeführte Stelle aus dem Kommentar zu Kätyayanas Śrautasūtra bestatigt, da hier von den 'dreimal weißen' Stacheln des Tieres die Rede ist. Das Stachelschwein aber führt den Namen des 'Hundespießers' mit Recht Sportsleute und Reisende wissen genug von Hunden zu erzahlen, die Stachelschweine aufstöberten und mit Stacheln gespickt zuruckkehrten So sagt z B Cave, Picturesque Ceylon Bd III, S 60, von den Stachelschweinen 'They are rather a nuisance to sportsmen who hunt with dogs, for if a hound turns up a por cupine, he will follow it only to return with a number of quills in his head, neck and chest, the victim of an ingenious ruse by which he is inveigled into a hole to be rammed at close quarters by the porcupine, who backs into him and leaves his dart sticking in his body. Weitere Berichte hat Brehm in seinem Tierleben Bd II. S 561, und Liebrecht, Zur Volkskunde, S 102, gesammelt Es ist leicht begreiflich, wie sich aus der angeführten Tatsache der bei Plimus bezengte Glaube entwickeln konnte, das Stachel schwein könne durch Zusammenziehen seiner Haut seine Stacheln auf seinen Angreifer abschießen (H. N. VIII, 53) 'Hystrices generat India et Africa spina contectas ac hermaceorum genere, sed hystrici longiores aculei et,

<sup>1)</sup> Eher ware es moglich daß kan tel edu umgekehrt auf sk. sedhä zuruckginge Was den Abfäll des a beim Übergang aus den art-chen in die dravidischen Spricheu betrifft, so ist er im Tamil bei den Lehnwörtern der allteren Schieht regelrecht, yel äyıram "tausend = sk. sahasra, üši "Nadel = sk. suer, araru, "Schlango" = sk. sarpa usw., und es erschient mir meht ausge-chlossen, daß das Wort durch das Tamil undurch im Kanaresische und Teliqui eingedrungen ist. Eine Parallele wurde des im Tamil und Kanaresischen vorhanden ern, "Leiter", bilden, das auf p. sem. sk. stem zumekecht.

<sup>\*)</sup> Dei Apastamba lesen einige Handschriften, bei Baudhayana all, bis auf eine eine how êrderd imt auslautendem Cerebral, und Harudatta im Kommentar zu Apastamba ciklirt diese Leart für reitig setwietelagkat in yultah pilhah Fine Parallik zu dieser Cerebralisserung gewahrt die Sindlis Form seithe, sei ha Naturlich und auch die modernen Hinde Formen sch, zh, sind aus edih, aitend entstanden und nicht von sk fellakt abzuleiten wie es Platts in seinem Hindustam Wörter hauch unt

cum intendit cutem, missiles Ora urgentinm figit canum et paulo longuis iaculatur<sup>1</sup>)\* Ahuliche Angaben macht Oppian, Cyn III, 391ff, und auch er hebt hervor, wie gefahrlich das Tier deshalh für die Hunde sei (V 402ff)

δηθανι δ' έντειτει κίτα κάργαροι όδε νε φαίης αίξηδη τόξοιι δεδαηνότα τοξεύεσθαι τούτενεν όττότε μιι θηρήτορες ἀιτήσωιται, ούτι κότας μεθίασι, δόλου δ' έντετεντη αυτο

## Sanskrit muktā, muktūphala, phala.

Sk. mukiä, 'Perle', wird im PW als 'die von der Perlenmischel Abgelöste, Befreite' erklart, und diese Etymologie hat Uhlenbeck in seinem Wörterbuch wiederholt. In lautheber Beziehung laßt sich gegen die Ahleitung des Wortes von muc allerdings nicht das geringste einwenden, in haltheh aber befriedigt sie keineswegs. Daß sie sich von naturwissen schafthehem Standpunkte aus kaum rechtfertigen laßt, wurde freilich nichts ausmachen, sie verstoßt aber gegen den Grundsatz, daß indische Wörter, die erst im Sonderleben des Indischen entstanden sind, aus indischen Anschauungen heraus erklart werden mussen.

Die Ansicht, die der Inder in nachvedischer Zeit üher die Entstehung der Perlen hegte, ist durch Herders Gedicht 'Verschiedener Umgang' 3, des auf der nachher angeführten Strophe Bhartrhans berüht, allgemen bekannt geworden Man glaubte, daß sich ein Regentropfen in der Müschel zur Perle verdichte Belege') hieten Mälavikägmmitra I, 6, Mrechakatika V, 45, Bhartrhan II, 67, Räjatarangni III, 202, Karpüramañjari III, 3, särngadharap 477 Nach einigen tritt der Vorgang nur hei gunstigem Sternhilde ein Nach Bhartrhan muß die Sonne in Sväti stehen, eine An schauung, die auch in dem von Lanman angeführten Marathi Sprichworte') hervortritt Räjasekhara neint anstatt dessen Citrä Der letztere he schreibt auch ausführlich, wie die Müscheln aus dem Meere emportauchen und die Regentropfen trinken Die Perle heißt deshalh geradezu rasodbhara (Hemacandra, Ahhdhänac 1068 nach PW, Kommentar zu Kädamhari, NSP, S 10)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Liebrecht a a O, wo auch andere Belege für diese Sage angeführt werden <sup>2</sup>) Samtliche Werke, herausy von Suphan Bd ANVI, 406 Vgl auch die beiden Gedichte 'Die Perle, ebd S 400, und Bd ANIX, 88

<sup>3)</sup> Die Stellen aus der indischen Literatur ebenso wie die Angaben griechischer römischer und arabischer Schnifsteller sind zuletzt gesammelt von Pischel, ZDWG NAVI, 136 Eine Erganzung dazu beitet Lanman in seiner Übersetzung der Karpuramañjan, S 264 und in seinen Noten zu Whitnevs Übersetzung des Atharia veda I, 161.

<sup>4)</sup> Manwaring Marathi Proverbs 🕆r 1291

Auf Grund dieser Vorstellungen hat Lussen, Indische Altertumskunde I, 244, Note 1, III, 307 multü als 'die von der Regenwolke losgelassene' erklart Mir erscheint diese Herleitung ebenso unbefriedigend wie die des PW Das Losgelassensein an und für sich ist doch nicht charakteristisch für die Perle, sondern höchstens das Losgelassensein von der Wolke, der letztere Begriff tritt aber in dem Worte gar nicht zutage Auf diese Weise schafft die Sprache keine neuen Namen

Ich möchte daher eine ganz andere Erklarung von muktā vorschlagen Ich sehe darin eine falsche Sanskritisierung des mittelindischen muttā, das nicht 'die Geloste' hedeutet, sondern 'die Erstarrte', von mürchali, das überaus haufig vom Gerinnen der Milch, des Quecksilbers usw gebraucht wird<sup>1</sup>)

Diese Erklarung setzt voraus, daß mukta kein Wort der alten Sprache ist Tatsachheh kommt es auch im Veda nicht vor Der Veda hat vielmehr ein ganz anderes Wort für Perle, das im Rg und Atharvaveda haufiger belegte kfśana Das Wort stirht spater vollstandig aus\*), an seine Stelle titt muktā, für das das PW als früheste Belege Stellen aus dem Mahā hhārata und Manu verzeichnet

Nachweisen laßt sich \*märta in der Bedeutung Perle nicht. Im Gegen teil, es laßt sich zeigen daß ein solches Wort in der alten vedischen Sprache garnicht existiert hahen kann, weil die Vorstellung auf der es heruht, in der vedischen Zeit nicht vorhanden war.

1) Daß Gerinnen die ursprungliebe Bedeutung von murchati ist und daß sich daraus erst un Indischen die Bedeutung starr werden beim Ohnmachtsanfall . ohn machtig werden entwickelt hat, durfte wohl keinem Indologen zweifelbaft sein Schon aus diesem Orunde ist meines Erachtens die Erklarung die Johansson IF . II, 39 von dem Wort gibt, völlig verfehlt Johansson sucht murchati mit mardhati, mlecchati usw zu vereinigen indem er es auf meledh und schließlich auf ein Element mele zu ruckfuhrt, das 'reiben, zermalmen mahlen, 'schwach, schlaff lassig werden', 'weich, sanft mild werden hedeuten soll. Er halt also gerade die jungste Bedeutung von murchats für die ursprungliche Aber auch lautlich ist die Zuruckführung auf meledh unmoglich Zu murchati lautet das Partizip murta das nomen actionis murti, aus \*midh to , \*midh to aber batten nur \*murdda \*murddha entstehen knunen. Sk murkha ist mit Bartholomae. Stud I. 45 als mdische Neubildung zu murchat: aufzu fassen (siehe auch Wackernagel, Altind Gr I, 154), die Bedeutungsentwicklung von starr zu stumpfeining ist ahnlich wie bei jada. Ist das aber richtig so ist der Ver gleich mit lett mulkis, Dummkopf', got malsks in untilamalsks, '7007577,', as malsk 'ubermutig , unstatthaft Ganz abzulehnen ist weiter der Zusammenhang mit gr μαλαχό,, 'weich sanft, und ebenso unmöglich ist 'entfernter Zusammenhang mit milijan, 'weikt, obwohl er nach Uhlenbeck 'kaum zu leugnen' ist. Die Grund bedeutung von murkha ist damit unverembar. Richtig dagegen erscheint mir der auch von Prellwitz I tym Worterbuch der greech Sprache angenommene Vorschlag von Bugge, K7 VIV, 446 mūrta mit gr βοότο,, geronnenes Blut', zusammenzu bringen siehe auch W Schulze, K7 XXIX, 257 I's hegt also eine Wurzel mit idg rsor

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In der Sütraliteratur begegnet es noch Kauš Sutra 58, 9, aber her ist es durch das Mantra an die Hand gegeben

Über die altere Anschauing vom Ursprung der Perlen sind wir durch ein Lied des Athurvaveda (IV. 10) unterrichtet, das von einer als Amulett umgehangten perlenhaltigen Muschel handelt. In diesem Liede wird be standig mit dem Gedanken des doppelten Ursprunges der Perle gespielt Sie stammt einerseits aus dem Meere (samudrdd adhi jajñisé 2, samudrajah 4, somudrán natah 5) andererseits aus himmhschen Höhen, denn sie ist aus dem Winde geboren, aus dem Luftraum, aus dem Leuchten des Blitzes (vátā) vātó antariksod vidyuto vyótisas pari 1), sie stammt aus der Höbe der Liebter (agrato rocandnam 2), sie ist im Himmel geboren (divi jotah 4), sie ist die aus Vrtra, der Wolke, gehorene Sonne (vrtrat voto divakorah 5), sie ist aus dem Soina geboren (somat tram adhr jajuise 6), sie ist goldgeboren (hiranyajāh 1 4), eins der Golde (hiranyānām ekosi 6) Pischel a a O hat daraus den Schluß gezogen, daß nach vedischem Glauben Donner und Blitz zur Entstehung der Perlen nötig seien, ob auch Regen, folge aus unserer Stelle nicht mit Sicherheit Lanman halt es sogar für sicher, daß in dem Liede dieselbe Vorstellung über den Ursprung der Perlen herrsche wie in der sputeren Literatur Meines Erachtens ist das aber geradezu ausgeschlossen. In dem ganzen Liede ist nicht eine einzige Angabe die auf die Entstehung der Perle aus dem Wassertropfen hinwiese Alles ins besondere aber die Angaben in V 1, 2 und 5 und der Ausdruck hiranyaga, spricht vielmehr dafur, daß der vedische Inder sich die Perle als aus dem Blitze entstanden dachte, ahnlich wie es in der von Pischel zitierten Stelle ans Aelian, De natura animalium X 13 heißt daß sie entstunden örar rais νογχαις ἀνεωγμειοις ετιλαμφωση αί ἀστραπαι Was aus dem bisher an geführten wahrscheinlich war wird durch zwei andere Punkto zur Gewiß heit erhöben

In V 7 des Atharva Liedes heißt es namheb Der Knochen der Götter ward zur Perle, beseelt lebt er in den Wassern' (deidnom osthi Lrsonam babhura tad atmoniac caroty opsv antah) Pischel mochte damit eventuell zwei Stellen aus der griechischen Literatur Chares bei Atbenaeus III, 45 und Arrian Indike VIII 12 in Verbindung briugen. Aber dort werden die Perlen nur als die Knochen (dorea) der Muscheltiere bezeichnet Anochen der Götter hat damit nichts zu tun, er ist vielmehr Indras Blitz keil, der aus den Knochen des Dadhyañe oder Dadhien besteht. Im Mahā bharata III, 100 wird erzahlt, wie Dadlica den durch Vrtra und die Kala kevas bedrangten Göttern auf ihre Bitte seine Knochen schenkt Tvastr verfertigt aus ihnen deu Donnerkeil mit dem dann Indra den Vrtra er schlagt Mit geringen Abweichungen wird die Sage noch an zwei anderen Stellen des Mahabharata erzahlt IX 51 und XII, 342 Sie ist aber auch schon in rgycdischer Zeit vorhanden gewesen Rv I, 84, 13 heißt es, daß Indra mit den Knochen des Dudhyaue neunundneunzig Vrtras erschlug Das PW (unter asthisambhava) verweist ferner auf Mbh I, 33, 20f, wo erzahlt wird, wie der someraubende Garude, als Indra seinen Blitzkeil auf

ihm schlendert eine Feder fallen laßt mit den spottischen Worten Ich werde dem Rsi Verehrung erzeigen aus dessen Knochen dis vajra entstanden ist (iajram yasyusiksan bhavam) und dem vajra und dir o Indra? Die Strophe findet sich schon im Suparnadhyaya 27 6 Im Sabdakalpadruma wird asikisa daher veradezu als Synonym von vajra aufgeführt

Zueitens aber wird es nun verstündlich warum die Perlenmuschel überhaupt als unheilabwendendes lebenschutzendes Amulett verwendet werden kann warum man mit ihr die Raksas töten und die Fresser über winden kann (šankhēna hatid raksursig altrino zi sahamahe 2) warum sie vor dem Geschoß von Göttern und Damonen schutzt (so asmänt sarvatah patu hetyd dewisurebhyah 5) Die Perle hat diese Zaubermacht weil sie der Blitz Indras ist der in unz ihligen Kampfen die Damonen vermehtet hat Auch in der Strophe Av VIX 30 5 die Pischel a 20 zuerst richtig

Auch in der Strophe Av VIX 30 5 die Pischel a 2 O zuerst richtig gedeutet hat wird ausdruel heh der Blitz neben dem Ozean als der Ur sorung der Perle genannt

> yat samudro abhyakrandat parjanyo vidyuta saha | tato hiranyayo bindus tato darbho ajayata ||

Duß der Ozean brullte Parjanya mit dem Blitze durius entstand der goldene Tropfen¹) daraus das Gras

Wir mussen also zwei Vorstellungen unterscheiden eine altere vedische nach der die Perle der in die Muschel gefahrene vajra des Indra der Anoel en des Dadhyane ist und eine jungere nach der sie durch Erstarrung eines liniemgefallenen Regentropfens entsteht. Nach allem wis wir ermitteln I onnen hat sich die letzte Vorstellung zu einer Zeit gebildet als das Sanskrit aufgehort hatte eine lebende Sprache zu sein. Das neue Wort für Perle multa ist daher nicht im Sanskrit sondern erst im Mittelindischen auf gehommen, ein altes "mutta hat nie bestanden.

Fur die hier vorgeschlagene Erklirung von multa spricht endlich auch neben eine Erscheinung in den Prakitt Driele ten vuf die sehon Pischel Grammatik der Prakitt Sprachen § 270 566 hingewiesen hat Das Partizap Praet Pass von muc lautet im Pah inita und wenn auch seltener initka (aus 'mulna') in den Prakitt Dialel ten ist mukka sogar die gewolinhole Form wenn auch Hemacandra II 2 daneben initia erwahnt. Die Perle leißt dagegen überall im Pah und Prakitt nur mutte initiaka motta. Auch das zeigt daß dieses Wort im dem Partizap von inte nichts zu tun 1 at Wesl alb mult i füschlich durch multi wiedergegeben wurde ist schwer zu sagen. Möglicherweise lat dabei der Anklang an dis hiufig neben mitt i ersel einende oft auch im Komijostum mit him verbin deine zitt sel sitte im Komijostum mit him verbin deine zitt sel sitte.

pabbhāra zu prāgbhāra sanskritisiert wird¹), dohada zu daurhṛda²), aggala zu argala²) usw.⁴).

Zur Stutze meiner Erklarung laßt sich nun aber noch ein weiterer Punkt anfuhren. Wohl ebenso haufig wie das einfache multä ist in der klassischen Literatur das Kompositum multäphala 'Perle'. Über das hier mzweiten Gliede erscheinende phala, das naturlich mit phala 'Frucht' identisch ist, bemerkt das PW. 'Wenn phala auf 1 phal (d. h. phal 'bersten') zuruckgeht, dann bezeichnet das Wort urspringlieb die geborstene, d. i. reife Frucht' Uhlenbeck, IF. XIII, 214, bezeichnet diese Etymologie als sicher. Schon die vorsichtige Ausdrucksweise des PW. laßt aber erkennen, daß sie ihrem Urheber selbst keineswegs so erschien Mir ist sie aus zwei Grunden ganz unwahrscheinlich Erstens ist es eine Annahme, die sich durch nichts beweisen laßt, daß phala ursprunglich die reife Frucht bedeutete') Zweitens aber ist doch auch nur bei einer sehr beschrankten Gattung von Fruchten das Bersten ein charakteristisches Zeichen der Reife, und es wurde daher vollig unbegreißlich bleiben, wie phala, die geborstene Frucht, zur Bezeichnung der Frucht sehlechthin werden konnte

<sup>1)</sup> Zachanae, Beitrage zur ind Lexicographie, S 60ff

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auf die Einwande, die Bohtingk, ZDMG LV, 98, Ber Sachs Ges Wiss Phil Hist Ci LIII, 17, gegen die Zuruckfuhrung von dohada auf duhrd erhoben hat, brauche ich wohl nicht einzugelen Böhtlingks eigene Erklarung von dohada als des 'Milch gebenden' Gelustes ist, ganz abgesehen davon, daß sie die Formen dohala, dohala, dunkel läßt, wiederum sehen deshalb vollig unmoglich, weil sie nicht mit den nidssehen Anschauungen übereinstimmt Nirgends findet sich auch nur die leiseste Andeutung, daß man an einen Zussimmenhang der dohadas mit der Entstehung der Milch glaubte, was übrigens auch sehr wunderbar ware, da sich die dohadas wahrend der Schwangerschaft einstellen, die Milch aber, wenigstens in auffälliger Weise, doch erst nach der Geburt auffritt Auf die alberne Erklarung in der Abhidhänappadi pikääßen ist naturlich, wie Bohtlingk selbst bemerkt hat, nicht das mindeste Gewicht zu legen. Ich wurde auf diese verfehlte Etymologie überhaupt nicht zuruckgekommen sein, wenn Bohtlingk nicht mitgeteilt hatte, daß sie die Billigung mehrerer Fach renossen gefinden latit.

<sup>5)</sup> Kielhorn, Gott Nachr 1903, S 307f

<sup>&#</sup>x27;) Erwalınen will ich auch, daß Gundert, ZDVG XXIII, 529 und Kittel, Kan mada-English Dictionary, S XXI mukā als Lehnwort aus dem Dravidschen (tam kanar mutu) betrachten Die Frago nach dem dravidschen Ursprung des Wortes ware zu erwagen, wenn mutu sich aus dem Dravidschen heraus befriedigend erklären ließe Das ist aber nicht der Fall Die von Gundert und Kittel vorgeschlagenen Dentungen als des 'ersten' oder 'besten' (der Juwelen) oder des 'eingetauchten' sind ummöglich Es ist mir daher unzweichhaft, daß muttu umgekehrt aus dem Indo Ariselne entelbatt ist, und zwar in der Frakent, incht in der Sanskrifform, was wiederum durchaus zu der oben geaußerten Ansicht über die Prioritat der Prakrifform stummt.

<sup>5)</sup> Rv 111, 45, 4, we von einer reifen Friicht die Rede ist, wird pakré hinzu gefügt Rv X, 146, 5 wird von einer sußen (orddu) Frücht gesprochen. An den anderen Stillen des Rv, wo das Wort oder Ableitungen davon eiseleinen, IV, 57, 6, X, 71, 5, X, 97, 15, bedentet es Frücht im allgemeinsten Sinne.

Ahnliche Bedenken erhehen sich gegen die von Kluge in seinem etymo logischen Wörterbuch der deutschen Sprache unter fallen vorgetragene und von Noreen, Abriß der urgermanischen Lautlehre, S 119, wiederholte Herleitung von phala als der reifen, 'abfallenden' Frucht von der im Simplex nur im Dhätupatha uberheferten Wurzel sphal Auch Kluge geht von der wöllig willkurlichen Voraussetzung aus, daß phala ursprungheh die reife Frucht bedeute Dazu kommt, daß sphal nach dem Dhätupatha 'Schwanken, Zucken' (cale, sphärtau) hedeutet, und wenn auch die Bedeutungsangaben im Dhatupätha off recht vage sind, so ist es doch eine weitere unbewiesene Annahme, daß sphal jemals im Sinne von 'ahfallen' gehraucht wurde Ist aher schon der Zusammenhang zwischen den indischen Wörtern ganz un wahrscheinlich, so können niturheh abd fallan, lit pülu 'falle', erst recht nichts für die Etymologie beweisen')

Dia Beohachtung indischen Spraehgehrauches führt zu einem ganz anderen Resultate Ich glaube zeigen zu können, daß phala ursprunglich weder die 'gehorstene' noch die 'abfallende' Friicht war, sondern dieselbe Bedeutung hatte wie muktā, namlich 'Verdickung'

Dhammapada 71 lesen wir

na hi pāpam katam kammam sayju khīram va muccats | dahantam bālam antets bhasmācchanno va pāvako ||

Die erste Zeile ist von den meisten Übersetzern mißverstanden. Faus hall uhersetzt 'non eum male factum facunus statum lac velut mutatur'. und ihm folgen Weher, M Muller und v Schroeder, dia na muccati durch 'wird micht verandert', 'does not turn', 'nicht verandert sich' wiedergeben Childers2) meint es lage ein Wortspiel vor 'For as new milk will not curdle so an evil deed cannot be got rid of ' Das richtige hat allein Neumann, der die ganze Strophe uhersetzt 'Die jetzt vollbrachte bose Tat gerinnt nicht gleich3) wie frische Milch verzehrend folgt dem Toren sie, wie Feuer unter Asche gluht' In der Strophe ist nicht von einer Veranderung der bosen Tat in gute Tat etwa durch außerhehe Askese, wie v Schroeder meint, die Rede, es wird nur betont, daß sich die böse Tat nicht sofort zu greif haren Folgen verdichte, sondern dem Tater oft erst nach langer Zeit und ım nachsten Lehen vergolten werde muccats hat also die Bedeutung 'ge rinnen, sich verdichten', und es kann keinem Zweifel unterliegen, daß es fur mucchats = sk murchats steht, wie schon Morris, Journ Pali Text Soc 1884, p 92, geschen hat Es hat hier eine ahnliche Verwechslung der Wurzeln muc und murch stattgefunden wie ich sie oben fur mukte an genommen habe Daß dem Inder die Vorstellung von einem 'Gerinnen',

j) Die weiter von Aluge und Noreen herangezogenen Wörter, gr ogalio, lat fallo, und aus lauthehen Grunden feruzuhalten, vgl Walde, Latem etymol Wörter buch, S 205.

Pali Dictionary, s. v. Vgl. auch JRAS New Series. Vol. V, p. 224
 augu hat hier noch die alte Bedeutung "desselbigen Tages"

einer 'Verdichtung' des karman gelaufig war, zeigt auch Satapathahr X, 5, 3, 8, wo es heißt kac chrotram karmäsrjata | tat pränän abhisamamürchad imam samdegham annasamdeham | akrisnam vai karmarle pränebhyo 'krisnä u vai pranä rie karmanah 'das Ohr erschuf karman Dies ver dichteto sich in Verbindung mit den Lebenshauchen zu diesem Körper, diesem Nahrungskörper Unvollst indig ist das karman ohne die Lebenshauche und unvollstandig sind die Lebenshauche ohne das karman'

Nun findet sich, wie Pausboll bemerkt hat, an mehreren Stellen auch eine Sanskritversion dieser Stropbe Manu IV, 172, Mbh I, 80, 2

nādharmas carīto loke sadyah phalatī gaur 11a | sanair ārartamānas tu kartur mulāni krntatī') |

Mbh XII, 95, 17 18

nādharmas carīto rājan sadyah phalatī gaur īva | mūlānī ca prašālhāš ca dahan samadhīgacchatī ||

Noch genauer wird die erste Zeile der Pali Strophe reflektiert in Mbh XII, 91, 21

> yadı nātmanı putresu na cet pautresu naptrsu | na hı papanı kriam karma sadyah phalatı gaur ııa ||

Die Kommentatoren des Manu erklaren das Wort go verschieden<sup>2</sup>)
Die einen, wie Govindaraja, Narayana und Nandana, nehmen es im Sinne
von Kuh und seben in gaur iste einen taidharmyadrstänta "Wie eine Kuh,
die durch ihre Milch usw sofort Vorteil bringt' Andere wie Medhätibi,
Kulluka und Rāghavananda meinen go konne hier auch Erde bedeuten,
und es lage ein sadharmyadrstanta vor Wie die Erde die nicht sofort Er
trag bringt' Buhler hat sich in seiner Übersetzung der ersten Ansicht an
geseblossen halt es aber nicht für unmöglich daß hier ein Doppelsinn
beabsichtigt sei Bohtlingk ist in seinen 'Indischen Spruchen' (3574) um
gekehrt der zweiten Ansicht beigetreten

Memer Ansicht nach sind indessen alle beide Erklarungen viel zu ge qualt als daß sie Glauben verthenten

Da es sich wie die Ubereinstimmung der Sanskrit und der Pali Strophe zeigt sicherlich um einen alten Spruch handelt so ist es, glaube ich nicht zu kuhn go hier direkt dem *Uhira* der Pali Gathā gleichzusetzen es also in dem alten vedischen Sinne von Milch zu nehmen Dann aber muß auch phalati dieselbe Bedeutung hahen wie murchati, also 'gerinnt, ver dichtet sich' bedeuten

Diese Bedeutung von *phalats* laßt sich noch in einigen anderen Stellen nachweisen Mbi I, 80 3 in einer Parallele zu der eben angefuhrten Strophe heißt es

> putresu va naptrsu vā na ced aimanı pasyatı | phalaty eva dhruvum pāpam guru bhuktam ıvodare ||

<sup>1)</sup> An der Stelle des Mahabharata steht räjan für loke und ävartyamäno hi 2) Siehe Buhler, Sacred Books of the East, Vol XXV, p. 155f

'In den Söhnen oder in den Enkeln wenn man es nicht an sich selbst erfahrt verdichtet sich sicherlich die Sunde wie selwer verdauliche Speise im Bauche. Die Grundbedeutung von phalati tritt luer meines Erachtens noch deutlicher zutage als in der ersten Strophe obwohl man das Wort auch hier offenbar sehen fruh nicht mehr verstanden hat. Sonst ware die verwassernde Umgestaltung kaum begreiflich die die Strophe bei Manu (TV 173) erfahren hat.

yadı natmanı putresu na cet putresu napirsu | na tv eva tu krto dharmah kartur bhavatı nısphalah ||

In spaterer Zeit wird phal gerinnen speziell in bezug auf Lieht erschenungen gebraucht. Der Inder faßt die Reflexion des Lichtes als ein Gerinnen ein Fest oder Dichtwerden der einfallenden Strahlen auf Bei spiele (nach dem PW) bieten Raghuy XVI 18

kalantarasuamasudhesu naktam

ıtas tato rudhatrnankuresu |

ta eva muktagunašuddhayo pr harmyesu murchants na candravadah ||

Auf den Palasten an denen der Stuck im Laufe der Zeit schmutzig geworden ist und auf denen hier und dort Grasbuschel wachsen werden die Mondstrahlen obwohl sie weiß sind wie Perlenschnure micht fest (d. h. sie werden nicht reflektiert)

Sakuntala (ed by Pischel) V 218

chaya na murchati malovahatavrasade

śuddhe tu darpanatale sulabharakasa ||

Ein Bild wird nicht fest (nicht reflektiert) auf einer Spiegelflache wein ihre Klarheit durch Schmutz getrubt ist wenn sie aber rein ist so erscheint es leicht

Brhatsamhita IV 2

salılamaye sasını rater didhitayo murchitas tamo natsam |

ksapayanti darpanodaranihita wa mandirasyantah ||

Die Sonnenstrahlen vernichten das nachtliche Dunkel dadurch daß sie in dem aus Wasser bestehenden Monde fest (d. h. reflektiert) werden ebenso wie (die Sonnenstrahlen) in einem Hause (das Dunkel vernichten) wenn sie in das Innere eines Spiegels eingedrungen sind

Brhatsamhta XXII 1

sar murcheta ratindroh kiranah pavanena mandalibhutih | nanavarnakrianas tantabhre tyomni paritesah ||

Wenn bei leicht bewölktem Himmel die verdiehteten Strahlen der Sonne und des Vlondes infolge des Windes zu einem Ringe werden so (ent stehen) die Höfe die mannigfache Farben und Formen haben

Und Kiratarj V 41 spricht Bluravi von den Lichtmassen der Sonne die sich mit den Strahlenmen en der Silberwinde verdichten d. h. die von den Silberwanden zuruckgestrahlt werden (sammürchatăm rajatabhitismayükhajālaih gharmadyuteh patalāni dhāmnām)))

Genau so wie  $m\bar{u}rchal\iota$  wird nun auch  $phalat\iota$  gebraucht Kirātārj V, 38 heißt es

ıha natasukakomalā manīnām

ravikarasamialitäh phalanti bhasah ||

'Auf diesem (Berge) verdichten sieh die Strahlen der Edelsteine, die eine zarte (Farbe) baben wie junge Papageien, wenn sie sich mit den Strahlen der Sonne mischen 'Gemeint ist naturlich wiederum, daß die Sonnen strahlen von den Edelsteinen reflektiert werden Mallinätha erklirt phalanti durch sammärchante I vardhanta its wäsat

Haufiger noch ist in der gleichen Bedeutung pratiphalati Mallinätha erklart na mürchanti in Raghuv XVI, 18 durch na pratiphalanti, der Kommentar zu Brhatsamli IV, 2 mürchitäh durch pratiphalitäh Śisupālav

IV, 67 sagt Magha in der Beschreihung des Raivataka

darpananırmaläsu patite ghanatımıramusı
yyotısı raupyabhilisu purah prati phalatı muhuh |
wridam asammulho 'pı ramanaır apahrtacasanāh
hänanalandaräsu tarınırı iha navatı ravih ||

'Auf diesem (Berge) bewirkt die Sonne, daß sich die Madchen in den goldenen Hohlen schamen, wenn ihre Liebhaber ihnen das Gewand hermitergerissen haben, auch ohne daß sie sie direkt bescheint, wenn (namlich) ihr die dichte Finsterins verscheuchendes Licht auf die vor (den Höhlen) befindlichen spiegelklaren Silberwande fallt und wiederbolt (in die Höhlen) zuruelgestrahlt wird 'Auch hier gibt Mallmätha pratiphalats durch sammärchats wieder

Śisupālav IX, 37

amalātmasu pratsphalann abhstas tarunskapolaphalakesu muhuh \ risasāra sandrataram indurucam adhskatabhāsitadišam nikarah ||

'Dudurch daß sich die Tulle der Strahlen des Mondes wiederholt auf den fleckenlosen Wangenflachen der Madchen spiegelte, breitete sie sich noch dichter aus und erhellte (daher) die Himmelsgegenden in noch höherem Grade'

Und Sriharsa braucht Naisadhiya IV, 13 denselben Ausdruck, wenn er von dem gesenkten Anthrz (mulhum) der Damayantī spricht das sich auf ihrer tranenuberströmten Brust spiegelt

hrdı Damasıasur asrujharaplute pratıphalad vırahāttamukhānateh ||

<sup>)</sup> Ebenso wird ubrigens auch die Reflexion der Schallwellen aufgefaßt, vgl Raghu VI, 9 pradhmätäsinkhe partio digantäms turgusvane murch att mangalärthe, NVI, 64 érotregu emmürch att raktam äsäm gitanugam värimrädangaväd jam, Ka thüsants LV, 21 srutrd citératupurvam tum tannädam üksu mürch itam.

Zwei andere Stellen führt das PW nus dem Kommentar zu Hema eindras Abhidhänac 101 179 an (stadäse arladaräh pratiphalitäh süryaraśmayah) In allen diesen Fillen liegt aber meines Erachtens nieht, wie das PW angibt, die Wurzel phal 'bersten' vor, sondern die nur lautheh damit zusammengefallene Wurzel phal, die sich in der Bedeutung mit mürch deckt. Ob sich insbesondere die spateren Antoren dessen noch bewußt waren, muß allerdings zweifelhaft bleiben. Es scheint, wie schon oben bemerkt, daß phalati 'gerinnt' Trulizeitig außer Gebrauch kam — wahrscheinhieh wurde es durch mürchati verdrangt — und ich balte es daher für sehr wohl möglich, daß man im Sprachgefühle der spateren Zeit phalati und pratiphalati in der Bedeutung 'reflektiert werden' zu phal 'bersten' stellte

Durch die Erkenntnis der Wurzel phal 'gerinnen' wird nun mit einem Schlage auch eine ganze Reihe von Wörtern klur, die bisher teils unerklart, teils falsch gedeutet sind, und von denen die meisten sprachgeschichtlich noch besonders interessant sind, weil sie einen unter dem Einflusse eines ursprunglichen l entstundenen Cerebral aufweisen. Hierher gehören

- 1 phana, m Taitt Brähm III, 10, 1, 4 nach dem PW etwa 'Rahm' oder 'Schaum' Ein Denomuati um dazu ist phānagati in der Laty Srautas X, 4, 10 belegten Bedeutung 'abschaumen, abrahmen, abschöpfen' Das Partizip phānula bezeichnet aubstantivisch gebraucht den verdickten Sift von Pflanzen, insbesondere des Zuckerrohres Belege hefern Siaruta und das Mahābharita Daneben erscheint bei Lexikographen und Mahāvastu iI, 204, 19, Lahtav 331, 6<sup>3</sup> phāna, f 'Melasse' und 'Brei' Dazin weiter phānta, m n 'die beim Ausruhren des Rahmes sich bildenden ersten Butter-flocken', Sat Brähm III, 1, 3, 8, 'Infusum', Kaus S XXV, 18, XXVIII 14 usw, 'anāyāse', Pan VII, 2, 18 usw In allen diesen Wörtern tritt die Grundbedeutung von phal 'gerinnen, dick werden' noch deutlich zutage
- 2 phanda, m, phānda, n 'Bauch', Ujivaladatta zu Unādis I, 113 Die von Berneker, IF IX, 363, vorgeschlagene Zusammenstellung des Wortes mit lat fendicae 'Kaldaimen, eßbare Tiereingewerde' lißt sich weder laut lich') noch begrifflich rechtfertigen phanda, phānda bereichnet den 'sich verdickenden' Teil des Körpers
- 3 In derselben Weise erklart sieh auch phana, m in der bei Susmita belegten Bedeutung 'Nasenflugel
- 4 Hierher stelle ich ferner die in der epischen und klassischen Literatur ilberaus häufig vorkommenden Wörter für "Schlangenhanbe", phata in , phatā, f, phana, m , phanā, f Fortunatov BB VI, 217 leitet sie von phati bersten' ab, Bechtel, Hamptprobleme, S 384, Wackernagel, Altind Gr I, 169 und Uhlenbeck vergleichen noch weiter sphatali, sphutati "spaltet

<sup>1)</sup> Sahe Senart, Mal avastu II, 534

<sup>1)</sup> Su he Uhlenbeck, IF AIII, 214

sich'1) Die Bedeutung spricht aber auch hier entschieden für die Zuruckfuhrung auf phal 'sich verdicken', es ist jedenfalls schwer einzusehen, in wiefern die Schlangenhaube, die Anschwellung des Schlangenkörpers unterhalb des Kopfes, etwas mit Bersten oder Spalten zu tun haben kann2) Bei Levikographen und in der spateren Literatur erselieint daneben, aber selten, auch phuta, phutā (Pañcatantra Kosegarten 174, 11), sphata, sphatā (Amara I, 8, 9, CH III, 259, Komm zu Abludhanne 1315), sphuta, sphuta (Abhi dhanac 1315, Lesart zu Ind Spr 2 3770) Ob man berechtigt ist, die Formen mit u direkt auf ein altes \*phlio zuruckzufuliren, ist mir zweifelhaft phuta kann auch erst im Mittelindischen aus phata entstanden sein und sein u dem vorausgehenden Labial verdanken, vgl die bei Pischel, Gramm der Prukritspr § 104 angefuhrten Falle Ebenso ist es mir zweiselhaft, ob wir aus den letzten vier Formen schließen durfen, daß die Wurzel ursprungbeh mit sanlautete Da die Formen mit sin keinem alten Texte belegt sind, ist es mir wenigstens ebenso wahrscheinlich, daß wir es mit Hypersanskritismen zu tun haben, die in Anlehnung an sphatati, sphutati entstanden3)

5 So erklart sich auch phala, n in der Bedeutung 'Hoden', die im Epos und bei Susruta erselient und nach Caland Altind Zauberritual S 70, vielleicht auch Kaus S XXV, 17 vorhegt

O Zu diesem phalati gehört endheh naturhch aueb phala, n 'Frucht', als das sich verdickende Gebilde Es ist dieselbe Vorstellung, die auch bei puspa, n 'Blume', von pus 'dich werden', zugrunde liegt muktäphala ist also eigentlich eine tautologische Verbindung wie unser Windhund, Sauer ampfer usw Wahrscheinlich bezeichnete ursprunglich phala auch für sich allein die Perle, und als dies ungebrauchlich wurde, wurde der Verdeut lichung wegen mukta davorgesetzt, vergleiche das schon oben angeführte binduphala 'Perle')

Von phala 'Frucht' ist dann wiederum ein Denominativum phalati 'bringt Trucht', im eigenthichen und übertragenen Sinne gebildet Dies liegt unzweifelhaft in solchen Stellen vor wie Hariv III, 46 17

akāle pādapah sarte puspanti ca phalanti ca || In vielen anderen Fallen aber, wie z B Mbh III, 183 78 tatrāsya svakrian karma cetayevārugatam sadā | phalaty atha sukhārho vā duhkkārho vālha jāyate ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bechtel gibt allerdings als Bedeutung von ephalats breitet sich aus an, aber diese Bedeutung beruht nur auf einer falsehen Lesart im Dhatupatha visarane für tidarane

<sup>2)</sup> Wenn in der klassischen Literatur die phand mit einem phalaka, Breit (von phal' sich spälten) vergliehen wird (Bhartphan, Nitis 35), so beweist das naturheh nichts für die Etymologie, da bei jenem Vergleich nur an die sekundare, nicht an die etymologische Bedeutung von phalaka gedacht worden ist.

<sup>3)</sup> Gar kein Gewicht ist nuf ephota "Schlangenhaube zu legen, das im PW aus dem Sabdärthal, bei Wilson angeführt wird.

<sup>4)</sup> Vgl Wackernagel, Altind Gr II, 1, 251

oder dem bekannten buddhistischen Verse (Avadānas I, 80, 86, Divyāvad 131, 191 usw.)

na pranašyanis karmāns kalpakotišalair api | sāmagrīm prāgya kālam ca phalanis khalu dehinām || 14Bt es sich kaum entscheiden, ob wir es mit dem urspringlichen Verbum oder dem Denominativum zu tun haben

In den verwandten Sprachen vermag ich sk. phal 'gerinnen' mit Sicherheit nicht nachzuweisen. Die alte, von O. Hoffmann. BB XVIII, 155 verterdigte und fruher auch von Prellwitz, Et Wb d gr Spr, angenommene, in der zweiten Auflage des Werkes wieder aufgegehene Zusammenstellung von nhalatı, phala, mit ἀφελλω 'mehre', ἄφελο, 'Nntzen, Gewinn' wird auch in der neuen Beleuchtung von phalati nicht viel wahrscheinlicher \* Die von Berneker, IF IX, 363 versuchte Heranziehung von lat felix wird von Uhlenbeck, IF XIII, 214 und Walde, Lat Et Wb, mit Recht abgelehnt Ebensowenig kann lat folium hierher gehören, denn von lauthelien Schwierigkeiten ganz ahgesehen, ist der ursprungliche Begriff, der in phal lag, eben nicht sprießen, hervorkommen', wie Berneker anmmmt1) Eher konnte man an Verwandtschaft mit gr gallog denken Schon Sutterhn, IF IV, 104, wollte das griechische Wort auf eine Wurzel \*phel 'spalten' zuruckführen, die Ahleitung von \*phel 'gerinnen erstarren, dick werden' wurde der Be deutung nach, wie mir scheint, ungleich hesser stimmen Andererseits wird es aher doch schwer, gallog von aur ball 'membrum', hessisch bille 'penis', nd bulle, die auf eine mit bh anlautende Wurzel weisen, zu trennen, vgl J Schmidt, Idg Vok II, 225, W Schulze KZ AXIA, 263, Bezzenberger, BB XIX, 248

# Das Sariputraprakarann, ein Drama des Aévaghosa.

Auf Grund verschiedener Erwigungen habe ich am Schlusse meiner Abhandlung über die Bruchstucke buddhistischer Dramen<sup>†</sup>) (S 65) die An sieht ausgesprochen, daß wir ihren Verfasser in dem Dichterkreise suchen mußten, dessen Mittelpunkt Asvaghosa war Schneller als es zu hoffen war ist das bestatigt worden Ich kann jetzt nachweisen, daß wemigstens eines der ums in jenen Bruchstucken vorliegenden Dramen von Asvaghosa selbst herruhtt

Ich habe auf S 12 meiner Abhandhung bemerkt, daß das Fragment 116 in zentralasiatischen Charakteren geschrieben sei, und daran die Vermutung

<sup>&#</sup>x27;) Ich möchte noch bemerken, daß das Wort phalya n Blume, das mit lat folium direkt verglichen zu werden pflegt, im Sk. keineswegs alt und gut bezeugt ist Wir kennen es vorläufig nur aus der Sabdacandrikä, nach einem Zitat im Salsdakal radruma.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Königlich Preußische Turfan I xpeditionen. Kleiner, Sanskrit Texte. Heft I Bruchstucke buddinstischer Dramen. Hemusgege ben von Heinrich Luders. Berlin 1911.

gekninft, daß ein ganzes Bintt der ursprungliehen Handschrift verloren gegangen und von dem spiteren Resinurntor durch ein neues ersetzt worden sei Diese Vermutung war nicht richtig, es hat sieh vielmehr gezeigt, daß das Fragment 116 einer anderen Hnndschrift angehört. Meine Frau hat unseren ganzen Bestand au Palmblattbruchstucken noch einmal durch gesehen und dabei ein größeres und 17 kleinere Stucke gefunden, die in derselben Schrift wie jenes Fragment gesehrieben sind. Einige dieser Stucke paßten drest anemander, so daß sieh die Zulil der einzelnen Fragmente auf 9 verringerte Diese 9 und das fruher gefundene Fragment 116 heßen sich weiter auf Grund des Textes und der außeren Beschaffenheit zu drei Blattern zusammenordnen. Von dem ersten Blatte sind uns vier von dem zweiten und dritten Blatte je drei Stucke erhalten. Keines der drei Blatter ist also vollstandig doch felilt von dem dritten Blatte nicht allzuviel Der erhaltene Teil dieses Binttes mißt ungefahr 34 5 cm. In der dritten Zeile der Ruckseite steht eine Vanisastha Strophe, von der 6 Aksaras fehlen Dahmter muß außerdem nech miskräntäh eder itt niskräntäh gestanden haben 9 Aksaras erferdern ungefahr 5 em 11 ungefahr 5 5 em Als Gesamt linge des Blattes ergibt sieh also 39,5-40 cm. Auf dieselbe Zahl führt die Berechnung der Lange der beiden anderen Blatter Das erste Blatt enthalt in Z 2 und 3 der Vorderseite eine Upajati Strephe, in Z 1 und 2 der Ruckseite eine Sardülavikriditn Strophe und in Z 2 und 3 der Ruck seite einen Sloka die eine Bestimmung der fehlenden Aksarns und didurch die Berechnung des Abstandes zwischen den einzelnen vier Stuel en ermög lichen1) Das ganze Blatt muß danach 30 5-40 em lang gewesen sein Von den drei Stucken des zweiten Blattes dessen Schrift leider stark ab gerieben ist gebören zwei dicht anemander. Sie messen zusammen un gefahr 15 cm. Auf der Ruckseite stehen Reste einer Sardulavikridita Strophe Es fehlen am Ende der zweiten und am Anfang der dritten Zeile 45 Aksaras die ungefahr 25 cm erfordern. Die Lanze des ganzen Blattes muß also 40 cm betragen haben

Die Schrift ist im wesentlichen identisch mit der Schrift des Revisors der alten Dramenhandschrift wie ich sie in meiner Abhandlung S 12ff beschrieben habe Nitt das gozeigt hier rundere Formen Die a a O ausgesprochene Ansicht daß diese Schrift nicht in Indien selbst entstanden sondern die alteste Reprasentantin der zentralasiatischen Brahmi sei wird durch die neuen Fragmente wie mir scheint vollstandig sichergestellt Deutlicher noch als in der Schrift des Revisors tritt hier der zentralasiatische Charakter in der Ahnlichl eit des ta und des na des 1a und des ca hervor Diese Buchstaben sind hier bisweilen schon ebenso schwer zu unterscheiden wie in der spitteren zentralasiatischen Brahmi. Besonderes Interesse bietet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De Tafel gibt den Abstand zw schen den einzelnen Stucken nicht genau wieder Um eine zu starke Verkleinerung zu vermeiden sind die Stucke etwas insher anennandergeruckt.

#### Ruckscite

[ya] [ena] samya[g a]bhihitam [h] Bhrgu[sa]ttam[o] [nibhrtair yatta] [k]r[ta]m bhršavisai spr t świsathi) — Buddha —

ddhe r [etad] aps pu [larmmasam]shrta[yor") = anahan krta]yor yuvayor a ā [tpa]tti

C 4

### Vorderseite

no

ı va nno bhāvāt so [ksi] y efvam hil sati nona [v] [n] tu3) yat[n]ena ma[yatam] hela. na[h1] yy

2 rs[ra]nırmuktam4) a[tma]sa[m]jnalam buddhıs[au]l.smyam tat suksmatvac c arva dosānām avyāpārāc ca cetasah [1] ā ļyusas c ana moksa [pa]rīkalpyates) — Šārī dharmasua

thatmagrahe sata\*) na naisthili nirerttir\*) bhaiati naira tmuadarsanac10) ca bharati tadyatha [nadi]srotaso varttamana[sua] prast yu [sya] en) ddhya sminn 12) uparate su o

praptam tac ca yatha nimnagatam bhazati tatr adau srota upa ratam vinas[t]am iti [bhaia]ti [eiam a]s a m sari[r]endriy buddhisrolaso iarttama[na] 13) bhagaiat adhi[ga] s re kalyam kriyata14) tatkrto hetukasya n otpadyate bijadakap[r]

thiv r m 15) as [era]n [h] tasmin na [ya]man [a]smim 16) vr 17)

#### Ruckseite

t karmma 18) k setram bijam utpatticetas trenā kledacchadanan c a[p]y [ata] ya[m]10) [L] [s] y [v] 3 ° ) [a]yamāno jūāna  $t - [B]^{21}$ ditue

2 vinitayor2") ya[t]idharmmena krtaparikarmmanoh asmat siddhanta

2) Erganze purvalarn : a0 3) Ergunze idan : tu 1) Erganze farira 1) Erganze dirphatead

1) Frganze moleas tu parto ) Frganze blagaran 11) Das éa 1st uns cher

\*) Les nuret r v) Les navatmyada o v) Das v) Les assum v) Ergunze nach k omānasya ir) Lies Lrigate (1)

19) Lies nach K. bljodakars pell tryart 11 16) Lies asmin it) I rg inte größtenteils nich h rinaste mukte its nisca jah kriah

11) Les larmina 11) l'ig nze avai di jan 21) Fry inze B idell ah-10) I rginze nach I. era p lolah sas jacas

12) Davor stan ! nach h. gater a + sårgger a

<sup>1)</sup> Erganze etwa sprętam yath - as uşasl

pratu edhād + uddhrtavvidhadrs[t]t[saflyayo[h] sfu]d[dha]manasor + yuva h¹) yad + c , m dhavādiyāā[nasy\*) + ā]

a sadam duhkhaw srolasi nirivanasya varttale tat — atah param jäänam s idam yalendriyau nirantaram shkuvayatuw?) vimuktaye si su bhiksam!) akhiläm saka niramayfau pä]tu

sarvie ) || Süri putra prakarane navamo nkah 9 üryya Suvarnnüksiputrasy süryy Israghosasya kriis Süradvati putra pprakaranam samä ptam [sa]mäytäni es üukäni nava gyam sanuf stubhe] ceha

ΚI

# Vorderseite

[L][t st - M tr 5) m

\[ \tilde{u} : ca \tilde{u}inoh \tilde{u}tinesvaradhful\tilde{u}nabalena

y k

kuryyur \* nna\*) [y]
riyjam municaryyam ") \* ansiväryyam \* a[ryya]\*) [ya]

dam sa

Ipa]taye — Maudga²) — mohàndhasya¹¹) janasya na siasua¹¹) sa

siasua¹¹) sa

[k] [r] — B d a — s āgatam1°)

## Ruckseite

 $[B]u[d]dh[ah] \leftarrow U[p]\,[t]\,[^*]y^{-13})\,[y]$ 

 [d] [1]šuddhasya<sup>11</sup>) manaso rāgam alpena yatnena v šuddhe ddhyāša[y] <sup>15</sup>)

pari 16) isais tais taih svajanagata[m]

ryyantı

13\*

gaganatala[v]1

[rda]vägnıparıgalan + sva n[s]la[d]ru[m]an

gaganatata[t]i

[s] ( 17) sukhan[ā] 18) [dā]nām 19)

[8] 20] 1 [m] [dh]u[gh]rt [m] [ddh]u 1)

1) Erganze yura joh

) di ist unsicher Es kann ti sein

<sup>2</sup>) Lies bhavayitum <sup>4</sup>) Lies bhikgam

4) Unter der Zeile vor tra ist tisya michgetragen das zu Upatie ja zu erganzen ist

atme<sup>0</sup> — nr a ist spater nachgezogen

<sup>3</sup>) Das erste von mir als undeutlich bezeichnete alsara ist ein nachgetragenes zentralasiati ches mi Auch ni ist nachgetragen Reste des alten mi sind sichtbar <sup>3</sup>) Las aryjam <sup>3</sup>) Das au ist snater nachgezogen.

10) moha das dia und das sa sind spater nacligezogen

11) Das na das sa und das sa smd sputer nachgezogen

Die Zeile ist sputer nachgezogen Erganze Okaram — Buddha — evagatam
 Das u ist sputer nachgezogen Erganze Upalisya

Das u ist spater nachgezogen Erganzo Upatigya
 Das unter der Zeile nachgetragene spater vielleicht wieder

getilgte akşara scheint in Zeile 1 zu gehören

1) Lirginze ishiddhe-iddhyadaye

1) Die Lesung ist unsicher

1) Die Lesung ist unsicher

1) Fryunze sukhanan

19) Das aleara vor da ist verstummelt und unsicher

<sup>26</sup>) Das sa 1st nicht sicher <sup>21</sup>) Erganze <sup>o</sup>ghriameddhya<sup>o</sup>

das Zeichen des Jihvamilija (in nauhlarnnadharāya Cl. 4 duhlham ClV<sup>B</sup>, 3) das mit dem spiteren Giptazeichen identisch ist und das Zeichen des Upadhmanija (in sisyath para Cl. 2) das hier wie in der Kusana Schrift aus einem Kreise mit eingesetztem Kreize zu bestehen scheint

Daß man in Zentralasien Palmblatter als Schreihmaterial verwendete ist zunrachst auffallend. Ich will nicht bestreiten daß man besonders in den ersten Jahrhunderten n. Chr. auch pruprierte Palmblatter aus Indien importiert hat in unserem Talle aber liegt die Sache anders. Die Hand schrift der die drei uns vorliegenden Blatter angehören ist ein Pahmpeset. Die alte Sebrift ist un verschiedenen Stellen noch sichthar, am besten auf der Ruckseite des ersten und auf der Vorderseite des letzten Blattes. Sie war hedeutend größer als die neue Schrift und scheint aus der Ausana Zeit zu stammen. Wir hahen hier also ein tatsachliches Beispiel für das Vorkommen von Pahmpeseten das für Indien wie ich a. O. S. 12 bemerkt habe durch Asvaghosa bezeugt wird.

Der Inhalt der neuen Blatter ist von großem literargeschichtlichem Werte diese drei Blatter sind die Reste einer Handschrift die wenigstens wens der von mir behandelten huddhistischen Dramen enthielt. Ich gebe im folgenden zunachst den Text der neuen Fragmente in zentralasistischer Schrift (C) und dann den entsprechenden Text der Fragmente der Hand schrift aus der Kuşana Zeit (K) Der Vergleich mit C zeit daß K 26 64 68 75 101 und zwei kleine noch nicht veröffentlichte Fragmente und K 23 50 89 112 zu je einem Blatte gehören. Ein kleines noch nicht veröffentlichtes Fragment laßt sich ferner wegen der außeren Beschaffenheit mit großer Wahrscheinlichkeit zu dem zweiten Blatte stellen. In den Noten zum Texte von C habe ich auch die Erganzungen angeführt die sich mit Hilfe von K machen lassen.

C 1

<sup>1)</sup> Erganze Buddl a-Upat \* [7]

<sup>1)</sup> Leganzo nach h. o ea ra joh at nes araddl y Inao 1) Erganzo ki icit -

Legănze °sa nsărasya
 Trg inze Buddhah || Upat ş.ja
 Trg inze uttar avaryyam

ı ryyam = āryam [1]ıga[ta] bhayadam saranam = a [ma]tı — Buddha — svāga[ta]m nauhkarn[n]adhārāya¹) bhavısyate dharmascnapata[ye]²)

### Ruckseite

dramāh

[n] tr[1] [y]ukta wa candramāh Bu [dh] Upa

ti[s] ") [n]āma j | [pr]

bbhyantaram varsaśatān na bhavisyat īty c bbhya etān tāiad visuddhasya

manaso rā<sup>8</sup>) nāsam e

k-āt - parāmmukhrbhūtah\*) pratīpadyate šre yfuvābhyā]m

C 2

# Vorderseite

1 kh 2 [nıla]dru[ma] [ganata] vıpp[ra] [tasya]10) sakuner üdirplam 1raı kym<sup>11</sup>) yokva rınıspa [8] 5 reva [khā] [m<sup>12</sup>) atrplıkara]nüm<sup>13</sup>) parıdāha

[tmakānām ā] caritah—
madkughrtā[meddhyapay] spretam [yat tat
vrivalm am dahatu arriva [hittu eva risa

priya]m api dahaty apriya [h] tty eva visa
[na] eva visa[y] [sar]i[r]e [pradahati madaji]
[ma] ām

Lues naularnna<sup>o</sup> (?)
 Lues osenapataye
 Erganze teilweise nach K, janasya darsana<sup>o</sup>

The habe dies fruher fragend bhyasamdied aram gelesen. Die falsche Lesung erklart sich daraus daß die Buchstaben zum Teil abgerieben und verstummelt sind und bei dem Fellien des Zusammenhanges der Sinn mehr zu erkennen war.

5) Erganze manappratisthalaram vande

Lies tribhiś 

) Erganze Buddla-Upatisya

 Erganze nach K ragam alpena yatnena
 Lacs paränmukhto
 Erganze großtenteils nach K r daragniparigatam wa niladriman gaga natalaripprashitasya

Erganze trailokyam
 Lies Okaranam
 Löders Kielne Schriften

e trailolyam 12) Erganze sulhanam

# K IV

## Vorderseite1)

[dh]y mnan = gatam bhava[t] ") isrotaso [v] [m] n sy bhaga[v] 3) ukasya n = otpadya[t] 1) bijodakam3) prihivyart n = inas e m [k] [i]ti nis ayah k tah 6) [k] [m] [s].  $u[p] t^2$ evam loka[h] sasyavar = jäyamäno jäänä[d]s [ga]tena märgge[na] na krtaparıkar manoh [a] [d] [s] 1[s] [l] [y]o3)

Ruckseite ya[v] yamanen as[m] sres[th]:pu vyam th a t/r/e2) [8] s [8] d idanin tatr ai gaechāmi 10) pariktramya hanto11) khu amodo ganıkākule sabahu tants dhsts[k] ns [ha]stas 10) sam[v]s[ha] payants vandhalim = a n = krla upā[sa]

Was zunachst die Anordnuog der Blatter betrifft so geht aus der Tat sache daß die Worte niladruman gaganatalaus und madhughrtämeddhya 13) in K auf dem ersten in C auf dem zweiten Blatte stehen mit Sicherheit herver daß C 2 wirklich das unmittelbar auf C 1 folgende Blatt ist Zu gleich ist damit die Unterscheidung von Vorder und Rucl seite für C 1 C 2 und K I gegeben Schwieriger ist die Frage wie sich C 4 zu C 2 ver halt Inhalthch steht C 4 den Blattern C 1 C 2 allerdings sehr nahe der Kolophon macht es außerdem zweifelles daß es hinter iene Blatter gehört Zwischen C 2 und C 4 scheint aber noch ein Blatt gelegen zu haben. Die Blatter C 1 und C 4 tragen nambeh am hinken Rande Blattzahlen und zwar

<sup>1)</sup> Last samtliche Buchsteben dieser Seite sind spater nachgezogen

<sup>1)</sup> Lrg inze nu man + galam + bharati

a) Franze buddhisrotaso varttamānasya bhaqavatāo

<sup>4)</sup> Frginze Oletikasja n sotpadjate

<sup>1)</sup> De Lesung 1st durch C gesichert meine frül ere Lesung 1st falsch

<sup>1)</sup> Fre inro an un e cinaste multa its nifea sah krtah

<sup>1)</sup> I rganz Odretišalyayoh 1) I rg inzo k iri ima kşetram : blyar i : utpatticetaso 10) I ri inze tatr s aira gao ) I ra inz Oputrena

<sup>11)</sup> I rgunze + al ar to 11) Lacy Charlash (1)

<sup>14)</sup> Das Fragm at von h. das deses Wort enthalt muß en Stuck vom unteren Rand e nes Blatt s se n un l daher zu h I g hört laben

nach der alteren Weise 1) auf der Vorderseite Diese Zahlen sind leider stark abgerieben, doch ist auf C 1 der Rest eines Zehners und darunter eine Ziffer erkennbar, die kaum etwas anderes als eine 7 sein kann. Die Ziffer auf C 4 ist canz unleserheli Jedenfalls stand aber auf diesem Blatte nur eine Ziffer, es kann also nur ein Zehner oder ein Hunderter gewesen sein Ist daher die Lesung des Einers auf C 1 riehtig, so folgt daraus, daß C 4 das dritte Blatt hinter C 1 gewesen sein muß, und ich habe es dem gemaß bezeichnet. Zwischen den beiden Blättern von K muß dann eine noch größere Lucko vorhanden sein Ein Vergleich von K I mit der Ruck seito von C 1 und der Vorderseite von C 22 zeigt, daß 81/. Zeilen von C ungefahr 7 Zeilen in K entsprechen Hinter madhughrtameddhyao in KIR, 5, C 2v. 4 hört die Übereinstimmung der beiden Handschriften zunachst auf Sie beginnt erst wieder mit den Worten nimnan gatam bhavati in K IV', 1, C 4', 4 Dio Lucko umfaßt also, vorjusgesetzt, daß das fehlende Blatt C 3 auch 10 Zeilen enthielt. 191/. Zeilen, denen in K 16 Zeilen entsprechen, die gerade zwei Blatter fullen wurden<sup>2</sup>) Zwischen den beiden Blattern von K lagen also ursprungheli noch zwei Blatter, von denen uns mehts erhalten ist oder deren Bruchstucke sich wenigstens nicht als solehe erkennen lassen Ich habe daber die erhaltenen Blatter als K I und K IV4) bezeichnet Vorder und Ruckseite lassen sich bei K IV und C 4 nach dem Inhalt mit Sicherheit scheiden, bei C 4 kommt als außeres Kennzeichen noch der Kolophon hinzu

Der Text von C ist ziemlieh nachlassig geschrieben. Es kommt eine ganze Reihe von Schreibfellern vor, so dharmasenapatage 1°, 4 für °senä°, atrpitkaranām 2°, 3 für °karānam naurātmyādaršanāo 4°, 3 für naurātmya°, kammā 4°, 1 für karinma, sata 4°, 3 für sati, bhāvayatum 4°, 3 für bhā vayitum, kriyata 4°, 5 wabrscheinlich für kriyate biyadaka° 4°, 5 für biyo daka°. Auch naukkarinadhārāya in 1° 4 scheint Schreibfeller für nau kamma° zu sem Allerdings wurde das ein sehr auffallender Fehler sein und eine absolut sichere Entscheidung ist bei dem Fehlen des Zusammen hanges nicht möglich. Die Verwechslung von zirvrit und nivertit in nivertit v<sup>1</sup>, 3 findet sich auch in spateren Handschriften nicht selten. Die falsche Schreibung tröhis für tribhis 1° 2 berüht wohl auf lokaler Aussprache und hat zahlreiche Parallelen in den Inschriften. Die Schreibungen parammu khibhutah 1°, 4 und asmin vi(naste) 4° 5 sind zu erkliren wie bhaga(vā)m und sinnam puspā° in K, die ich a a OS 31 besprochen habe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl meine Bemerkungen über die Paginierung von indischen H\u00e4ndschriften aus der Kusana und Gupta Periode a a O S 3

<sup>2)</sup> Die Vorderseite von C I ist viel weitlaufiger geschrieben als alle ubrigen Seiten und kommt deher für diese Berechnungen nicht in Betracht

<sup>3)</sup> Die Anzahl der Zeilen auf der Seite schwankt in K zwischen 4 und 5 siehe a a O S 2

<sup>&#</sup>x27;) Die romische Ziffer ist gewahlt um Verwechslungen mit den Zahlen der ein zelnen Fragmente in meiner Ausgabe zu vermeiden

Celegentlich finden sich auch Varianten im Texte von C und K. Die Lesung nimnagatam in C 41, 4 gegenuber (ni)mnan gatam in K IV1, 1 ist unerheblich Über bif 10 \* Idakaprihm (ya)ro in C 41. 5 gegenuber birodakam prthivuarto in K IVI, 2 last sich nichts sagen, da der Zusammenhang un klar ist Wichtig aber ist die Lesung armiraryyai iryyam in C 1, 3f wo fur K I'. 3 nur ansvärygam bietet. Die Steigerung des Anuprasa in C1) laßt kanm einen Zweifel, daß luer die bessere Lesart vorliegt. Es bestatigt sich also, was schon nach den zahlreichen spiteren Textanderungen in K zu vermuten war, daß K trotz ihres hohen Alters keine sehr sorgfaltige Handschrift war Eine andere Stelle, in der die Handschriften auseinander gelien liegt vielleicht in C2v, 3, K IB, 5 vor C liest fihā im altreb kar[a\*]nam parıdāhātmakānām, wahrend K sukhān[ā] [8] 1 hat Bei der Verstummelung des Textes in K ist aber ein sicheres Urteil nicht möglich

Eine fortlaufende Übersetzung des Stuckes, das uns in C und KI, KIV vorliegt laßt sich bei der Luckenhaftigkeit des Textes nicht geben Uber den Inhalt im allgemeinen aber kann kein Zweifel bestehen. Die hier vorhegenden Fragmente enthalten die Szene der Aufnahme des Särsputra und des Maudgalyayana durch den Buddha Redond scheinen in der ganzen Szene nur die vier Personen aufzutreten, der Buddha, Sariputra, Maudgal yayana und die Person die den Buddha mit seinen drei Schulern in einem Verse verherrlicht, gerade aus diesem Verse geht aber hervor, daß der Buddha noch von einem Mönche begleitet war\*)

Zunachst ruhmt eine Person wahrscheinlich Maudgalvävina2) die Macht der rddhis, die durch Erkenntnis und Askese erlangt werden. Er schließt mit einer Upajäti Strophe4)

¥\_U~\_UU U\_\_ atmesvaradhyanabalena kuryur na yoginam duskaram asti (k)i(mcit) und des Windes<sup>5</sup>) durften sie wohl durch die Kraft des Nach denkens uber den Atman und den Isvara machen, es gibt nichts

was einem Yogin schwer fiele

Sariputra erwidert kurz worauf der Buddha zunachst ihn auffordert, 'den von den Besten zu wahlenden Wandel eines Weisen den edlen un widerstehlich gewaltigen, zu wandeln' Samputra willigt ein und der

<sup>1)</sup> Fs 1st etwa zu lesen (ca)ry.jam utta(mav)dr.jyam municary.jam ai.miidry.ja ılry jam äryam

<sup>1)</sup> Daß die beiden ungenannten Personen ein Sramana und Kaundinga wirdu wird spiter gezeigt werden

b) Darauf weist das W in hI', I

<sup>1)</sup> Ich gebe die Steaphen in normalisierter Schreibung. I ing klamin rie Buch stuben und Silben sind erg inzt

<sup>1)</sup> Sicherlich war hier vom Wand in auf dem Pfade des Win 18, paranapa thena, wie es Buddhae I 85 heißt die Rede Die Faligheit zu fl gin wird in il in all gorischen Draina an erster Stell unter din pdllis genannt sch an O 5 175

Buddha heißt ihn willkeinmen mit prophetischen Worten 'Willkeinmen') dem Steuermann dem kunftigen Heerfuhrer des Glaubens') 'Darauf erkennt auch Mandgalyāyana den Buddha in einem Verse') als seinen Meister an

Auch ihn minimt der Buddha auf indem er seine kunftige Große ver hersagt 'Willkommen dem Herrn über die mannigfachen Arten der rädhis'). Dine nicht genannte Person, ein Sramana, wie wir spater sehen werden, preist darauf den Buddha mit seinen drei Schulern's) in einem Sloka

tribhih śisyaih pariirtah śobhate municandramāh | n tri ... = \cup yukta wa candramah ||

'Ven den drei Schulern umgeben glanzt der mendgleiche Weise wie der Mond umgeben

Das nun folgende Gesprach zwischen Buddha und Upatisya Śariputra ist zu schlecht erhalten als daß sich auch nur der Gedankengang angeben heße Die Rede des Buddha, in der bestundig das Wort Brennen wieder kebrt erinnert in die bekannte Feuerpredigt von Gayāsirsa. Eingermaßen deutlich ist aber nur die eine Stelle davagniparigatan iva niladrumam gaganatalaviprashitatsya sakuner adiptam tratiokyam. Offenbar wird hier die in Flammen stehende Dreiwelt einem von Waldbrand umgebenen Nestbaume der Weise der sich von der Welt abgewendet hat dem Vogel der sich zum Himmelszelt aufgeschwungen hat verglichen. Den Schluß dieses Gespriches scheint eine Sardulavikridita Strophe zu bilden die als Zitat bezeichnet ist (ena samyag abhikutam) und wahrscheinlich dem Sariputra in den Mund gelegt wer

```
— h = Bhrgusattamo ∪ nibhriair yatta ∪ ai ∪ = 
— ∪ ∪ krtam bhrŝavisaih spr(s)t(am yathā)sivisaih ||
```

<sup>1)</sup> Vgl Fo sho hing tsan king 1407 and then with Brahma's voice profound and sweet he forthwith bade them welcome

<sup>2)</sup> Dharmasenaputi war bel anntlich spater der Beiname des Sariputra

Šardulavikridita

<sup>4)</sup> Maudgal, ayana galt spater als em Wester der rddhis « Buddhacarita 17, 10 Fo sho hing tsan king 1406 Schieffner Dime tibebusche Lebensbeschreibung Cakyamunis Mém Ac Imp St Pétersbourg T VI S 256

<sup>5)</sup> Der dritte Schuler ist Kaundinya s S 407f

Dann wendet sich der Buddha an die beiden neu gewonnenen Schuler, 'die durch ihre früheren Taten vorbereiteten, von Egoismus freien' Von dem folgenden Gesprache ist aber so gut wie nichts erhalten, da, wie oben bemerkt, hinter C 2 ein ganzes Blitt fehlt und auch die letzte Zeile von C 2 und die erste von C 4 nahiezu völlig verloren ist Wahrscheinheh waren in Rede und Gegenrede philosophische Fringen behandelt Inshesondere scheint sich der Buddha gegen die Lehre vom Ätmin gewendet zu haben, wie sie im Buddhacariti dem Äräda Kälama zugeschrieben wird Er schließt seine Ausfuhrungen mit einem Śloka ab 'Diese Feinheit der Buddhi, die vom Körper befreit ist, die als Ätman bezeichnet wird, diese —

sūksmatvāc carva dosānām aryāparāc ca cetasah |

(d) (rghatvā)d ayusas cara mols(as tu) parikalpyate ||
'wird weil die Unvollkommenheiten gering sind, das Denken ruht
und die Lebeusdauer lang ist. (fylschlich) für die Erlösung gehalten'

Sänputra erwidert in langerer Rede. Er erkennt ruckhaltlos die Argumente des Messters an "Solange man am Ätman festhalt gibt es kein voll standiges Nirvana, durch die Erkenntnis der Ätmanlosigkeit tritt es ein "Er vergleicht dann das allmahliche Schwinden der Buddhi') mit dem Ver siegen eines Flusses. Die Einzelheiten des breit ausgeführten Bildes werden bei der mangelhaften Überheferung allerdings nicht klar. Den Schluß seiner Rede bildet wiederum eine Strophe im Salmi Vietrum.

karma kseiram bijam nipailicetas

trsna kledacchadanam capy ava(ndh)yam | evam lokah sasyavaj zāyamano

nānādītye - ∪ ∪ t ∪ |

Das Karman ist das Feld der Same der Wille zum Lehen der Durst die Befeuchtung die sicher wirkt so wie die Saat entstehend werden die Wesen durch die Sonne des Wissens

Noch einmal wendet sich der Buddha an die beiden Schuler, die er preist als 'die nach der Weise der erzogenen durch den Dharma der Asketen gereinigten die Llaren Sinnes sind da der Stachel der manning fachen falschen Lehren herausgezogen ist infolge dieses Erfassens der Wahr heit. Dann spricht er den Segenswunsch?

ann spricht er den Segenswunsch")
atah param jäänam idam yatendriyau

nırantaram bharayıtum rımuklaye

ŝı – su bhiksām akhilam aka ∪ –

nırāmayau pālu - - - - | |
'Um von nun an dies Wissen gezugelten Sinnes standig zu pflegeli mit der Erlösung als Ziel vollstandiges Almosen frei von hrankheit schutze euch beide

Damit treten alle ab

<sup>1)</sup> Buddhı ist hier offenbar dasselbe wie Liphana

<sup>2)</sup> Im Vamsastha Metrum

Nach dem Kolophon¹) hildet diese Szeno don Schluß des neunten und letzten Aktes des Śāripntra- oder Śāradvatīputraprakarana, eines Werkes des Akvaghosa, des Solnes der Suvarnākṣī. Suvarnākṣīputra ist der Beiname, der dem beruhınten buddhistischen Dichter auch in dem Kolophon des vor einiger Zeit entdeckten Saundarānandakāvya²) und in dem Kolophon der tihetischen Ühersotzung des Buddhacarita gegehen wird³). An der Identitat der Personen ist also nicht zu zweifeln. Der Dichter hat uherdies gewissermaßen dem Werko selbst seino Signatur gegehen: der oben erwahnto Śloka sāksmatvāc caira doṣāṇām usw. ist ein wörtliches Zitat aus seinem Buddhacarita (12, 73)4.

Asyaghosas Bedeutung für die Geschiehte der vorklassischen Literatur wird durch den neuen Fund in noch helleres Licht gernekt. Die Tradition ruhmt seine Vielseitisheit. Sie stellt ihn ebenso hoch als Gelehrten, der das ganzo hrahmanische Wissen seiner Zeit besaß, wie als Musiker und Komponisten, der mit seinen Liedern die Leute auf den Markten von Puspapura so zu howegen wußte, daß sie die Heimat mit der Heimatlosigkeit vertauschten. Wir kennen ihn als Verfasser von Epen und Erzahlungen. die einst ganz Indien las und die zu dem Besten gehören, was uns an Kavva-Poesie erhalten ist, als Mctaphysiker, der den Grund zu der Lehre des Mahāvāna legte, die bis auf die Gegenwart einen großen Teil der buddlijstischen Welt beherrscht hat, als Theologen, der mit den Waffen einer oft spitzfindigen Dialektik fur seinen Glauben kampft b Von dem Dramatiker Aśvaghosa aber hatten wir bis jetzt keine Kunde. Zu einem Urteil uber den Wert seiner Leistungon auf dem Gebiete des Dramas reicht das uns Erhalteno nicht aus. Die Tendenz, zu belehren und zu erbauen, die bei ibm, dem buddhistischen Mönelt, allerdings nie ganz fehlt und in der er selbst sicherlich in erster Linie die Berechtigung seiner Dichtung geseben hat, tritt jetzt durch die Schuld der mangelhaften Überheferung wabrscheinlich viel starker hervor, als es der Fall sein wurde, wenn wir das ganze Werk vor uns hatten. In der uns erhaltenen Szene war das Vorherrschen des lehrhaften Elementes schon durch den Stoff bedingt. Welch eine falsche Vorstellung wurden wir uns aber vom Buddhacarita machen, wenn uns davon zum Beispiel nur die Begegnung des Buddha mit Arāda Kālāma im zwölften Gesange uberhefert ware! An einer Stelle laßt sich aber doch erkennen, daß Aśvagbosa ein femes Empfinden fur das dramatisch Wirksame besaß. Die Tradition war, daß der Buddha, als er Sariputra und

Hinter dem eigenthehen Schlusse samäptäni cänläni nava stand offenbar noch ein Schreibervers

<sup>2)</sup> Haraprasad Shastri, Journ Proc As Soc. Beng. Vol 5, p. 165ff.

<sup>3)</sup> Thomas, Ind Ant. Vol. 32, p 350

<sup>4)</sup> Ahnlich verweist Aévaghoşa auch in seinem Süträlamkara zweimal auf das Buddhacarita, siehe S Lévi's in der nächsten Note angeführte Abhandlung, p. 79 \*

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Fur die Nachweise im einzelnen siehe S. Lévi's ausgezeichnete Abhandlung 'Açvaghoşa, lo Sütrâlamkâra et ses sources', Journ. As S. X, T. 12, p. 57ff.

Maudgaljäjana von ferne kommen sah, sich an die Mönche in seiner Um gebung wandte und prophezeite, daß sie seine besten Junger, 'das gesegnete Paar' (bhadrayuga), werden wurden So heißt es Mahävagga I, 24, 3 addasa kho bhagauā te Sāriputla-Moggalläne därato 'ra āgacchante | distāna bhikku āmantesi | ele bhikkhare die sahäyakā āgacchanti Kolito Upatisso ca | etam me sātakajugam bhavissati aggam bhaddayugan ti') Ebenso erzahlt Aśvaghosa die Begehenheit in seinem Epos (17, 19)''), nur ist der Inhalt der Weis sagung hier noch bestimmter 'Als Bhagavat, der große Rsi, von der Schar seiner Schuler umgehen, die beiden von ferne erblickte, sprach er zu den Bhiksus "Hier kommen meine beiden gesegneten (bhadra) Junger, die besten unter den Weisbeitsbegabten (prajhārat) und unter den Wunderkraftigen (rdāhimat)'a)' In dem Drama aber laßt er den Buddha die Prophezeiung hei der Aufnahme direkt an die beiden Junger richten Er hat sich also meht gescheut, um der Buhnennirkung willen die Tradition zu verlassen

Das Stuck wird ein Prakarana genannt. Nach den Theoretikern<sup>4</sup>) ist der Stoff des Prakarana dem burgerlichen Leben entnommen und von dem Dichter frei erfunden, und der Held ist ein Minister, ein Brahmane oder ein Kaufmann stets aber ein fester und ruhiger Charakter (dhraprasānta), der trotz aller Hindernisse das Ziel seines Strehens auf dem Gebiete des Dharma, Artha oder Käma erreicht. Die Heldin gehört den hesseren Standen in (kulastri, kulagā) oder ist eine Hetare. In einem Punkte, in der Stellung und dem Charakter des Helden, stimmt jedenfalls unser Prakarana mit dieser Definition überein. Wieweit der Stoff von dem Dichter selbständig erfunden war, laßt sich nicht sagen, die Anlebnung an historische Ereig nisse, wie wir sie in der Schlußszene und, wie wir sehen werden, überhaupt in den letzten Akten finden, schließt nicht aus, daß die eigentliche Fabel des Stuckes auf freier Erfindung beruht. Die Frage, wer die Gegenspielerin war, laßt sich nicht beantworten. Die in den Fragementen von K so haufig

<sup>1)</sup> Die Geschichte wird dann noch einmal erzahlt

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Diese und die S 406 angeführte Stelle aus der tibetischen Übersetzung des Buddhacarita hat mir Hr. Dr. Siegling freundlichst aus seiner Abschrift des Werkes mitzeitelt.

<sup>1)</sup> slob mahi sder beas de ñid rgyan ma nas grigs nas beom ldan dran sron ehen pos dge slon rnams la gsuns ses rab can dan rdsni hphrul ldan pa rnams lyn glso kho bohi mehog gi slob ma ldi gñiu hdur hons so

Vgi Fo sho hing tsan king 1405f. In Schiefners tibetischer Lebensbeschreibung a a O S 256 trit der Punkt auf den es her ankommt meht deutlich her of Darauf wurden sie samt hiren Schiefen von Bhagaxant aufgenommen, welcher den Cariputin den vorzuglichsten der mit Weichest Begabten, den Maudgalpijana den vorzuglichsten der mit Wunderkraft Begabten beide aber das gluckliche Musterpaar nannte.

<sup>4)</sup> Bhar 18 96ff , Sah 511f , Das 3, 35ff

genannte Hetare gehört, wie spater gezeigt werden wird, einem anderen Drama an

Das Śārīputraprakarana war in 9 Akte geteilt Auch diese große Zahl von Akten stimmt mit der Praxis der klassischen Zeit überein Die spateren Prakaranas, Mrchakatikā, Mālatīmādhava, Mallikāmāruta, haben je 10 Akte Bemerkenswert ist übrigens, daß lier ebenso wie in den beiden anderen Aktseblussen von K kein besonderer Titel des Aktes angegeben wird

Fur die Sprache und Metrik ergeben die Fragmente von Cnichts Neues Daß der Buddha und seine Schuler Sanskrit sprachen, hatte ich schon aus den Resten von K geschlossen (a a O S 30) Nicht unwichtig für die Entwicklungsgeschichte der dramatischen Technik ist aber der Schluß unseres Prakarana Der Ausgang des klassischen Dramas ist an ganz feste Formen gebunden Eine Nebenperson fragt den Helden, ob sie ihm noch etwas Liebes erweisen könne¹) Mit der stereotypen Formel atah param am privam astic) versichert der Held, daß er keinen Wunsch mehr hege als den einen, dem er dann in der Prasasti oder Bharatavākva genannten Schlußstrophe Ausdruck gibt 3) Dieser Segenswunsch ist gewöhnlich ganz allgemein gehalten, nur selten, wie z B in der Sakuntala, im Malavikagnimitra, im Mudrārāksasa, nimmt er auf die Personen und Verhaltnisse des Dramas Bezug Die Prasasti hat nun auch Asvaghosa, und wenn sie auch nicht vollstandig überhefert ist, so geht doch aus den Dualen yatendriyau und nirāmayau mit Sicherheit hervor, daß sie nur den beiden Jungern galt Aber sie ist nicht dem Helden in den Mund gelegt, und vor allem fehlt die typische Überleitung obwohl sie sich in dem Gesprach zwischen dem Buddha und Sariputra mit Leichtigkeit hatte herstellen lassen. Wir durfen daraus wohl schließen daß sie in dem vorklassischen Drama noch meht gebrauchlich war

Es bleibt endlich noch eine Trage zu beantworten. Wir haben gesehen, daß einige Bruchstucke von K einer Handscharft des Särtputraprakarana angehören, können wir auch die nbrigen Bruchstücke von K diesem Drama zuweisen? Tur diese Frage ist das Blatt K IV von entscheidender Bedeutung. Die eine Seite dieses Blattes enthult wie der Vergleich mit C 4 zeigt, den Schluß des Säriputraprikviana. Auf der anderen Seite aber findet sieb mehts dem Text von C Entsprechendes, obwolil der Text auch dieser Seite zweifellos aus einem Drama stammt. Daraus folgt daß diese Seite die Ruckseite ist und daß lier ein neues Drama begaun. Es bestatigt sich also, was ich sehon aus anderen Grunden vermutet hatte (a. a. O. S. 16), daß K eine Sammellundschrift war. Eine Personenangabe ist uns zufallig in K IV<sup>n</sup> meht erhalten, den einzigen Anhaltspunkt für die Be-

Meist Lutet die Formel Lim te bhäyah priyam upakaromi
 Sie wird nur sehr selten varuert, z. B. um Venisambära

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im Mudramksasa wird jene Versicherung und der Segenswinsch zwischen Candragupta und R\u00e4ksasa gefeilt

stimmung des zweiten Dramas hieten daher die Worte (malhanto khu āmodo aanskākule1) Da hier von einer Hetare die Rede ist, so ist anzu nehmen, daß auch die ubrigen Fragmente von K. in denen die Hetare Magadhayatı auftritt oder erwahnt wird, diesem Drama angeliören Nun erscheint aber die Hetare zusammen mit dem Navaka (4, 8, 16, 29, 51) mit Dhanañiava (8, 16, 29), dem Bösewicht (4, 37), dem Vidűsaka (4, 29), Mādhao (38) und der Dienerin (44), in 16 epricht sie von Somadatta mußten also auch alle Fragmente, in denen diese Personen genannt werden. und damit nahezu das gesamte Material außer den paar Stucken, die durch C als Teile des Sariputraprakarana heglaubigt sind, aus dem Hetarendrama stammen Das ist an und fur sieh nicht unmöglich, ein Umstand spricht sogar entschieden dafur. Der Held der Nāvaka, wie er in diesem Stuck etets genannt wird, kann kaum Sariputra gewesen sein sein Name war vielmehr wahrscheinlich wie ich a a O S 19 hemerkt habe. Somadatta Auch wird Sariputra in C in den Buhnenanweisungen immer mit seinem Namen genannt und ee ist nicht anzunehmen, daß K darin von C abwich Allerdings mussen auch in dem Hetarendrama Sariputra und Maudgalvavana aufgetreten sein denn in 4 wird Maudgalvavana zusammen mit dem Nävaka, Magadhavatı dem Bosewicht und dem Vidusaka genannt, und in 10 be ginnt eine Rede des Dhanañiava Sāradvati, was sicher zu Sāradvatiputra zu erganzen ist. Im einzelnen wird sich die Zugehörigkeit der Fragmente von K genauer erst hestimmen lassen, wenn der eigentliche Stoff des Hetarendramas nachgewiesen ist, einigen aber glaube ich doch echon jetzt ihren Platz anweisen zu konnen

Es scheiden zunachst aus die zu einem Blatte gehörigen Fragmente K 1 und 2  $\Gamma$ ur den Nachweis daß diese aus einem allegorischen Drama

stammen, verweise ich auf meine frubere Ahhandlung

Zu dem Särnputraprakarana stelle 1ch außer den durch C gesicherten Stucken die 1n K I und K IV vereinigt sind noch die Fragmente 3 14 15 32, 54, 55, 56, 65

Das Fragment K 3 kann dem Hetarendrama nicht angehört haben, da es, wie a a O S 24 gezeigt, den Anfang eines Stuckes enthalt Wollen wir meht noch ein viertes Drama annebmen, wozu nicht der geringste Grund vorliegt, so kann dies niur der Anfang des allegorischen Dramas oder des Säriputraprakarana sein Außenlich stimmt das Blatt aber mehr mit den Fragmenten des letzteren überein. Und dazu kommt ein zweites in Z 3 der Vorderseite finden sich die Wortreste [pp ] El] frahe, die ich jotzt zu pralarane erganze. In der Prastavana des Sariputra Spieles, das ausdrucklich ein Prakarana genannt wird, durfen wir dieses Wort erwarten, wahrend das allegorische Drama kaum diese Bezeichnung gehabt haben

Mit dem éresjhiputra m Z 2 ist nicht viel anzufangen noch weniger naturlich mit dem upd(sa) in Z 5 dessen Erganzung zu updisäka nicht sicher ist

kann. Mir erscheint es daher nahezu sicher, daß uns in K 3 der Anfang des Śāriputraprakarana vorliegt.

Die Fragmente K 14, 15 und 32 werden, wie ich nachtraglich erkannt hahe, durch die außere Beschaffenheit, vor allem durch die Ahnlichkeit in der Aderung und dem Verlauf der Blattrippen, wie durch den Inhalt als Teile eines Blattes erwiesen1). Zwischen 14 und 15 fehlen drei Akşaras, zwischen 15 und 32 ein bis zwei. An 14 und 15 hat sich außerdem noch ie ein kleines Stuck ansetzen lassen. Auf der von mir fruher als b bezeichneten Seite von 14 vermag ich jetzt am linken Rande auch Spuren der Blattzahl zu erkennen. Diese Seite wurde also die Vorderseite sein. Der Text lautet:

## Vorderseite.

- $[l]u^3\rangle [j]\tilde{n}.[n].[k].[t]\tilde{u}^4\rangle \dots [n] = k.[t]t.[v]y.5\rangle \dots$
- 2 v[i]tavyam 6) apar[i]m[i]tärttham : avaptukämena7) satsannikarse khalu pp[r]ayatitavyam mayā his.....[m].[g].[t].[dh]..[m]m. [s]. [dh]y.m.n.th. m..gg. . . . mṛtam") = upalabdham = bhfi]kṣum = āsā-[ddya] . .
- 2 . . [jadar]e[na] 10) s.itamatibhir = alab[bh].am 11) yat = rais = = asurais = 12)

- 1) Das zweite im ist spater nachgezogen, tra ist spater eingefügt.
  - a) Das Iha ist spater nachgezogen 4) Erganze jūdnaketū0 (?)
- Ergänze karitavyam
   Das Wort ist spater nachgezogen.
   marapiu ist später nachgezogen Lies arāpiu<sup>o</sup>.
- \*) mayd hi ist spater nachgezogen.
- 1) Ergánzo Ogatadharmme sädhyamane s tha margge tad s amrtam 10) Das jd ist nicht sicher, ich halte es aber für wahrscheinlicher als id, wie ich
- früher las.
  - <sup>11</sup>) Der Anusvära ist später nachgezogen. Ergänze sthitamatibhir salabhyam.
    - 11) su 1st später nachgezogen Ergänze 1911 surgui se adsurgui

<sup>1)</sup> Dies Blatt ist für die Handschriftenkunde nicht ohne Interesse Die Mälinistrophe in Z. 2 der Vorderseite laßt erkennen, daß nm rechten Ende 13 Aksaras fehlen. die 7,5-8 cm erfordern. Der erhaltene Teil des Blattes mißt 36 cm. Das ganze Blatt wurde also höchstens 44 era lang gewesen sein. Das dem Hetärendrama angehörige Fragment 27 und das Fragment 65, dessen Zugehörigkeit nicht zu bestimmen ist, führen aber auf eine Blattlänge von 64-55 cm (a. n. O. S. 2). Es ist daraus meines Emchtens nicht zu folgern, daß das Sämputmprakamna ursprunglich eine besondere Handschrift bildete, die erst später mit der Handschrift des Hetarendramas zusammengelegt wurde, denn in K IV beginnt, wie wir sahen, das Hetarendrama auf demselben Blatte, auf dem das Sörmutraprekarena endet. De reugt nur, daß man eich in der Kusanazeit noch nicht wie in späterer Zeit die Mülie gab, die Palmblatter genau gleichmäßig zu schneiden. Auch die Höhe der Blatter differiert ja nicht unerheblich, wie ich a. a O gezeigt habe Das Blatt, dem Fragment 7 angehörte, ist wahrscheinlich noch kurzer gewesen als unser Blatt. Der erhaltene Teil ist 10 em lang. In der zweiten Zeile der Vorderseite beginnt eine Särdülavikräditastrophe, die in der dritten Zeile endet Es fehlen 53 Akşaras, die gegen 30 era erfordern. Die Lange des Blattes betrug danach nur 40 cm

Б

nhāya e[t] ulassa1) vacanam sunua apu mukharannena añ[ñ]am viya2) ru brāhmaca [44] 3)

[gatay]au4)

#### Ruckseite

tam praya 5) 1 m [1]yan m[e]t) ta [nā]šanama[ll] [a]gnir hi m[e] saranam [a]padi sin dhur usne?) [m] [g] h śwo ddhvani m h t [m] s [p]pr s)

unadeso3) edisassa bambhanajanassa13) anuggāhako11) bh [t] [r] 1°) — kiñ ca varnnāvare [m] padistam 13) āturebhyo na rogappra[s] [n]āya11) bhavati kim tarnnan15) ta

t na dahanakarmā18) bhavater) āho nekrstavarnnen18) ākhyātam usnavarigatay 19) odalan na prahlada[m] 0)

stamahen ād 1) abam

Wir haben hier einen Dialog zwischen dem Vidüsaka und einer Sanskrit sprecbenden Person, die ich fruber nicht habe bestimmen können Jetzt sehe ich daß es Säriputra ist. Die Personenangabe in Zeile 3 der Ruck seite ist allerdings verstummelt, aber die Buchstabenreste lassen doch deutlich erkennen daß Sarı dastand Auch der Inhalt der Szene laßt sich jetzt angeben Sariputra sagt 'Wer der muß uberall das Banner

1) Erganze 11du - bho upapi aya etassa partanlassa

2) tacanam - viya ist spater nachgezogen Erganze apuruvamukha0

1) Lies brahmacaryya Der a Strich ist deutlich

5) tamprayā ist spater nachgezogen

4) Erganze gatayamanao (?) 1) ning ist spater nachgezogen

") aguir - un e ist spater nachgezogen, apadi ist nicht sicher

\*) m - ppr ist großtenteils spater nachgezogen Erganze marggah und ma l atamasa pprariste

\*) u und das o von sa s nd spater nachgezogen

10) ssa bambhana ist spater nachgezogen 11) ha 1st spiter nachgezogen

1) Erganze bhatt - Sart Die Frganzung zu bhott ist nicht moglich

13) Erganze varnnävaren - augadi am + upadıştam

11) turebhyo und ro ist spater nachgezogen Ergunze opprasamanaya

14) Der a Strich von La und em a sind spater nach gezogen

16) Das r und der a Strich ist spater nachgezogen 17) Der : Strich ist später nachgezogen

18) aho der : Strich von ni und rnie sind spater nach gezogen

19) Lies Ogat 1 / 200

20) Auch die Lesung da ist moglich der Sinn sprielt aber für da Erganze 1 rahlādam = āval ats

21) Ergánze on al en Ira I

. wer unermeßlichen Gewinn zu erwerben trachtet, des Wissens (?)1) der muß sich Muhe geben bei den Guten Denn ich' - und nun geht die Rede in Verse uber2) -, 'ich habe, wahrend ich den Dharma der ubte, am Wege einen Monch getroffen, von dem ich die Unsterblichkeit trotz ihres festen Willens nicht Götter noch Teufel erlangte, die zu erlangen vermögen'

 $\cup \cup \cup m \cup g(a)!(a)dh(ar)mme s(\bar{a})dhy(a)m(\bar{a})n(e)!h(a) m(\bar{a}r)gg(e)$ (tad a)mrtam upalabdham bhilsum üsäddya -- |

O O O O O O - - O - nādarena

s(th)itamatibhir alabbh(y)am yat (su)rais (c)āsurais ca ]] Der Vidusaka erwidert 'O Meister, seit du die Rede jenes Möncbes ver

nommen bast, (zeigst du) eine Gesichtsfarbe wie nie zuvor (und) gleichsam 'Es folgt eine Lucke Hier muß der Vidüsaka dem Sari putra vorgehalten haben, daß es ihm als Brahmanen nicht zieme, die Lehre eines Mannes aus der zweiten Kaste anzunehmen Säriputra weist ihn zu ruck, man musse das Heil ergreifen, von wessen Hand es auch geboten wurde Er spricht zunachst in Versen3)

 $t - - \circ - \circ \circ \circ n\bar{a}sanamall \circ - - 1$ agnır lı me saranam āpadı sındhur usne

m(arg)g(a)h sinoddhvani m(a)h(ā)t(a)m(a)s(ā) ppr(aviste) |

denn das Feuer bietet mir Schutz wenn es kalt ist\*) der Strom in der heißen Jahreszeit und der Weg des Heils wenn die Reise ins Dunkle gebt' Und als der Vidusaka noch einmal bemerkt '(Diese) Lehre scheint (mir) fur solche Brabmanen wie wir es sind 5) nicht 6) gerade gunstig zu sein' da bricht Sariputra leidenschaftlich los 'Wie bringt etwa eine Arznei den Kranken keine Heilung wenn sie von einem Manne aus niedrigerer Kaste verordnet ist? brennt etwa nicht oder bringt etwa das Wasser dem von Hitze Gequalten keine Erquickung wenn ein Mann von geringer Kaste es ihm angezeigt hat?

Ich habe fruher (a a O S 21) den Vers uber die Erlangung der Un sterblichkeit auf das Erlebnis des Buddha bezogen Das erweist sich jetzt, wo der Zusammenhang des Textes klar ist als falsch Samputra spricht von seiner Begegnung mit Asvapit durch den er die erste Kunde von der Lehre des Buddha erhielt Die darauf folgende Bemerkung des Vidusaka stimmt genau zu der Tradition Im Mahayagga (I 23 6) wird geschildert.

<sup>1)</sup> Der Satz von Omanena - karttat yam stimmte im Bau offenbar genau mit dem folgenden Satze aparımıta" - pprayatıtat yam uberein

<sup>2)</sup> Malini Strophe 3) Vasantatilaka Strophe

<sup>1)</sup> Das muß meines Erachtens der Sinn sein. Die Lesung apadi ist unsicher 1) Das scheint der Sinn von edisa zu sein. Der Vidusaka stellt sich in seinem Selbstgefühl als Brahmane auf eine Stufe mit Samputra

<sup>\*)</sup> Die Erganzung der Negation wird durch den Sinn gefordert

wie Maudgalyāyana den Śāriputra erblickt, als er von der Unterredung mit Aśvajit zuruckkommt 'Deine Miene, Freund', sagt er zu ihm 'ist hell, deine Farbe klar und rein, hast du etwa die Unsterblichkeit ge funden' (vippasamāni kho te āvisso indriyāmi | parisuddho charvanno pariyodālo | kacci nu tram āruso amatam adhigato) In seinem Buddha carita gibt Aśvaghosa den alten Bericht getreu wieder Hier (17, 16) sagt Maudgalyāyana zu Sāriputra 'O Bhiksu, durch welche Wahrheit gleich sam ein anderer geworden nahst du ruhig und froh' Hast du etwa heute die Unsterblichkeit (amrta) gefunden' Dieses heitere (prasanna) Anthtz ist nicht ohne Ursache')' Die zum Teil wörtliche Übereinstimmung mit der Stelle im Drama fallt hier sofort ins Auee

Es kann darnach keinem Zweifel unterliegen, daß jene Szene aus dem Sariputraprakarana stammt Offenbar schloß sich die Unterredung mit dem Viddsaka ummittelbar an die Begegnung mit Asvapit an Dann begab sich Sariputra zu Maudgalyayana teilte ihm seine Erlebnisse mit und beide suchten nun den Buddha auf, worauf die Aufruhme in den Orden erfolzte we sie uns in der Schlüßsene vorheit.

Das Blatt ist aber micht nur für die Rekonstruktion des Stuckes wert voll Fast noch wichtiger ist daß es beweist, daß der Vidüsaka in dem Sariputraprakarana auftrat und uns überdies zeigt welche Rolle er hier spielte er ist der Begleiter des Säriputra genau so wie er im Nataka den König oder in der Mrechakatika den Carudatta begleitet. An und für sich ist naturlich die Idee einem nur der Hoffnung auf Erlösung lebenden Bettel mönch — denn das war Sariputra schon ehe er in den buddhistischen Orden trat — die lüstige Person zum Gefahrten zu geben absurd. Wenn es doch geschieht so beweist das daß die Verbindung des Vidüsaka mit dem Helden er mag sein wer er will zu Asvaghosas Zeit sehon ein so festes Gesetz der Bühne war, daß der Dichter sich ihm micht entrachen konnte. Für den guten Geschmack Asvaghosas spricht es aber daß er weinigstens in der feierlichen Schlußizene wo der Stifter der Religion selbst auftritt die Instiere Person fermeebalten hat?

Zum Samputraprakarana lassen sich weiter mit ziemlicher Sicherheit die Fragmente K 54—56 stellen Fragment 56 ist durch zwei Stucke ver größert worden so daß der Tevt letzt lautet

a i ddhatah — [h | nds2) — bhagaran et lh4)

<sup>1)</sup> dge slon de 11d gan gis g<sup>\*</sup>an bžin gjur pa ste brtan yin yan dag dyah žin 1e bar son klyed kyis heli med ce žig de 1m thob pa ste b<sup>\*</sup>in ni rab tu dan låi gtan tisligs med ina yin

Die zweite Teile hat zwei Silben zu wenng Vgl Fe she hing tsan king 1401f

) In der ganzen Sel i i Azene kommt bekanntlich kein Fraknit vor Daß der
Vid saka hier fehlte i it daher seiten

<sup>1)</sup> I reanze Kaun is 9 Wahrscheinlich ist etau khalu zu erganzen

In 54b1 lese 1ch jetzt

skarot[1] v1[du] jū[ā]nasya jāna[n]

vidu ist zu viduso oder einem anderen Kasus des Wortes zu erganzen, und die Zeile enthalt ebenso wie 56bs Reste einer Särdülavikridita Strophe, die a a O S 29 nachzutragen sind

Die außere Beschaffenheit macht es wahrscheinheh, daß die drei Tragmente demselben Blatte angehören, wenn sich auch die Lage der einzelnen Stucke zuemander nicht bestimmen laßt. Die Grunde die mich veranlassen, es dem Säriputraprakarana zuzuweisen, sind die folgenden Samputra und Maudgalyayana werden in 54 erwahnt 10) Zweimal, in 55 und 56, wird in den Personenangaben Kaundinya genannt. Es ist ferner der Buddha anwesend, denn in 55 redet Kaundinya eine Person mit bha ggran an dem speziellen Titel des Buddha. Das Wort kommt außerdem noch enmal im Text von 54 vor Es handelt sich hier also um eine Szene. in der der Buddha, Säriputra Maudgalvayana und Kaundinya auftreten Das erinnert sofort an die Schlußszene, in der wie wir oben sahen der Buddha zusammen mit Samputra Maudgalyayana und einem dritten dort micht genannten Schuler erscheint. Vom historischen Standpunkte laßt sich gegen die Annahme daß Krundinya der Aufnahme des 'edlen Paares' beiwohnte, nichts einwenden denn Kaundinya war bekanntlich schon ge raume Zeit vorher der Junger des Buddha geworden In der Schlußszene muß aber noch eine funfte Person aufgetreten sein, die den Sloka tribhih sisyash parsertah usw sprach da dieser weder dem Buddha noch einem der drei Junger selbst in den Mund gelegt sein kann. Auch diese Person ist in den Fragmenten erwahnt. In 54h z steht tau Saraputra Maudgalyayanau śramanen . 10. 54a z tatah pravišanti śramana wo ich das letzte 1 Wort jetzt zu sramanaŚārsputra Maudgalyāyanah erganzen möchte Jeden falls trat also ein Sramany auf der das Freundespaar geleitete. Ihm durfen wir auch unbedenklich jene Strophe zuweisen, da er als huddhistischer

<sup>1)</sup> caratam ist von dem Spateren unter der Zeile nachgetragen. Wohin es ge hört ist nicht ersichtlich

<sup>\*)</sup> Erganze agacchata (\*)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Erganze paš jāmi

Erganze kamalasadréa<sup>o</sup>
 Das au und das e sind spater nachgezogen
 Die Reste weisen eher auf da als auf ma

ranasya ist von dem Spaleren über der Zeile nachgetragen Wohm es gehört, ist nicht ersichtlich

<sup>\*)</sup> Das so ist unsicher

\*) Lies bhäsrarah

10) Man beachte auch den Dual \*\* mänau in K 56

<sup>6402</sup> Laders, Kielne Schriften

Mönch sich des Sanskrits hedienen mußte. Nehmen wir alles zusammen, so werden wir kaum fehlgehen, wenn wir das Blatt, aus dem die Fragmente 54—56 stammen, dicht vor das Blatt KI setzen. Es enthielt die der Auf nahmeszene vorausgehende Szene. Der Buddha steht im Gesprach mit Kaundinya da. Da erscheint Säripatra und Maudgalyäyana, geführt von einem Mönch. Kaundinya erblickt sie zuerst innd macht den Buddha auf sie aufmerksam (56az (ägaccha]te it pahjämn).

Zum Sariputraprakarana gehört endheh auch das Fragment K 65 In by habe ich hinter der Särdülavikrühta Strophe ein sa gelesen Es ist aber auch der Rest eines ä Striehes sichtbar und der untere Teil eines darauf folgenden ra Dahinter ist eine kleine Lucke Die Erganzung zu der Per sonenangahe Särs — ist daher sicher Das Fragment enthalt also das Ge sprach des Säriputra mit einer Sanskirt redenden Person, und dieses Ge sprach des fürstift den Buddha und die buddlustisch Lehre Es ist von der Wiederkehr des unreinen Aufenthaltes im Mutterleibe die Rede, von dem Kreislauf, den der Buddha beseitigt hat, von dem herrlichen Manne, der eine Statte der Ruhe ist Den deuthchisten Fingerzeig geben die Worte abhanvesayitä!) srejves grikto bharän 'du bist gefunden als em Enführer in das Heil Das können nur die Worte sein, die Sänputra an Asvapit richtete als er ihm den Heilsweg wies Das Blatt enthielt also die Szene, in der Sänputra und Asvapit sich begegnen

Es mag noch ein oder das andere Bruchstuck hierher gehören, so von größeren K 7, 20, 21 von kleineren 58, das die Personenangabe Sari ent halt, und 90, wo Maudgalyayana auftritt und wahrscheinhich auch der Vidüsaka, der eine Person mit uppijhäya anredet, aber ein eicherer Nachweis laßt sich nicht fuhren, und für die Rekonstruktion des Drams haben daher jene Fragmente keinen Wert Soweit wir das Säriputraprakarana verfolgen können, sehheßt es sich, von Kleinigkeiten abgesehen, durchaus an die Tradition an Wir durfen aber nicht vergessen, daß alles, was uns erhalten ist, dem letzten oder den beiden letzten Akten angehört, von dem, was den Inhalt der ersten 7 oder 8 Akte ausmachte, wissen wir nichts

Die Tatsachen, die den Fragmenten des allegorischen und des Hetaren dramms zu entnehmen sind, habe ich in meiner früheren Abhandlung S 16ff zusammengestellt. Daß diese beiden Stucke von Asvaghosa verfaßt sind, laßt sich nicht beweisen, die Vermutung, daß die Handschrift die gesammelten dramatischen Werke Asvaghosas enthielt, higt aber doch so nahe, daß ich ie swage, sie auszusprechen

Als Anhang mögen hier noch einige Nachtrage zu meiner Ausgabe des Textes der Dramen Platz finden Den fortgesetzten Bemühungen meiner

<sup>1)</sup> Im Text steht davor [a]h. was mir unklar ist. Die Verbesserung zu die ist.

Frau ist es gelungen, noch nach der Drucklegung kleinere Stucke mit den veröffentlichten Fragmenten zusammenzusetzen, wodurch teils der Text bereichert, teils die Lesung gesichert oder auch berichtigt wird, wie ihr auch die sehon erwahnte Erganzung der Fragmente 14, 15 und 56 verdankt wird Ich gebe im folgenden einzelne Zeilen oder, wo es notig ist, die ganzen Fragmente in der Form, wie sie jetzt vorliegen

Nr 6 Vorderseite 1 [ā] v
2 100 vitto na
3 30 vyādhimara

Ruckseite 1
2 niloppal 1)
3 tavyam²) aho
4 n t h [y]

Unter der 30 ist der winzige Rest eines Einers sichtbar Die Prakritform niloppal(a) ist unter den Anonymen a a O S 52 nachzutragen
Nr 7 Vorderseite 3 [dhā]c - ca na bbhrasyati — vidū — yadi evam

la Ruckseite 1 [dh] brhadraihen äisraihena nirmsiam svalan

Ursprunglich hatte der Schreiber  $^{\circ}$ ruthena  $n_1^{\circ}$  geschrieben, wie ich auch gelesen hatte Er hat aber, wie es scheint, selbst das  $^{\circ}$  Zeichen gelöscht  $^{\circ}$ dhac ea na bihradyat ist der Schluß der in Z 2 beginnenden Särdülari kridita Strophe, die Zeile der Ruckseite der Rest einer Vamsastha Strophe

Nr 12 as atha bharatt vane pi b ān apañ en iyā [v] \*)
bı viya — nāya — dhik abh ksuk[i]yam a u th[i]\*)

Nr 13 Das Fragment 103 gehört unmittelbar links vor 13 as [kā] — bhatta tya b) mhi — Dhanam — gat s āsi Soma

daitassa svasurakulam — ceti — bha\*)
4 [p]a[k]o b h [k]i [l]olo\*) vā tit — Dhanam — susnigdhā

[p]a[k]o b h [k]s [l]olo\*) vä tis — Dhanam — susnigdhö samprati pa[k]ish atha snänoda[k]

bı ym=a[n]u[s]th[y][t] [t] )— brahma — bhos ta thā — nīskrāntah — nāya — vayasya gaccha t[v] )

ı tatr avva gac[ch]āmı — Dhānam — ārithasıddhaye ııdu — bho Dhānanjaya sıggham mıtthāmıttham

4) Ich erganze jetzt abhilgultyam sanuethitam

Erganze tyam
 Erganze blatta der Buchstabenrest stimmt dazu
 Über palo und ki lo sind von dem Späteren zwei Wörter geschrieben die

Das Wort ist spater nachgezogen
 Das ta ist spater hinzugefügt

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Erganze bbhrāntapai cendriyāśvo

wahrscheinlich Glossen zu den darunterstehenden Wörtern sind. Das erste endete auf lalo, das zwoite wohl auf lo. Ist bahuklikiolo zu ergunzen und dies Schreibfehler für bahuklikio!

<sup>\*)</sup> Ich erganze jetzt anuşihiyatan • tita

<sup>&</sup>quot;) Erganze tram

Die Erkenntnis der Zusammengehörigkeit dieser beiden Fragmente ist sehr wertvoll, da dadurch die von mir vorgeschlagene Erganzung von iy zu iyam best tigt und die Erklarung des bhattā als Vokativ gesiehert wird Diese beiden Formen gehören aber zu den Hauptzeugen für den Saurasenī Charakter des hier vorliegenden Frakrits (a a O S 48) Ich habe die Worte bhattā iy fruher mit Vorbehalt der Hetare zugewiesen Der Zu sammenlang zeigt jetzt, daß sie der Dienerin zukommen, und daß der Bnebstabenrest am Anfang der Zeile as von einem kā stammt, das zu cetikā zu erganzen ist Damit ist die Frage, ob die Dienerin Alt Saurasen spricht, entschieden (a 3 O S 52)

Nr 16 aı t [k] [t] kh [s]s tı — nırıvarnna[y] ¹)
2 grāmam prasthītā — nāya — esa panthā gamyalam —
bə drstrā ca pritir agalā duhkhe khalı antare varite ro[s]

Nr 29 aı ryyākula ajırıka\*)

81

b. [ga]cchats - gans - kaht 1)

Der Äpvika Möneb wird in demselben Fragment in ba erwähnt. Die Prakritform Laha(m) ist a.a. O. S. 43 nachzutragen

Nr 46 Dieses Fragment wird durch ein kleines Stuck mit Nr 97 ver bunden

[n]thā — upa — evam tāva brāhma[n]

d pasts<sup>5</sup>) bhāga[ma]hato ya n

s to ayan tassa pa

b<sub>1</sub> vopasamarasasya<sup>5</sup>)

• t tılayya[k]ı[yā]

ts may abhihitam mada i[e]

Die Zeile az ist der Rest einer Śardūlavikridita Strophe Die Prakrit wörter von as und bz sind unter den Anonymen a a O S 53 nachzu tragen Übrigens gehört das Fragment wahrscheinlich demselben Blatte an wie Nr 47, und die Worte in 46 s- und 47 az sind Teile derselben Strophe

Nr 53 n.1 [kan]thabaddhe<sup>3</sup>) kanthavitthit n sa vutt[e] —

• [da]ttena\*) saha samāgacchaftu! hi

b\*)1 ntantena ca tan = na c arcchati tatas = tad = dhetu

4) hi ist spater nachgezogen Erganze kal im
4) Erganze upaiti 4) Unter sa ist ya getilgt 7) kan ist nicht s cher

<sup>1)</sup> Erganze nirevarnnayati 2) Erganze - Dhānam

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Zeile ist spater nachgezogen Erganze paryyākula ājīrikah

<sup>\*)</sup> I rganze Somadattena (1)
\*) Die ganze Seite ist später nachgezogen von der ursprunglichen Schrift sind nur noch Spurta sichtbar

- 2 parīvārā hasantī dhīrodatia¹)
- 3 avasthītā ca Maga[dh]a [t]i°)

Die Worte der Seite a sind Alt Mägadh. Es ist also auch die erste Zeile nicht unter die Anonymen, sondern in die Liste a a O S 35 zu stellen Die Erganzung und Erklarung der ersten Zeile ist bei dem Fehlen des Zusammenhanges schwierig Sollte etwa kanthavithitaläne samvittak zu lesen sein \*\*

## Epigraphische Beitrage.

## I Die Inschriften von Bhattiprolu

Im Jahre 1892 fund Alexander Rea bei der Ausgrabung des Stüpa von Bhattiprolu drei Reliquenbehalter init Inschriften, die für die Geschichte der indischen Schrift und Sprache von bervorragender Bedeutung sind Einen musterhaften Fundbericht gab Rea selbst, Arch Surv Ind., N Imp Ser., vol XV (South Indian Buddlust Antiquities), S 7ff, die Inschriften veröffentlichte Bühler, Ep Ind., vol II, S 323ff, nachdem er schon in einem kurzen Aufsatze in der Academy, vol XLI, S 521f 3 und WZKM, Bd VI, S 148ff auf ihre Wichtigheit hingowiesen hatte Spater laben sich nur Pischel (NGGW., phil list Kl 1895, S 215) und Fleet (JRAS 1908, S 99ff) mit einigen von ilmen beschaftigt, ohne, wie ich glaube, zu abschließenden Resultaten zu gelangen Auch ich erhebe keineswegs den Anspruch, ille Ratsel, die uns die Inschriften bieten, gelost zu haben, immerhin glaube ich ihre Lesung und Deutung so weit fördern zu können, daß meine Neuausgabe auf Grund der Phototypen in der Ep Ind gerecht fertigt erscheint

Das Alphabet, in dem die Inschriften auf den Steinkisten geschrieben sind, ist bekanntlich eine Varietit der Brahmt, in der Buhler die Drävid wiedererkannt hit Dieses Alphabet enthalt zwei Zeichen für Zischlutte Dis erste hat die Form eines Brähma ka mit einem nach links gewendeten Haken am unteren Ende der Vertikale, das zweite besteht aus einer Vertikale mit nach rechts gewendeten Haken am unteren Ende und einem links angesetzten, sehr ig nich unten verlaufenden Strich Ich werde im folgenden die erste Form als Kreuzhakenform die zweite als Hakenstrichform be zeichnen Nach Buhler hat die Kreuzhakenform den Lautwert sa, die Hakenstrichform den Lautwert sa Danach wurde das sa in folgenden Wortern erscheinen

Diece Worte sind von dem Spateren nachgetragen, wo sie einzuschieben sind, ist nicht ersichtlich. Lies distrockitta (\*)

<sup>2)</sup> Frganze Magadl avatl

<sup>3)</sup> Wieder abgedruckt JRAS 1892, 602ff

Die Erkenntnis der Zusammengehörigkeit dieser beiden Fragmente ist sehr wertvoll, da dadurch die von mir vorgeschlagene Erganzung von iyz u iyam bestatigt und die Erklarung des bhattā als Vokativ gesiehert wird Diese beiden Formen gehören aber zu den Hauptzeugen fur den Sauraseni Charakter des hier vorliegenden Frakrits (a a O S 48) Ich habe die Worte bhattā iy fruher mit Vorbehalt der Heture zugewiesen Der Zu sammenhang zeigt jetzt daß sie der Dienerin zukommen und daß der Buchstabenrest am Anfang der Zeile as von einem kā stammt, das zu cetikā zu erganzen ist Damit ist die Frage, ob die Dienerin Alt Saurasen spriebt, entschieden (a a O S 52)

Nr 16 a1 t [k] [t] kh [s]s ti — nirvvarnna[y] 1)

2 grāmam prasthīta — nāya — esa pantha gamyatām —
b3 drstvā ca prītir agata duhlhe khalv āntare vartte ro[8]

t t a i nam') — ayan kila

Nr 29 aı ryyakula anırıka3)

b. [ga]cchats - gans - Lahs 1)

Der Änvika Möneb wird in demselben Fragment in bi erwahnt. Die Prakritform lahi(m) ist a a O S 43 nachzutragen

Nr 46 Dieses Fragment wird durch ein kleines Stuck mit Nr 97 ver bunden

[n]tha — upā — evam tava brāhma[n]

2 d paits 5) bhāga[ma]hato ya n

s to ayan tassa pa bı topasamarasasya bı

o topasamarasasya\*)
t tikavvalklilväl

ti may abhihitam mada i[v]

Die Zeile az ist der Rest einer Śārdūlavikridita Strophe Die Praknt wörter von as und bz sind unter den Anonymen a a O S 53 nachzit tragen Übrigens gehört das Fragment wahrscheinlich demselben Blatte am wie Kr 47, und die Worte in 40 a. und 47 a. sind Teile derselben

Strophe
Nr 53 a. [kan]thabaddhe<sup>2</sup>) kantharuthut n śa vutt[e] —
2 [dalltena<sup>4</sup>) saha samāgaccha[tu] hs

b<sup>3</sup>) 1 ntantena ca tan na c ārcchais tatas = tad = dhetu

1) Frganze upan 1 Unter sa ist ya getilgt 1) kan ist nicht s cher

<sup>1)</sup> Erganze nirerarnnayati 2) Erganze — Dhānam

Die Zeile ist später nach gezogen Erganze paryydkula äjirikah
 Is ist später nachgezogen Frganze kahim

<sup>\*)</sup> Frganze Somadattena (†) \*) Die ganze Seite ist später nach gezogen von d r ursprünglichen Schrift sin ! nur noch Spuren sichtbar

Samanadāsa — Sk Šramanadāsah Uposathaputa = Sk Uparasathaputrah samanadāsa° = Sk Śramanadūsa°

Budhasa = Sk Buddhasua

 $6 s\bar{a}^{1} = Sk s\bar{a}$ Sā saputo2) = Sk -- putrah Sīhagothijā (?) = Sk Simhagosthijāh (?) tesam = Sl. tesām

phāligasamuga3) = Sk sphātikasamudgah pāsānasamugo = Sk pāsānasamudgah

8 Sabhila = Sh Sabhilah Samanadāsa = Sl. Śramanadāsah samugo = Sk samudgah

samayena4) = Sk samayena  $amsi^{b}$ ) = Sl. asit

Wenn wir von der Form tesam und dem Namen Kosako absehen, wurden sich also fur den Dialekt, in dem diese Inschriften abgefaßt sind, folgende Lautregeln ergeben 1 Sk s wird zu s, 2 Sk s wird zu s, 3 Sk s wird zu s. Gegen die erste Regel ware nichts einzuwenden, da sich Sk s an und fur sich ebensogut zum zerebralen wie zum dentalen Zischlaut entwickeln könnte. Allein daß in einem Dialekt sizu sind sizu swerden sollte, ist geradezu undenkbar. Die sprachlichen Tatsachen beweisen viel mebr, daß die Lautwerte falsch bestimmt sind. In Wahrheit ist die Kreuzhakenform sa, die Hakenstrichform sa Bei der Annahme dieser Werte ergibt sich die einfache Regel, daß s zu s wird. Auch die beiden Ausnahmen bereiten keine Schwierigkeiten Neben ursprunglichem \*tesam lag natur lich tasam, unter dem Emflusse dieser Form kann \*tesam zu tesam um gestaltet worden sein. Noch weniger Gewicht wird man dem Eigennamen Kosako beilegen vorausgesetzt, daß die angenommene Etymologie uberhaupt die richtige ist Es ist im Gegenteil fast mehr als wir erwarten durfen, daß die uhrigen Eigennamen samtlich zu der Regel stimmen

Bestatigt wird die Richtigkeit meiner Auffassung durch die Inschrift auf einem Kristallprisma, das sich in einem der Reliquienbehalter vorfand Diese Inschrift stammt zweifellos aus derselben Zeit und derselben Gegend wie die übrigen Inschriften, sie ist aber in Brähmi geschrieben. Sie enthalt vier Wörter, die fur uns in Betracht kommen mätugämasa = Sk mätr grāmasya, suvana° = Sk suvarna°, šamanudešānam = Sk šramanoddešānām und ayasakam = Sk. \*ayaskam oder \*āyasakam Ein Beispiel für den zerebralen Zischlaut fehlt Danach wurden also s und s in diesem Dialekt in ihrem ursprunglichen Lautstande bewahrt geblieben sein, und man könnte daran denken, auch der Hakenstrichform der Drävidi den Laut

<sup>\*)</sup> Buhler Sa s[sa] puto 1) Buhler ea 3) Buhler phāligao

<sup>1)</sup> Buhler kama yena b) Buhler am/l./s

1 strakāca° 1) = Sh strakāca° (?) Ruddhasarıranam = Sl. Ruddhasariranam

3 Vesako = Sh Veśvakah

Thorasisi = Sk Sthaulastryth

Samano = Sk Śramanah

Satuaho = Sk Satruahnah

Suto = SL Scutah

Samanadāsa - Sl. Šramanadāsah

Gosālo") = Sk Gośālah

4 Samanadāsa° = Sk Śramanadūsa° sarırānı = Sl. sarırānı

s gothisamano = Sk gosthīšramanah

1 samano = Sh. śramanah

s Keso = Sh Kesah

Seto = Sk Stattrah (oder Sresthah \*) Sonutaro = Sl. Sravanottarah3)

Samano = Sk Śramanah

Samanadāso = Sk Śramanadāsah

Sāmako = Sk Śyāmakah

1 manusam = Sk manūsām 4) (oder mañnūsām) manusa = Sk manusā

s Thorasisi = Sh. Sthaulasirsih Thoratiso = Sk Sthaulatisuah

Tiso = Sh Tisyah

s majusas) = Sk majjūsā pasānasamugo = Sk pāsānasamudgah

s Tiso = Sk Tisuah

9 manūsa = Sk manusa

Das sa wurde sich anderseits in folgenden Wörtern finden

1 Kurasa (zweimal) = Sk Kurasya phäligasamugam<sup>6</sup>) = Sk sphatskasamudgam

Banavaputasa = Sk Banavaputrasya samtukasa = Sk samtrkasya

s Kosako = Sh Kavasakah (?)7)

Buhler Siva[sa] ca Die vorgesetzten Zahlen beziehen sich auf Buhlers An ordnung der Inschriften

<sup>2)</sup> Buhler Gosálakánam

<sup>2)</sup> Buhler falschlich Suvarnottarak 4) Die Form majjusä ist bei Lexikographen überliefert

<sup>\*)</sup> Buhler marfülsfam!

<sup>4)</sup> Buhler phāliga

<sup>1)</sup> Die l'tymologie dieses Namens ist ganz unsicher Karasa ist der Name eines Ras, Aoşa der Name eines Priestergeschlechtes Kaşako könnte aber auch auf Arošakah (von krus), Kosakah (zu kosa) oder Karasakah (zu karasa Panzer, Pflanzenname) zuruckgehen, wenn auch keins dieser Worter als Personenname belegt ist Buhler fishet Accade zweifelnd auf Kaudilah zurück

Samanadāso = Sk Śramanadāsah Uposathaputo = Sk Upasasathaputrah 4 Samanadāsa° = Sk Śramanadāsa° Budhasa = Sk Buddhasya 6 sā¹) = Sk sā

s sā 1) = Sk sā

Sā , saputo²) = Sk --- putrah

Sīhagothryā (?) = Sk Simhagosthyāh (?)

tesam = Sk tesām

phāligaṣamugo³) = Sk sphātikasamudgah

pāsānaṣamugo = Sk pāsānaṣamudgah

s Sabhilo = Sl. Sabhilah Samanadāso = Sl. Śramanadāsah

samugo = Sk samudgah samayena<sup>4</sup>) = Sk samayena amsi<sup>5</sup>) = Sk äsīt

Wenn wir von der Form tesam und dem Namen Kosako abseben, wurden sich also fur den Dialekt, in dem diese Inschriften abgefaßt sind, folgende Lautregeln ergeben 1 Sk s wird zu s, 2 Sk s wird zu s, 3 Sk s wird zu s Gegen die erste Regel ware nichts einzuwenden, da sich Sk s an und fur sich ebensogut zum zerebralen wie zum dentalen Zischlaut entwickeln könnte. Allein daß in einem Dialekt s zu s und s zu s werden sollte, ist geradezu undenkbar Die sprachlichen Tatsachen beweisen vielmehr, daß die Lautwerte falsch bestimmt sind In Wahrheit ist die Kreuzhakenform sa, die Hakenstrichform sa Bei der Annahme dieser Werte ergibt sich die einfache Regel, daß s zu s wird. Auch die beiden Ausnahmen bereiten keine Schwierigkeiten Neben ursprunglichem \*tesam lag naturlich tasam, unter dem Einflusse dieser Form kann \*tesam zu tesam um gestaltet worden sein. Noch weinger Gewicht wird man dem Eigennamen Kosako beilegen, vorausgesetzt, daß die angenommene Etymologie uberhaupt die richtige ist Es ist im Gegenteil fast mehr als wir erwarten durfen, daß die ubrigen Eigennamen samtlich zu der Regel stimmen

Bestatigt wird die Richtigkeit meiner Auffassung durch die Inschrift auf einem Kristallprisma, das sich in einem der Reliquienbehalter vorfand Diese Inschrift stammt zweifellos aus derselben Zeit und derselben Gegend wie die übrigen Inschriften, sie ist aber in Brähmi geschrieben. Sie enthalt vier Wörter, die fur um sin Betracht kommen mälugänass = Sk. mätrgämasya, surcana = Sk. surana sik suranadietsänam = Sk. sramanodietsänäm und ayasakam = Sk. sramanodietsänäm und ayasakam = Sk. sramanodietsänäm und ayasakam ein Beispiel für den zerebralen Zischlaut fehlt. Danach wurden also sund sin diesem Dialekt in ihrem ursprunglichen Lautstande bewährt geblieben sein, und man könnte daran denken, auch der Hakenstrichform der Drävidi den Lautstrichter.

<sup>1)</sup> Buhler sa 2) Buhler Sa s[sa] puto
4) Buhler kama yena 4) Buhler amfk[s

<sup>\*)</sup> Buhler phālīgao.

wert sa zuzuweisen. Allein dem widerspricht doch die Form des Buch stahens, und eine andere Annahme hegt in der Tat naher. Ich stimme mit Buhler überein wenn er meint, daß das sa der Brahmi und das sa der Dri vidi denselben Laut bezeichneten, und zwar einen Zischlaut 'which comes near to, but is a little thicker than, the Sanskrit palatal sa' Unter Beruck sichtigung der Sehreibungen in der Dravidi und in der Brahmi können wir also fur diesen Dialekt die Lautregel genauer so formulieren ursprung hebes s bleibt bewahrt, ursprungliches s und s fallen in einen Laut zu sammen der in der Mitte zwischen & und a liegt

Buhler ist zu seinen Wertbestimmungen naturlich durch die Ahnlich keit des sa der Drävidi mit dem sa der Brähmi von Girnär und Siddapura verleitet worden1) Allein den sprachlichen Tatsachen gegenüber kann dieser Ahnlichkeit keine Beweiskraft zugesprochen werden. Die Brähmi der Maury zeit und die Drävidi gehen unzweifelhaft auf eine gemeinsame Grundlage zuruck, chenso unzweifelhaft ist es aber, daß die Dravidi eine, wahrscheinlich nach Jahrhunderten zu beme-sende, unabhangige Entwicklung gehabt hat Sie hat fur gha ein ganz selbstandiges Zeichen, das un mittelbar durch Differenzierung des ga geschaffen ist, wie cha aus ca, dha aus da pha aus pa, und das mit dem Brahma gha gar mebts zu tun hat Ganz selbstandig ist ferner das la, das offenbar durch Differenzierung nus einem linkslaufigen la gebildet ist\*), wahrend das Brahma la aus da ent wickelt ist und zwar mit Rucksicht auf die Entstehung des Lautes3) Auch zwischen den Zeichen fur la in der Brahmi und in der Drävidi vermag ieb keine Ahnlichkeit zu entdecken, ob beide auf denselben Ursprung zuruck gehen wie Buhler meint\*) ist jedenfalls ungewiß. Das ma der Dravidi gleicht der auf den Kopf gestellten Form der Brahmi Drei Zeichen da, dha und bha erscheinen in der Stellung der hinkslaufigen Schrift. Auch ca und 3a unterscheiden sich betrachtlich von den entsprechenden Brähmi Zeichen und sind wahrscheinheh alter ) Dazu kommt die Verschiedenheit in der Bezeichnung des a und a Unter die en Umstanden wurde sich kaum viel einwenden lassen, wenn einer behaupten wollte, daß die Ahnlichkeit zwischen dem sa der Drävidi und dem sa der Brähmi von Girnär und Siddapura auf Zufall beruhe Eine andere Erklarung ist aber doch wahr

<sup>1)</sup> Ind Palaographie, S 38 sagt Buller uber das Zeichen, das ich so lese 'Daß dasselbe ursprunglich den Lautwert e hatte scheint mir sicher Denn erstlich druckt es unzweischaft einen Zischlaut aus zweitens ist die Dravi li so gut wie die Brahim ein ursprunglich für das Sanskrit erfundenes Alphabet, drittens finden sich von den drei Zischlauten des Sanskrit der palatale in 37, XIII-XIV, und der dentale in 40 [hes 39] MII-M' Von the en drei Grunden ist nur der erste richtig. Der zwiste beruht auf einer unbewiesenen Annalune Der dritte ist falsch denn das 6a kommt nicht in der Dravidi sondern nur in der Brahmi des Aristallprismas vor

 <sup>1)</sup> Buhler Ind Pal., S 13
 2) JRAS 1911, S 1081ff
 4) A a O S 324 Ind Pal, S 9 Origin of Brāhma Uphabet
 5 46

<sup>\*)</sup> Origin of Brahma Uphabit', 5 46

scheinlieher Es ist zu heachten, daß nach Bullier die Kreuzhakenform die Grundform ist, aus der sich samtliehe Zeiehen für sa und sa entwickelt haben 1) Diese auf das sennitische Sameeh zuruckgehende Grundform ist aber doch sieherhelt zunachst für sa verwendet worden. Als sich dann spater in der Dravidi zur Niederschrift eines Dialektes, wie es der von Bhattiprolu ist, das Bedurfins nach einem Zeiehen für den sa Laut ein stellte, entlehnte man der Brahmiem Zeiehen ohne sich darum zu kummern, daß dieses eigentlieh einen anderen Lautwert besaß. Eine siebere Ent seheidung dieser Frage scheint mir allerdings zur Zeit unmöglieb zu sein Erst wenn weitere Inschriften in Drävidi gefunden werden sollten, durfen wir höffen üher ihr Verhaltins zur Brühni genauer unterrichtet zu werden

Mit der regelmaßigen Verwendung von zwei Zischlauten stehen die Inschriften von Bhattiprolu unter den Inschriften in Alt Prakrit völlig allein In den zahlreichen Inselinften von Amaravati und Jaggavyapeta die nur wenige Meilen von Bhattiprolu entfernt sind findet sieh nichts Ahnliches Man könnte versucht sein diese Verschiedenheit ehronologisch zu erklaren. Man mußte annehmen, daß s und s zunachst zu einem zwischen diesen beiden Lauten hegenden Zischlaut geworden sei und daß sieh dieser spater zu s weiterentwiekelt habe. Die erste Stufe wurde durch den Dialekt der Bhattiprolu Insehriften die zweite durch den der Amaravati und Jaggayvapeta Inschriften vertreten sein. Allein dem widerspriebt daß auch in den altesten Amaravati Insehriften, die zeitheh mit den Rhatti prolu Inschriften ungefahr zusammenfallen nur ein s ersebeint. So bleibt nur die Annahme lokaler Differenzierung ubrig. Nun hat sieb wenn wir von sporadischen Erscheinungen absehen die alte Verschiedenheit der Zisch l'ute uberhaupt nur im Alt Prakrit des nordwestlichen Indiens erhalten') Ich bin daher geneigt den Dialekt von Bhattiprolu diesen Dialekten anzu gliedern und in den Leuten die den Stupa errichteten. Kolonisten aus dem Nordwesten zu sehen

Wenden wir uns nun zu den Inschriften selbst. Der erste Reliquien behalter besteht aus einem schwarzen Stein mit einer Höhlung die oben viereckig und mit einem erhöhten Rande verseben ist nach unten zu aber kreisförmig wird. Den Deckel bildet ein zweiter etwas weniger dicker Stein mit einem viereckigen Ausschnitt, der über den erhöhten Rand der Höhlung des unteren Steines übergreift. Um diesen Rand berum laufen Inschriften, die Buhler als IA IB und II bezeichnet hat. Hier legt zunachst ein Fehler in der Anordnung vor. Wie sehon Fleet gesehen hat ist Buhlers IB

<sup>1)</sup> Ind Pal S 13f

<sup>3)</sup> Ob see auch für den Dialekt von Mathura anzuerkennen ist, bedarf der ge nachen Untersuchung Die Frage wird durch die Bestrebungen zu sanskritisieren die in den Inschriften zutauge intit sehr erschwert. Auch ist es von vornheren wahr schenlich daß die Bevölkerung von Mathura in der Kusanazeit mit fremden Elementen vermischt war.

die zuerst eingemeißelte Inschrift Das ergibt sich deutlich daraus, daß die letzten beiden al aras von Buhlers I A nach oben umbiegen, um das Zu sammenstoßen mit dem Anfang von I B zu vermeiden Wir mussen also Buhlers I B als Nr 1 bezeichnen Sie lautet, mit Einsetzung der neuen Lautwerte

Banavaputasa Kurasa sapitukasa majusa

'Dio Kiste des Kura, des Sohnes des Banava, samt seinen Eltern' Buhler ühersetzt sapitulass associated with his father, die folgende In schrift macht es aher, wie ehenfalls schon Fleet bemerkt hat, notwendig, pitu her als eladess für mädäpitu zu fassen

Die zweite Inschrift lautet nach Buhler (I A) Kurapituno ca Kura mā[t]u ca Kurasa ca1) Sua[sa] ca majusam panati phāligasamugam ca Budhasarıranam nılhetu By the father of Kura, the mother of Kura, Kura (himself) and Siva (Siva), (has been ordered) the preparation of a casket and (has been given) a hox of crystal in order to deposit some relics of Budha (Ruddha) Pischel hat mit Recht an dem Kompositum majusampanati\*) und an dem Nominativ samugam Anstoß genommen Das Kompositum konnte nur majusapanati oder majusapanati lauten, und in den anderen Inschriften erscheint zweimal der Nominativ samugo Er will daher maju sam panati als zwei Wörter fassen und hinter Sarasa ca einen Punkt setzen '(Ein Geschenk) des Vaters des Kura und der Mutter des Kura und des Kura und Siva Sie kaufen einen Korh und eine Kristallhuchse um Reli quien des Buddha hineinzulegen. Diese Deutung hedeutet insofern einen Fortschritt, als so die Formen majusam und samugam eine hefriedigende Erklarung finden Unmöglich ist nur das Sivasa ca Wenn ein Sita an dem Geschenk heteiligt war, so hatte er doch auch in der ersten Inschrift erwahnt werden mussen. Die spricht aber nur von Kura und seinen Eltern Bedenklich ist auch das Fehlen des Anusvära in panati wenn auch zugegeben werden muß, daß in der Schreihung des Anusvära große Willkur herrscht Fleet hat Pischels Aufsatz nicht gekannt. Er hest anstatt og Sivasa og manusam panali 'capita Lacamaiusam panali und ubersetzt 'Of the father of Kura and of the mother of Kura and indeed of Kura himself (this) quartz receptacle (18) the humble offering and the crystal casket (18 the separate humble offering) of him making a deposit of relics of Buddha' Was zu nachst die Lesung camra kacao betrifft, so hat Fleet unzweifelhaft darin recht, daß das vorletzte alsara em lā und nicht sa (sa) ist3) Ich kann aber nicht zugeben, daß das zweite alsara pi ist, es ist ein so deutliches si wie nur

<sup>1)</sup> Dieses und das folgende ea sind durch ein Versehen in der Ausgabe in der 1 p Ind fortgefallen Auch panati und pådalpa\* sind dort woll nur Druckfehler 1 Der Annivärn ist hier ganz deutlich Iell gebrauche in der Besprechung die

Worter in der neuen Transkription

2) Schon Bullier sagt von Sirafaal looks like Sirala as the lower curve of the sla has not been formed properly

möglich Damit fallt Fleets ganze Erklarung von capita als capit era, die mir auch sprachlich unmöglich zu sein seheint. Ebenso unmöglich ist die Auffassung der Worte kācamajusam panais phāligasamugam ca, da majusam und samugam, wie schon bemerkt, nicht Nominative sein können. Ob man nikhetu als Genitiv des Nomen agentis oder als Infinitiv betrachten soll, wird von der Gesamtauffassung des Satzes abhangen Fleet hat dann ver sucht, die Inschrift als metrisch zu erweisen. Um eine Arvä herauszubringen, muß er vier Unregelmaßigkeiten annehmen 1 auslautendes o als Kurze in Kurapituno, 2 auslautendes am als Kurze in osamugam und osariranam, 3 einen dritten pada, der sich meht in normaler Weise skandieren laßt (panati phāligasamugam ca) Gewiß lassen sich für alle diese Unregelmißig keiten Belege aus literarischen Texten beibringen, ihre Haufung ist aber doch der Hypothese wenig gunstig Dazu kommt, daß ich die Lesung camva (fur camva) meht anerkennen kann. Entsebeidend aber sebeint mir der Umstand, daß dieser angebliche Vers auch meht eine Spur poetischer Diktion zeigt, die Inschrift ist im denkbar trockensten Urkundenstil ab gefaßt1) Ich kann sie daher nur als Prosa behandeln und meine jedenfalls daß wir uns bei ihrer Erklarung meht durch vorgefaßte Ansichten über ihren metrischen Charakter beeinflussen lassen durfen

Ich gehe von der Tatsache aus, daß omanusam und osamunam Akku sative sind Diese mussen von einem Verbum abhangen, das nur panais seia kann. Es handelt sich darum das Subjekt des Satzes zu finden. In den Worten von Kurapituno bis nikhetu ist es nicht entbalten, ich erkenne es aber in den Worten Utaro Pigahaputo kantho Buhler faßt sie als eine besondere Inschrift (II) 'Utara (Utlara) the youngest son of Pigaha (Vigraha)' Der Zweek dieser Angabe bleibt so aher vollig unklar Fleet meint Uttara sei der Name des Verfertigers der Steinkiste oder der Person die die Inschrift einmeißelte, allein das batte doch zum Ausdruck gebracht werden mussen wenigstens mußten wir den Namen im Instrumental er Warten'l Fleet außert weiter die Vermutung kantha hedeute vielleicht ein Amt oder einen Beruf ein solches Wort ist aber bisher unbekannt und vorlaufig ist jedenfalls die Erklarung als 'der jungste' (für kanitho = kanitho) die heste. Wie der Steinmetz dazu Lam, diese Worte besonders zu setzen lehrt ein Bhck auf die Phototypie Er berbsichtigte zunachst die Inschrift rund um die Öffnung anzubringen, aber schon bei dem Wort mikhetu stieß er mit der Inschrift 1 zusammen Er setzte daher den Rest in den Raum zwischen der Schriftzeile und dem Rande der Öffnung, und zwar in der der bisherigen Schrift entgegengesetzten Richtung. Auch die Insehriften auf der zweiten Liste laufen kreuz und quer und zum Teil in entregen

i) Aus ahnlichen Grunden halte ich die Versielle die Inschriften auf dem Behquienbehalter von Pipraliwa und auf der Vase von Peshawar als Verse zu erweisen für verfehlt.

<sup>2) \</sup>gl JR\S 1909 S C63

gesetzter Richtung Ieh habe sehon bei meiner Behandlung der Mänikiäla Inschrift'), bei der die Dinge ganz alinheh hegen, darauf hingewiesen, daß sich diese geringe Sorgfalt in der Anordnung aus dem Charakter der In schriften erklart. Auf der Innenseite der Rehquienbehrlter angebracht, waren sie für gewöhnlich inberhaupt nicht siehtbar. Sie waren also gar nicht dazu bestimmt, gelesen zu werden, sondern vertreten die Stelle der Urkunden, die wir in Kirchturmknöpfen oder Grundsteinen von öffentlichen Gebruden einzuschließen pflegen.

Ich lese demnach die Inschrift (Nr 2, B I A II)

Kurapituno ca Kuramatu") ca Kurasa ca swalācamajusam panals phāligasamugam ca Budhasarirānam nikhetu Utaro Pigahaputo kānitho

'Fur den Vater des Kura und die Mutter des Kura und Kura kauft eine Kiste aus śirakāca und eine Kristalldose zur Niederlegung von Buddha Rehquien Utara (*Uttara*), der jungste Sohn des Pigaha (*Viaraha*<sup>2</sup>)'

Eine ahnliche Angabe über die Person, die die Kisto besorgte, findet siehen wer wir sehen werden, auf dem zweiten Bebritter Unsieher blebt nur das Wort surdäca 1eh eele drun den Kanen des Materiah, aus dem die Kisto verfertigt ist ), allein ieh kann des Wort sonst meht nachweisen Unwahrseheinlich ist aber die angenommene Bedeutung meht Käca be deutet Glas, sehwarzes Salz (käcamala, käcalarana, kacasambhara, käcasau varcala), käcamani Kristall oder Quartz, sira ist der Naiue einer Reihe von glinchbringenden Stoffen, wie Steinsalz (saindhara) Meersalz (saindardavana), Boran (sietatankana), Myrobrlanen (ämalaka), Silber (tära) Sandel (candana) Eisen (loha), Tagara Eine dem sirakāca analoge Bilding schemt siradātu der Name des Opils oder Chalzedons, zu sein ) Der Name sitakaca wurde also einen Stein beziehnen, der als gliebbringend galt, mid daß man den Reliquienbelaiter aus einem solchen verfertigte, wire begreiftieh. Über Vermutungen kommen wir freiheli vorlaufig meht hinaus

Auf das Verhaltnis der Angaben der Inschrift zu dem tatsachlichen Befunde werden wir spater eingelien Zunachst missen wir ins mit der Inschrift beschäftigen, die Buhler als \( \lambda\) bezeichnet hat Meiner Ansicht nach bezieht sich diese Inschrift auf den Inhalt des Rehquienbehalters, der aus einer Meine konschaften gegenstande besteht. In der Stein liste fand sich eine runde Dose, wiederum aus sehwarzem Stein. In dieser stand eine kleine runde Dose aus Kristall, oben und unten flach und mit eingebuchteten. Seiten. Sie enthielt ein Stuckehen Knochen, die eigent-

<sup>1)</sup> JRAS 1909 S 600

b) Das ma hat kein Vokalzeichen, string genommen mu0te man also m lein
 Leider gibt Ren das Material meht an, sondern spricht nur von 'black stont'

<sup>4)</sup> Steadhatu konnte aber auch den Namen des Gottes enthalten wie heaprigs Bergkristall

liche Reliquie Unter der Kristalldose lagen neun kleine Blumen aus Gold, vierzehn hohle Goldkugelchen, vier kleine Blinnen aus Kupfer, neunzehn durchlöcherte Perlen, ein Kugelchen aus Amethyst und endlich 24 Silhermunzen, die in der Form eines Svastika gelegt waren. Um die Steindose herum lagen ein Kupferring, mehrere Stuckelien Kupfer, ein Kugelchen, zwei Doppelperlen, zwei Trisūlas und vier Blumen aus reinem Golde, ein hohles Kügelchen und ein Doppelkugelchen aus Gold, sieben kleine drei eckige Stuckchen Gold, die ursprunglich eine Blume hildeten, und zwei halhkugelformige Schalen aus einem braunen Metall, die aneinander passen und offenhar eine Dose bildeten. Beide Schalen batten in der Mitte der Außenseite je einen kleinen goldenen Knopf, nur der eine war aber noch in der Schale befestigt, der andere lag lose danehen. Eine der Schalen wies im Inneren Spuren von einer Art Harz auf Das interessanteste Stuck endlich ist ein langheher sechseckiger Kristall1) mit leicht konvexen Seiten, m der Langsrichtung durchbohrt und mit einer Inschrift versehen. Diese Inschrift ist, wie schon erwahnt, in Brahmi Schrift Von der Schrift der Asoka Inschriften unterscheidet sie sich nur in drei Zeichen in dem ca. dem da und dem Anusvära Das ca mit seiner Verlangerung der Vertikale und das da mit der Öffnung nach rechts gleichen den entsprechenden Drāvida Zeichen, der Anusvāra wird nicht durch einen Punkt, sondern durch einen horizontalen Strich ausgedruckt. Das letztere ist vielleicht nur ein Nothehelf zu dem das eigenartige Material zwang, ein Punkt wurde auf dem Kristall kaum sichtbar sein

Auf der einen Schmalseite des Kristalles ist eine Linie vom Mittel punkt zu einer Ecke gezogen und Rea meint daß sie den Anfang der Inschrift bezeichnen solle Danach wurde die Inschrift samanudesanam ca heginnen, allein das ist wegen des ca ausgeschlossen Außerdem lauft auf der anderen Schmalseite eine Linie vom Mittelpunkt auf die Mitte der Langsseite, die das Wort yalhiyo tragt Damit kann dem Sinne nach die Inschrift sehr wohl begonnen haben, und ich hahe es daher an den Anfang gestellt, wenn es auch sehr zweifelhaft bleiben muß ob die Linie die ihr zugeschriebene Bedeutung hat

Ich lese die Inschrift (Nr 3 B X) nach der vorzuglichen Photogravure in Rea's Werk

- 1 yathiyo1
- 2 Gopty[ā]2 agadānam3
- s mātugāmasa Namdapurāhs
- 4 suvanamāhā
- 5 šamanudešānam<sup>5</sup> ca
- € Gılānakarasa € ayasakam ¹

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buhler liest [sa]jhiya und bemerkt, die linke Halfte des sa sei anormal Nach der Photogravure kann es keinem Zweifel unterliegen, daß das erste algara ya ist

<sup>1)</sup> Nach den Untersuchungen von Warth em Bervil, siehe Rea a a O S 51

Der Graveur hat erst die buke Halfte des Buchstabens gezogen, dann die rechte und hat daber nicht genan die Mittellinie getroffen Ebense hat er das wa von Gopiya gezogen, wahrend er bei dem 100 und dem 100 von ayasakam zuerst den Halbkreis ge zogen und dann die Vertikale eingefügt hat Das Vokalzeichen des letzten gleure ist nicht ganz sicher, es könnte auch we gelesen werden 2 Buhler hest gohiwi Nach der Photogravure ist aber pr wahrscheinheher als hit Der a Strich ist in der 3 Buhler glaubte, zwischen dem a und dem aa noch Photogravure undeutlich einen Buchstaben zu erkennen. Die Strichelchen, die dort sichtbar sind, konnen meines Erachtens kein Buchstabe sein 4 Die Linie, die den Anusyara bezeich net, lauft schrag und beruhrt mit dem linken Ende die Grundlinie des na sehe den Anusvara in dem kleinen horizontalen Strich, der die Spitze der Vertikale des na beruhrt. Fur einen a Strich ist er viel zu kurz. 

Buhler hest Gilangkerasa. aber weder in der Photogravure noch in der Zeichnung ist ein e Strich an dem la zu schen In der Zeichnung hat das ra oben einen horizontalen Strich nach links, unten einen kleinen Haken nach rechts, die Photogravure zeigt aber, daß ein ganz regel rechtes ra vorhegt. Die Lesung re, die Buhler für möglich halt, ist au geschlosen Buhler liest ayasaka, der Anusvärn ist aber in der Photogravure ganz deutlich

Fur die Interpretation wiebtig ist die Beobachtung, daß die einzelnen Zeilen sehr verschieden lang sind Zeile I fullt z B nicht einmal die Halfte des verfugbaren Raumes, in Zeile 3 hat dagegen das letzte alsara h. nur die Halfte der normalen Größe unn es noch am Ende der Zeile unterzubringen Daraus gebt mit Sicherheit hervor, daß der Text nicht, wie es spater ublich ist, ohne Berucksichtigung der Wortzusammiengehöngkeit fortlaufend ge sehriehen ist, sondern daß Wort und Zeilenschluß zusammenfallen Damit ist wenigstens ein Anhaltspunkt für die Wortabtrennung gegeben

Buhler ubersetzt 'An A-ga, - gift by the women from Nandapura (\*) and by the Śrāmaneras from Suvanamāha, in the Ayasakasathi gohi of Gilanakera(")' und bemerkt, daß die Worte von mlanakerasa bis gohiya unverstandlich seien Richtig ist sicherheh seine Fassung der Wörter mātugāmasa und samanudesānam ca Auch der Zweifel an der Auffassung von Namdamurahi ist unberechtigt. Der Ablatis auf -ahi von a Stämmen ist in Mahārāstrī haufig") und kommt gelegentlich nuch in Ardhamāgadhi und Sauraseni vor") Da sich in Macadhi auch Lokative auf -ahim, im Anabhramáa Lokative auf -ahī finden 3), könnte Namda purah; allenfalls auch nls Lokativ gefaßt werden. Fur den Sinn kommt nichts darauf an, ob man 'von N' oder 'm N' ubersetzt Em Stadtname Suvanamāha ist dagegen sehr unwahrscheinlich. Die Wort kann kaum etwas anderes sein als Sk sucarnamāsa, mit dem Übergang des Zischlautes in h, wie er namentlich nach langem Vokal haufig ist4) Surarnamāsa oder omāsaka ist ini Sk nach dem PW ein bestimmtes Gewicht, hier mussen wir fur suranamaha woll die ursprungliehe Bedeutung 'Goldbohne' annehmen Jedenfalls scheint es mir sicher zu sein, daß mit den suranamähä die Goldkurelchen!)

Pischel, Grammatik der Prakut Sprachen, § 365
 Nach Pischel in S als falsche Form anzuschen

<sup>3)</sup> Prochel a a O § 366a 4) Prochel a a O § 262-264

<sup>1)</sup> Frentuell auch die kleinen Goldblumen

gemeint sind, die iim die Steindose und unter der Kristalldose lagen Worte von matugamasa bis ca betraehte ieb als zusammengebörig Wortstellung ist alinlich wie in 1 manusam panati phäligasamugam ca Zeile 6 ist Gilanakarasa offenbar Eigenname, ayasakam dagegen muß wieder einen der in dem Behalter gefundenen Gegenstande bezeichnen Ich kann das Wort nur mit Sk avas verbinden, avasaka könnte einer Sk Form \*ayasla oder \*āyasala entspreehen Ayas ist ein unbestimmter Ausdruck. es kann Kupfer, Erz oder Eisen bezeichnen Ist meine Ableitung richtig so kann es nur auf den Kupferring, die Kupferstucke, die Kupferblumen oder die Dose aus 'braunem Metall' geben. Es bleiben die beiden ersten Zeilen Agadānam entspricht sicherheh Sk. agradānam 'die Hauptgabe'1) Das davor stehende Gopyā muß Eigenname sein. Den Gegenstand der Gabe bildet also yathiyo Das aber kann nur zu Sk. yasti gehören und man kann höchstens zweifeln, ob man es als Nom Pl von yatthi oder als Nom Sing von vatthiva = Sk vastika fassen soll. Ich ziebe das erstere vor und nehme das Wort im Sinne von Perlensehnur, die einen Edelstein in der Mitte hat'") Die eine Perlenschnur bildeten offenbar die neunzehn Perlen und der Amethyst, die unter der Kristalldose lagen 3) die zweite wird aus den Perlen und dem Kristall selbst bestanden haben, die um die Steindose herumlagen Wie die Durchlöeherung zeigt war der Kristall ureprunglich sicherheh bestimmt gewesen, an einer Kette getragen zu werden

Ich ubersetze die Inschrift demnach

'Die Perlenschnure sind die Hauptgabe der Gopi Die Gold kugelchen (sind die Gabe) der Frauen von Namdapura und der Novizen (Die Gabe) des Gilänakara ist das Kupfer

Der zweite Reliquienbelialter ist eine ahnliche Steinkiste wie die vor her beschriebeno, die Öffnung ist lier aher Kreisrund Inschriften die ge weißt waren, laufen um den erhöhten Rand der Öffnung herum und füllen die Vertiefung im Deckel und den Rand um diese Vertiefung Die Stein kiste war fast ganz mit Erde gefullt. Sie enthielt keine Steindose wie die erste Steinkiste, sondern nur eine Kristalldose, die geöffnet dialag. Von der Reliquie war nichts mehr erhalten. Dagegen fanden sieh wieder zahlreiche Goldhlumen Perlen Korallen, Kristallkugelehen Kupferstuckehen usw. Das wertvollste sind Reste eines aufgerollten Silberbandes mit einer drei zeiligen Inschrift, deren Buchstaben mit einer Nadel eingestochen sind Leider ist das Metall so bruchig daß eine Aufrollung des Bandes und damit die Lesung der Inschrift unmöglich erscheint.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl auch den Gebrauch von aggadana im Pali und aggadalkhineyya als Beiwort Buddhas

<sup>3)</sup> Varahamihra Brhatsamhita 81, 36 elavali n\u00e4ma yathestasamihy\u00e4 hasta pram\u00e4n\u00e4mannviprayukla | eamyopid ya ma\u00e4nin\u00e4 tu madhye yastli ed bhusanavidhir ukta ||

<sup>3)</sup> Sie sind aufgereiht bei Rea Tafel I, photographiert

Die Inschrift (Nr 4, B III) in der Vertiefung des Deckels lautet

1 gothi

2 Hırailavanhavā1

3 [Vulgālako K[ā]laho2

4 Visako Thorasivi

5 Samano Odalo

6 Avalafrol2 Komudo4

7 Anugaho Kuro

s Satugho Jetako Jetos Alina[ka]s

9 Varuno Pigalalo Kosako

10 Suto Papo 7 Kabho 8 Ghaleko

11 Samanadāso Bharado

12 Odalo 10 Thorateso Tree

13 Gilano 11 Jambho

14 Puta[ro] 1º Ābo 13

15 Galara 14 Janako

16 Gosālo Kānamkuro 15

17 Uposathaputo Utaro

18 karaha puto 16

Dies ist Buhlers Lesung die aber Leineswegs sicher 15t1) Nach der Photo typie ware auch Hironaraghavo moglich Buhlers Lesung Das tu ist in der Phototypie schwer erkennbar und unsicher ebenso das a von ka Das ha zeigt eins merkwurdige Gabelung an der Spitze Buhler Apala , das ro ist aber 4 Buhler Samudo aber der Haken des ersten Zeichens ist ganz wahrscheinlich unsicher, wahrend der o Strich vollkommen deutlich ist. Man konnte also hochstens Somudo lesen aber ein solcher Name ist kaum denkbar 5 Buhler Potako [Ploto, aber die beiden je sind unverkennbar Buhler Alinaka aber der a Strich ist in der Phototypie nicht zu erkennen und das La kann überhaupt nicht <sup>7</sup> Nach der Phototypie ware auch Şapo möglich als sicher gelten habherakh[o] aber das zweite alşara kann nicht bhe sein, wie ein Vergleich mit dem bha in 11 zeigt sondern nur bho Die darauffolgenden beiden aksaras sind Buhler [Gale]Lo in der Phototypie ist das gha ganz deutlich 10 Buhler Odalo, aber das då ist vollkommen sicher 11 Nach der Phototypie 15 Buhler fragend Pudara Em da 1st ausgeschlossen ware nuch Gilano moglich das letzte akşara ist unsicher 13 Buhler [B] übo aber das a ist unverkennbar Der Langestrich ist in der Mitte der Vertikale angegetzt 11 Drei oder vier akşaras sınd unleserlich 15 Buhler Gosalakanam Kuro Das o von lo ist völlig sicher In der Phototypie vermag ich am Ende des Lu nur einen Strich zu entdecken 16 Buhler Karahaputo In der Phototypie ist kein Langezeichen sichtbar

Buhler hat nur Uposathaputo und Karahaputo als nahere Bestim mungen zu den vorausgebenden Namen gefaßt, die ubrigen Namen aber als selbstandige Personennamen behandelt Ein Name wie Thorasis macht aber durchaus den Eindruck eines Patronymikons Er entspricht genau einem Sk. Sthaulasirs, dem nach Pån 6, 1, 62 gebildeten Patronymikon

<sup>1)</sup> Vor allem deshalb weil hiranga in Nr 5 durch hirana vertreten ist

von Sthūlasiras1) Es liegt also nahe, Visako Thorasisi in Zeile 4 als Bezeichnung einer einzigen Person zu betrachten Das gleiche gilt für die heiden folgenden. Samano Odalo und Apakaro Komudo, und den vorausgehenden Vuqālako Kālaho Odalo ist Sh. Audalah, Patronymikon zu Udala, das Āśval Śrautas 12, 14, 2 und m. Pravarādhyāya erwahnt wird, Komudo ist Sk. Kaumudah, Patronymikon zu Kumuda, einem haufigen Namen, und Kālaho kann wenigstens der Form nach eine Ahleitung von Kalaha sein, wenn dieser Name auch sonst nicht helegt ist. Von Zeile 7 an zeigt aber die Liste keineswegs mehr einen regelmaßigen Wechsel zwischen Personennamen und Patronymikon Unter dem Namen von Anugaho his Jeto sind sicher keine Patronymika, erst das sich anschließende Alinaka konnte wieder Patronymikon sein, und wenn Buhlers Lesung Alinakā richtig sein sollte, könnte es sich auf Jetaka und Jeta beziehen, deren Namen durauf schließen laßt, daß sie Bruder waren. Unter den folgenden Namen ist Patronymikon vielleicht noch Ghäleko und hochstwahrscheinlich noch Thoratiso, das einem Sk. Sthaulatisyah entsprechen wurde. Auffallig ist, daß sich in der Liste drei Namen finden, Satugho, Bharado und Janako, die der Rama Sage angehoren Sie kommen sonst in den Inschriften bis zum 5 Jahrhundert n Chr nicht vor Beweisen können sie an und für sich naturlich nur die Bekanntschaft mit der Sage, nicht das Bestehen von Välmikis Gedicht Der merkwurdige Name Kanamkura erinnert an die Beinamen der Pallavas auf ankurat und ist vielleicht mit Haplologie aus Kānakānkura entstanden Ich verstehe die Inschrift also folgendermaßen

'Das Komitee (hesteht aus) Hirafiavaghavā (\* Hiranyavyāghrapād?), Vugalaka Kālaha (Udgadhaka Kālaha), Visaka Thorasis (Vistaka Shlau Idsirsi), Samana Odala (Śramana Audala), Apakara (?) Komuda (A Kau muda), Anugaha (Anugraha) Kura Satugha (Śatrughna), Jetaka (Jayan aka) (und) Jeta (Jayanta), den Ālinakas (\*), Varuna, Pigalaka (Pingalaka), Kosaka (Karasaka \*), Sutu (Śruta), Pāpa (\*), Kabina (Kambha) Ghā leka, Samanadāsa (Śramanadāsa) Bharada (Bharata) Odāla Thoratisa (Uddāla Sthaulativya), Tisa (Tisya), Gilāna (Glana) Jambha Putara (?), Āba (Āmra), Gālava Janaka, Gosāla (Gośala) Kanamkura (Kāna kūnkura \*), dem Sohne des Uposatha (Uparasatha) Utara (Utlara), dem Sohne des Karaha \*

Am rechten Rande der Vertiefung des Deckels steht ferner (Nr 5, B V)

ı gothısamano Kubo

· hıranakāra gamanıputo Bubo

Das erste kann nur heißen 'Der Asket des Komitees ist Kuba (Kum bha)' Der gosthisramana scheint ein Beamter des Komitees gewesen zu sein Üher seine Funktionen wissen wir nichts

<sup>1)</sup> Sthûlastras ist als Name eines Rşı im Mbh belegt

<sup>1)</sup> Nayankura Tarunankura, Lalutankura, Buddhyankura, South Ind Inser I, 3 4, II, 341, Tp Ind VI, 320 VIII 145

Die zweite Zeile gibt Buhler wieder Büba, the son of the village headman Hiranakära (Hiranyakära) Bei dieser Übersetzung sicht man den Zweck der Inschrift nicht ein Auch ist Hiranakära ein auffallender Eigenname Ich möchte eher glunben, daß hiranakära Lese oder Schreib fehler für hiranakäro ist, und daß dieses Wort hier die Bedeutung Schatz meister, Bankier hat, die auch hairanyaka zukommt Es ware also zu übersetzen

'Der Schatzmeister ist Büba, der Sohn des Dorfschulzen'

Mit der zum Teil schwer lesbaren Inschrift am linken Rande (Nr 6, B IV) weiß ich ebensowenig etwas anzufangen wie Buhler Soweit sich aus der Phototypie erkennen laßt, stebt da

Sama[na]dāsato luta a Budhasa sarırānı mahıyānukam

Fur mahıyā° könnte auch mapıyā° gelesen werden Sicher ist nur,

daß hier von den Buddha Rebquien die Rede ist Am Runde der Öffnung des Behalters selbst stehen zwei Inschriften Die erste (Nr. 7. B. V.) lautet.

sa golhi nigamapulānam¹ rajapamulhā Sā saputo Khubirako rājā Sihagothiya pamulho tesam amnam majus[a]\* phāligasamugo³ ca aāsānasamuga ca

1 Bubler eaga[hi]ningama° das a von sa und das o von go sind vollkommen deuthoh 1 Bubler map[u]s[am] Das a von sa ist nicht ganz aicher, da an der betreffenden Stelle ein Ruß durch den Stein geht ein Anusvara ist aber sicher nicht vorhanden 1 Bubler nhalosa°

Ich ubersetze 'Dieses Komitee der Angehorigen des nigama (Gilde oder Dorf) bat den König als Vorsitzenden König Khubiral a (Kuberaka), der Sohn des Sa sa') ist der Vorsitzende des Siha (Simha)') Komitees Denen (gehört) das andere die Kiste und die Kristalldose und die Steindose'

Buhler mußte, um einen Sinn zu erhalten rajapāmukhā als Fehler fur rājapamukhānam ansehen 'by the sons of the Sagathi nigama'. Bei der neuen Lesung ist jede Textanderung unnötig. Der erste Satz enthat die allgemeine Bestimmung solange die govihi hesteht, ist der rājan der Vorsitzende. Der zweite Satz giht die zur Zeit der Inschrift bestehenden Verhaltnisse an. Die richtige Erklurung von amnam hat sehon Pischel gegeben.

Die zweite Inschrift (Nr 8, B VII) lautet nach Buhler Samano Cagha[ña]pulo Ularo Ārāmulara 'Samana (Sramana), the son of Chaghaña (\*Jaghanya\*) Utara (Ultara) Zwei Buchstaben sind

<sup>1)</sup> Da in den ubrigen Inschriften puta stets mit dem Vatermannen im Kompositium verbunden erscheint ist es währscheinlicher, daß auch hier das so vor puto nicht die Gentivendung sit, sondern zum Namen gehört.

<sup>3)</sup> Dieser Name des Komitees ist sehr seltsam und fortschreitende Frkenntnis wird vielleicht einmal zu einer ganz anderen Frklitrung von alla führen

meines Erachtens von Bühler verkannt worden. Das sechste akyara ist kein  $\tilde{n}a$ , da der Haken reehts dafur viel zu hoeh angesetzt ist und außerdem der a-Strieh fehlen wurde. Es kann nur ein  $k\hbar\bar{a}$  sein. Das dreizehnte akyara kann ferner kein  $r\bar{a}$  sein. Wenn der Winkel in der Mitte der Vertikale das  $\bar{a}$ -Zeichen ware, durfte nicht am Kopfe der Vertikale noch ein a-Zeiehen stehen. Meiner Ansieht nach kann das Zeichen nur  $\bar{n}a$  sein. Die beiden letzten von Buhler nicht gelesenen Zeichen sind sieherlich yati; der Querstrich an der rechten Seito des ya ist offenbar nur zufallig, und das i von ti ist kursiv wie in  $nigama^o$  und in Thoratiso in Nr. 4. Ieh halte auch das viertletzte akyara fur ti; es kann aber auch ta gelesen werden. Ich lese demnach die Inschrift:

Ṣamano ca Ghakhūputo Utaro āñam=utirayati

Die Insehrift als Ganzes bereitet Schwierigkeiten, doch seheinen mir die letzten Worte klar: 'Utara fuhrt den Auftrag aus.' Da amnam in Nr. 7 zeigt, daß ny in diesem Dialekt zu nn (mn) wird, kann āñam nicht etwa auf anyam zuruckgefuhrt werden. Es muß vielmehr Sk ajñam entspreehen. Ulirayati fasse ich als uttīrayati, mit Nichtbezeichnung der Lange wie in Sarirānam in Nr. 2, sarirāni in Nr. 6. Zur Bedentung vergleiche man die Ausdrucke tilitadamda und athasamtirana in den Asoka-Inschriften (SE. 4; FE. 6). Wer vorzieht, utarayatı zu lesen, muß es als unvollkommene Schreibung fur uttāravati erklaren. Im Sk. wurde man dafur avatāravati sagen 1) Die Angabe, daß Utara den Auftrag der gosthi ausführte, erinnert sofort an die Insehrift auf dem ersten Reliquienhehalter, wonach Utara, der Solm des Pigaha, die Steinkiste und die Kristalldose fur Kura und seine Eltern kaufte. Da es wegen des amnam in Nr. 7 feststeht, daß die beiden Sehenkungen miteinander in Zusammenhang standen, so kann an der Identitat des Utara in Nr 7 und Nr. 8 kaum gezweifelt werden. Ist das aber der Fall, so können die hier dem Utaro vorangehenden Worte nicht direkt zu Utaro gehören, denn er wurde hier als der Sohn der Ghakha bezeichnet sein. Auch die außere Form macht es ganz unwahrscheinlich, daß wir hier eine fortlaufende Inschrift vor uns haben Zwischen oputo und Utaro ist eine Lucke und das u steht viel tiefer als das vorausgehende to. Die Worte Samano ca Ghakhāputo mussen also besonders gefaßt werden. Nun kann man zweifeln, ob man ca Ghakhāmuto, wie ich es tue, oder Caghalhāputo lesen soll — weder Ghalhā noch Caghalhā laBt sich vorlaufig als Name belegen oder erklaren -, in jedem Fall bleibt der Zweck der Inschrift, wenn man sie als selbstandige Inschrift faßt, dunkel. Ich kann sie daher nur als eine Erganzung zu Utaro anam utirayati betrachten, die der Steinmetz vor jene Worte setzte, weil es dahinter an Raum fehlte2).

Über den Wechsel von unf und aruf vgl auch Jacobi, Parisishtaparvan, S 9
 und Hertel, ZDMG, 61, 499.
 Man beachte, daß sehon von däamu<sup>o</sup> ab die Zeichen immer kleiner und ge-

<sup>2)</sup> Man beachte, dall schon von diamu ab die Zeichen immer kleiner und gedruckter werden

Über die Willkur, die in dieser Hinsieht herrschte, habe ich schon oben gesprochen. Ich ubersetze denmach:

'Utara (Uttara) fulirt den Auftrag aus und Şamana (Sramana), der Sohn der Ghakhā.'

Merkwurdig ist, daß die Inschriften auf den heiden Rehauenbehaltern nicht mit dem tatsachlichen Befund übereinstimmen. Nach Inschrift Nr. 7 sollte der zweito Behalter aus einer Kiste, einer Kristalldose und einer Steindose hestehen; in Wahrheit ist eine Steindose nicht vorhanden. Anderseits spricht die Inschrift Nr. 2 auf dem ersten Behalter nur von einer Steinkiste und einer Kristalldose; tatsachlich aber hat eich hier auch eine Steindose gefunden, in der die Kristalldose eingeschlossen war. Wir mussen uns mit der Feststellung dieses Widerspruches begnugen. Oh luer ein einfaches Versehen des Steinmetzen vorliegt oder ob man mit irrendwelcher, ehrheher oder unehrlicher, Absieht den Inhalt der Steinkiste nachtraglich vertauscht hat, laßt sich nach mehr denn 2000 Jahren kaum ermitteln.

Der dritte Reliquienhehalter ist eine ganz ahnliche Steinkiste wie die zweite. Geweißte Inschriften eind in der Höhlung des Deckels und um die Öffnung des unteren Steines angebracht. In der Kiste fand sich wiederum eine Kristalidose, offen und voller Erde, und danehen eine ganz kleine Dose aus Beryll, die drei Knochensplitter enthielt. Ursprunglich hatte die Bervlidose in der Kristalldose gestanden. Um die Dosen herum lagen wieder die ublichen Beigaben aus Gold, Kupfer, Perlen und Edelsteinen

Die Inschrift auf dem Deckel ist nicht einheitlich. Ein Blick auf die Phototypie zeigt, daß zunachst nur die mittlere Kolumne von Namen eingemeißelt war Die Namen, die rechts und links davon stehen, sind in bald größeren, bald klemeren Buchstaben geschrieben und stehen vielfach außerhalb der Zeile Sie erweisen sich dadurch als spater hinzugefugt. Ich lese (Nr 9, B VIII)1).

| 1         | Vacho Cagho                | negamā   |
|-----------|----------------------------|----------|
| 2         | Jeto Jambho                | Tiso     |
| 3         | Reto Acino                 | Sabhiko  |
| 4 Akhagho | Kelo Keso                  | Māho     |
| 5 Seto    | Chadskof gho j             | Khabūlo1 |
| 6         | Sonutaro                   | Samano   |
| 7         | Samanadāso                 | Sāmako   |
|           | Kāmuko Cstako <sup>2</sup> | •        |

<sup>1</sup> Buhler Chadiko Okhabūlo Das vierte akşara ist undeutlich, aber sicher kein o Die Verbindung dieses aksara mit dem weit davon getrennten Khabülo ist ganz Buhler Citalo, nach der Phototypie ist i wahrscheinlicher als I.

<sup>&#</sup>x27;Die Mitglieder des nigama (Gilde oder Dorf) (sind) Vacha (l'atsa), Caglia, Jeta (Jayanta), Jambha, Reta (Rarrata), Acina (Acirna?), Kela,

<sup>1)</sup> Die Namen der spater hanzugefügten Kolumnen 1 und 3 setze ich in die Reihe, der sie zunächst stehen

Kesa (Keśa), Chadikogha, Sonutara (Śraianottara), Samanadāsa (Śramanadāsa), Kāmuka, Citaka (Citraka), Akhagha (Aksaghna), Seta (Śiatra oder Śrestha), Tisa (Tisya), Sabhika, Maha (Māgha), Khabūla, Samana (Śramana), Sāmaka (Śyāmaka))

Um den Rand der Höhlung steht (Nr 10, B IX)

Arahadınünam gothıyā majusa ca samugo ca tena samayena <sup>1</sup> Kubırako rājā amsı <sup>2</sup>

<sup>1</sup> Buhler tena kama yena <sup>2</sup> Buhler am[L]: Die richtige Lesung, die keiner weiteren Begrundung bedarf, hat wenn ich nicht irre, sehon Senart gegeben Leider konnte mir auch Hr Senart selbst nicht angeben, wo das geschehen ist

'Die Kiste und die Dose (gebort) dem Komitee der Arahadmas (Arhad dattas) Zu dieser Zeit war Kubiraka (Kuberaka) König'

Buhler faßt Arahadınānam als Pluralis majestatis, die Bedeutung des Namens wird dadurch nicht klarer Samugo mussen wir offenbar auf die Kristalldose beziehen Daß die Berylldose in der Inschrift nicht besonders erwahnt wird, braucht nicht wunderzunehmen, da sie winzig klein ist

#### II Die Inschrift von Ara

Die im folgenden behandelte Kharosthi Inschrift wurde in einem Brunnen in einem Nala namens Ara, zwei Meilen von Bägniläb, gefunden sie befindet sich jetzt im Museum zu Labore R D Banerji bat sie zuerst zu unserer Kenntus gebracht. In seiner Veröffentlichung (Ind. Ant. 1908, S 58f.) bat er die Erwartung ausgesprochen, daß mir eine vollstandige Entzifferung des Textes gelingen wurde. Ich bedauere, dieser Erwartung nicht entsprechen zu können, die letzte Zeile der Inschrift bleibt mir un verstandlich, obwohl die Schrift hier teilweise ganz klar ist. Den ubrigen Teil der Inschrift aber glaube ich mit Hilfe eines Abklatsebes, den ich der Gute Pleets verdanke<sup>4</sup>), so weit lesen zu können daß höchstens über die beiden Namen in der vierten Zeile noch ein Zweifel bestehen kann.

Um zu zeigen, was ich meinem Vorganger verdanke, setze ich seine Lesung hierher Auf jeden Punkt, in dem ich von ihm abweiche, einzu gehen, halte ich fur überflussig, in den meisten Fallen muß eben der Augen schein eintscheiden Nur das eine sei hier sehon hemerkt. Bunern meint, die Inschrift sei am linken Ende verstummelt es fehlten die Schlußworte aller Zeilen mit Ausnahme der ersten. Dieso Annahme ist völlig unhe grundet. Nur die letzte Zeile ist eventuell unvollstandig. Banern heet

- 1 Maharajasa rajatirajasa devaputrasa pa(?)thadharasa
- 2 Vasi spaputrasa Kaniskasa sampatsaraë eka catari(ée)
- s sam XX, XX, I, Cetasa mäsasa dira 4, 1 atra divasami Nami-

<sup>1)</sup> Es ist derselbe, nach dem die Phototypie im Ind Ant hergestellt ist Wenn Banerji angibt es waren mir Abklatsche der Inschrift aus Lahoro zugeschickt, so befindet er sich im Irrtum Jedenfalls ist kein Abklatsch dieser Inschrift aus Lahoro in meine Hände gelangt

- na pusa puria pumana mabarathi Ratakhaputa
- s atmanasa sabharya putrasa anugatyarthae savya
- rae himacala Khinama

### Tch lese

- 1 Maharajasa rajatirajasa devaputrasa [ka]1[sa]rasa1
- 2 Varheskaputrasa" Kaniskasa sambatšarae3 ekacapar[1]
- s Isael sam 20 20 1 Jethasa masasa di 205 4 1 ifsel divasal sunami Lhafn les
  - 4 kupe [Da]saterana? Posapuriaputrana matarapitarana puya
  - s e Namda[sa sa]bharya[sa sa]putrasa anuaraharthae sarva Ivalna\*
  - e [1a] tisa hitae 10 ima cala | Lhiyama 11

Auf die Lesung dieses Wortes werden wir zuruckkommen 2 Das zweite aksara kann memes Erachtens nur the seun die Lesung st ist jedenfalls ausgeschlossen Uber die Lesung des dritten alsara kann man zumachst verschiedener Ansicht sein Auf sla weisen die Namen Kanisla 1 asisla, Hutisla und die Tatsache daß in der Zeda Inschrift genau das gleiche Zeichen in dem Namen Kaniskasa erscheint<sup>1</sup>) Für sza spricht anderseits, daß die Ligatur ska hier in dem unmittelbar folgenden Kanis kasa emen anderen Ansatz des La zeigt. Wenn man aber bedenkt, daß in der Kha rosthi Schrift dieselben Zeichen auf demselben Stein oft sehr verschiedene Formen zeigen so wird man sich doch für ska entscheiden 3 Die richtige Lesung des Jahresdatums habe ich schon JRAS 1909 S 652 gegeben. Die Ligatur tit ist nicht neu, wie Banerji meint. Sie findet sich wenn man von unsicheren Fallen absieht, in samratsaraye in der Taxila Inschrift des Patika (Ep Ind 4 54, Buhler samvat saraye) und in der Mahaban Inschrift (Journ As IX 4 514 Senart samratsaraye) und in bhetsiti und matsana im MS Dutreuil de Rh ns wie Franke schon vor zehn Jahren erkannt hat (Palı und Sanskrit S 96f) Das a von raust undeutlich \* Hinter dem Zeichen für 20 ist ein Loch im Stein Das n ist abgebrockelt Der e Strich ist unten angesetzt wie in de in Zeile 1 in samtlichen e und wahrscheinlich 7 Das da 1st unsicher \* Das so am Ende des Wortes auch m te m Zeile 4 und das folgende so sind nicht ganz deutlich aber vollkommen sicher alsara hinter sarva ist vollig zerstort und das pa unsicher. Ist sarvasapana zu lesen? 10 Das hi ist nicht sicher 11 Hinter khayama sind drei oder vier aksaras un leserlich

'(Wahrend der Regierung) des Mahārāja, Rajātirāja Devaputra, Kaïsara Kaniska, des Sohnes des Vniheska, im einundvierzigsten Jabre - Jahr 41 - am 25 Tage des Monats Jetha (Jugistha) in diesem Zeit punkt des Tages der gegrabene Brunnen der Dasaveras der Posapuria Söhne, zur Verehrung von Vater und Mutter, um einen Gefallen zu er weisen dem Namda samt seiner Gemahlin und seinem Sohne und allen Wesen (\*) Zum Wohle dieser (\*) '2)

Die Insehrift berichtet also die Herstellung des Brunnens in dem sie gefunden ist durch eine Anzahl von Personen die sich Dasaveras nennen wofern der Name richtig gelesen ist, und die weiter als Posapuriaputra

<sup>1)</sup> Ich urteile auf Grund eines Abklatsches

<sup>1)</sup> Der Schluß ist mir nicht verstandlich

charakterisiert sind Da es nachher heißt, daß das Werk zur Verehrung von Vater und Mutter unternommen wurde, so kann Dasavera nur der Familienname sein, mit dem sich hier eine Anzahl von Brudern bezeichnet Den Ausdruck Posamuraputra wird man zunachst geneigt sein als 'der Sohn des Posapuria' zu verstehen Allein Posapuria ware doch ein sehr merkwurdiger Personenname Ich glaube daher, daß putra hier im Sinne von 'Angehöriger' zu verstehen ist wie in nigama puta, oben S 2261), und daß Posapura eine Ableitung von dem Stadtnamen Posapura = Puru sapura, dem heutigen Peshawar, ist Die Form posa ist bekanntlich im Pali belegt khane") ist jedenfalls eine Ableitung von khan in der Be deutung 'gegraben' Ob man darin ein Adjektiv oder ein Partizipium = Sh khātah zu sehen bat, mag dahingestellt sein khane kupe scheint im Gegensatz zu 'naturlichem Brunnen, Quelle' gebraucht zu sein. Der Aus druck ist von Interesse, weil er uns erlaubt, eine Stelle in der ratselvollen3) Inschrift von Zeda richtig zu deuten Dort stehen hinter dem Datum sam 10 1 Asadasa masasa di 20 Utaraphagune ise ksunami Zeichen, die Senart<sup>4</sup>) [bha]nam u[ka] casa ma kasa Kaniskasa raja[mi] [dadabhai] da[na]mukha, Boyer<sup>6</sup>) khanam usphamu casa mardakasa Kanis kasa rajami Itolyadalabhai danamukha hest. Nun zeigt der Abklatsch deutlich, daß die ersten drei al saras dieser Stelle genau dieselben sind wie die ersten drei auf das Datum folgenden alsaras in unserer Inschrift Sogar das e von ne ist genau so unten angesetzt wie hier's) Daß das darauffolgende Zeichen weder La noch spha ist, sondern e, wird man jetzt kaum noch be streiten?) Die folgenden Worte lese ich Veradasa mardakasa. Sie sind in dem Abklatsch ziemheh klar bis auf das zweite aksara, das auch ro sein könnte. Von den auf rajams folgenden funf alsaras kann ich zur Zeit nur sagen, daß sie auf keinen Fall toyadalabha sein können. Es ergibt sich also dio Lesung khane kue Veradasa mardakasa Kaniskasa rajami danamul ha \* Die Form kue anstatt kupe findet sich auch in der Paia In schrift\*) und in der Muchai Inschrift\*)

Weit wichtiger als der eigentliche Inhalt der Inschrift ist das Datum Die zahlreichen datierten Inschriften der Kusana Zeit machten bisher, wenigstens was die Reihenfolge der Herrscher betrifft, keine Schwierigkeit

<sup>1)</sup> Andere Beispiele ZDMG 58, 693f

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich behalte die ubliche Transkription der beiden na Zeichen bei, ohne damit ausdrucken zu wollen daß ich sie für unbedingt richtig halte

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich kann der Inschrift dieses Beiwort auch nach der Behandlung die ihr Boyer hat angedeihen lassen, nicht versagen

<sup>4)</sup> JA VIII, 15 137 4) JA X. 3 466

<sup>)</sup> Les scheint daß sowohl Senart wie Boyer den rechten Haken des ku als Teil des vorausgelenden Zeichens betrachtet haben. Anders weiß ich mir die Lesung nam u nicht zu erklaren.

<sup>1)</sup> JRAS 1909 C47ff 1) Ind Ant 37 65

<sup>\*)</sup> Ind Ant 37, 64, JRAS 1909, 664

Sie ergaben für Kaniska die Jahre 3-11, für Väsiska 24-28, für Huviska 33-60, für Väsudeva 74-98 \* Hier finden wir plötzlich einen Kaniska im Jahre 41 Man könnte, um den Widerspruch zu erklaren, vielleicht he haunten, daß aus den Worten der Inschrift gar nicht hervorgehe, daß Kaniska im Jahre 41 noch auf dem Thron war Kaniskasa sambatsarae ekacaparısas heißt wörtlich 'im Jahre 41 des Kaniska', und man könnte darun den Sinn auchen 'im Jahre 41 der von Kaniska gestifteten Ara' Nun ist ee wohl selbstverstandlich, daß die Verhindung der Jahreszahl mit dem Namen des Königs im Gemitiv ursprunglich das Jahr der Regierungszeit des hetreffenden Königs hezeichnete, allein ich brauche keine Beispiele dafur anzufuhren, daß man spater in derselhen Weise auch den Namen des regierenden Königs mit der Jahreszahl der fortlaufenden Ara ver hunden hat Und das muß auch hier der Fall sein Kaniska erhalt hier seine samtlichen Titel, es wird sogar die Angahe eeiner Abstammung hinzu gefugt So epricht man nicht von einem langst verstorbenen König, zumal wenn man den Namen des regierenden Konigs verschweigt. Diese Er klarung erscheint mir daher ausgeschlosson. Eine zweite Möglichkeit hietet die Annahmo daß Kaniska mit Väsiska und Huviska gleichzeitig regierte Baneru hat sie sich zu eigen gemacht Danach mußte Kaniska zwischen 8 101) und 24 die Regierung Indiens dem Vasiska übertragen haben der spater in Huviska einen Nachfolger erbielt, und eich selbst auf die Re gierung der nördlichen Teile seines Reiches beschrankt haben. Wahrschein lich ist das bei dem Schweigen aller anderen Quellen nicht. Man sollte doch vor allem erwarten, daß in den Titeln des Väsiska und des Huviska die Andeutung eines gewissen Abhangigkeitsverhaltnisses zutage treten werde Allem in den Inschriften von Isapur und Sanci führt Vasiska den Titel maharāja rājātīraja devaputra sahī2) Daß fur Huviska his S 40 nur die Titel mahārāja detaputra inschriftlich belegt sind \* wirdem Zufall sein. In der Inschrift der Naga Statue von Chargaon von S 403) und in der In schrift der Wardak Vase von S 514) heißt er maharaja rajātiraja, in der Mathura Inschrift von S 605) maharava ravaterava desanutra. Sollte unter diesen Umstanden nicht die Annahme naher hegen, daß der Kamska unserer Inschrift gar nicht mit dem bekannten Kaniska identisch ist? Ich will kein Gewicht darauf legen daß Kaniska hier einen Titel führt der ihm sonst nicht heigelegt wird. Die Bezeichnung als des Sohnes des Vajhoska aber, die ebenfalls sonst nie erscheint macht mir wenigstens durchaus den Eindruck, als ob sie hinzugefugt ware, um diesen Kaniska von einem anderen Herrscher gleichen Namens zu unterscheiden Nun klingt der

Dies ist das Datum einer Inschrift im Britischen Museum die aus der Gegen!
 von Mathurä stammen muß siehe Fp Ind IX, 230ff

<sup>\*)</sup> JRAS 1910 1313 Pp Ind II, 369

<sup>1)</sup> Vogel Catalogue of the Archaeological Museum at Mathura S 88

<sup>9</sup> JRAS XX 255ff ') Lp Ind 1, 396

Name Vaiheska (oder Väiheska) so stark an Väsiska an, daß ich beide Formen nur als Versuche ansehen kann, einen und denselben barbarischen Namen mit den Zeichen indischer Alphabete wiederzugeben 1) Sie steben sich jedenfalls naher als z B die verschiedenen Formen, in denen der Name des Huviska in Insehriften und auf Munzen erscheint Sollte nun nicht der Kaniska unserer Insehrift der Sobn des Nachfolgers des großen Kaniska sein? Er wurde damit wahrscheinlich auch sein Enkel sein, was wiederum gut zu dem Namen stimmen wurde. Enkel werden bekanntlich uberall gern nach dem Großvater benannt Der Gang der Ereignisse wurde danach der folgende gewesen sein. Auf Kaniska folgte zwisehen S 11 und 24 Vāsiska Nach dessen, wahrscheinlich bald nach S 282) erfolgtem Tode, trat eine Spaltung des Reiches ein Im Norden bemachtigte sieh Kaniska II der Herrschaft, im eigentliehen Indien machte sieh Huviska zum König Kaniskas II Regierung wahrte mindestens bis S 41, dem Datum unserer Inschrift Vor S 51 aber muß Huviska auch den Norden des Reiches zuruck gewonnen baben, denn in diesem Jahr wird er als Herrscher in der Kharosthi Inschrift erwahnt, die in Wardak sudwestlich von Käbul gefunden ist \*

Ich verkenne das Problematische dieser Konstruktionen nicht, ob sie richtig sind, mussen weitere Funde zeigen, auf die zu hoffen wir glueklicher Weise berechtigt sind Die Inschrift, die uns so manche neue Schwierigkeiten bereitet, tragt aber, wie ich meine, durch ein Wort auch dazu bei. eine Frage der Entscheidung naher zu führen, die in den letzten Jahren die indische Geschichtsforschung viel beschaftigt hat Dieses Wort ist der vierte Titel des Kaniska, den ich Laisarasa lese Diese Lesung erscheint mir absolut sicher, trotzdem der obere Teil einiger Buchstaben auf dem Stein beschadigt ist Baneru las paf lthadharasa Es ist ohne weiteres zuzugeben. daß das erste aksara ein pa sein könnte. Ebensogut kann aber auch der obere Teil des Zeiehens wergebroehen sein wie bei dem vorausgehenden Zeichen, das unzweiselhaft ein sa ist. Dann kann das alsara nur la ge Wesen sein. Das zweite alsgra kann nur s sein, der Haken an der Spitze des Zeichens ist in dem Abklatsch ganz deutlich und sehheßt die Lesung tha aus Von dem dritten alsara ist nur der untere Teil erhalten. Wer den Rest mit dem letzten sa des Wortes vergleicht kann meht bezweifeln, daß es ein sa war Die Lesung dha ist einfach unmöglich. Die beiden letzten aksaras sınd deutlich rasa Man kann also varsarasa oder kaisarasa lesen. daß nur das letztere richtig sein kann, hegt auf der Hand

Der Titel *Laïsara* ist bisher auf midschem Boden nicht nächgewiesen Er ware auch hier unglaublich, wenn es sieh um einen nationalen Herrselier

<sup>1) 3</sup>h und s konnten zum Ausdruck eines z verwendtt sein, vgl. die Schreibung Jholasst in Kharosthi neben ZgIAO1 auf den Munzen des Zoilos (Gardner, Coins of Greek and Seythie Kings in Baetria and India, S. 52f, 170) Daß die Schreibung mit e oder v or dem gla keinen Unterschied macht, braucht kaum bemerkt zu werden

<sup>\*)</sup> Falls nämlich die Mathura Inschrift, Fp Ind 11, 206, Nr 26, S 29 und in der Regierungszeit des Huyiska datiert ist

indischer Herrscher den Namen Casar als Titel annehmen konnte, ist naturlich undenkhar. Mit der Möglichkeit, den Beginn der Ara und damit Kaniska in die vorchristliche Zeit zu versetzen, fallt zugleich aber auch die Möglichkeit, die Königsreihe von Kanişka bis Vāsudeva vor Kujula-Kadphises zu setzen1), dessen Eroberungen nach Chavannes2) und Franke3) jedenfalls in das erste nachchristliche Jahrhundert fallen. In diesem Punkte stimme ich jetzt durchaus Oldenberg zu, der das ganze Problem neuerdings wieder eingehend hehandelt hat4). Die genauere Fixierung der Ara hangt vor allem von der Frage ab, ob wir den König der Ta-Yue-chi, Po-t'iao. der im Jahre 229 n. Chr. einen Gesandten nach China schiekte, mit Väsudeva. dem Nachfolger des Huviska, identifizieren durfen<sup>5</sup>). Dann könnte die Ära fruhestens um 130 n. Chr., allerspatestens 168 n. Chr. beginnen. Keiner der Grunde, die Oldenberg gegen diesen Ansatz anführt, ist zwingend Anderseits ist aher auch die Zuruckfuhrung von Po-tiao auf Vasudera, wie Chavannes hemerkt, nur zulassig, nieht notwendig, und auch die Möglichkeit, daß ein spaterer Väsudeva gemeint sei, ist nicht von der Hand zu weisen. So wird vorlaufig wohl kaum ein consensus omnium zu erreichen sein Die Entscheidung wird verschieden ausfallen, je nachdem man die Beweiskraft jener chinesischen Angabe bewertet. Unsere Inschrift hat aher die Grenzen des Möglichen erhehlich eingeengt, und das ist ein Ergehnis, dessen Wert unter den ohwaltenden Verhaltnissen nicht gering anzuschlagen ist.

### Nachschrift

Nach Niederschrift dieses Aufsatzes ging mir das Juli-Heft des JRAS. zu, das die erste Haltte einer Abhandlung von J. Kennedy, 'The Secret of Kanishka', enthalt. Der Verfasser tritt fur die Fleet-Frankesche Theorie ein. Soweit ich sehe, enthalt die Abhandlung nichts, was das klare Zeugnis unserer Inschrift entkraften könnte. Auf Einzelheiten einzugehen ist dies nicht der Ort, nur über das eine Argument, auf das der Verfasser das Hauptsewicht zu legen scheint, möchte ich doch auch hier sehen ein Wort sagen. Kennedy sagt so (S.667) Wir mussen aus anderen Grunden Kaniska entweder 100 Jahre vor 50 n Chr oder nach 100 (genauer 120) n Chr datieren. Nun sind die Legenden auf seinen Munzen griechisch. Der Gebrauch des Griechischen als Sprache des taglichen Lebens hörte aber in den Landern östlich vom Euphrat teils vor, teils bald nach dem Ende des ersten Jahrhunderts n. Chr. auf. Also kann Kaniska nicht in das zweite Jahrhundert n. Chr. versetzt werden, sondern nuß der vorchristlichen Zeit angehören.

Vor mir liegen ein paar auslandssche Munzen, darunter eine schweizerische

<sup>&#</sup>x27;) Fleet, JRAS 1903, S 334, 1907, S.1048, Franko, Beitrage aus chinesischen Quellen zur Kenntnis der Turkvölker und Skythen Zentralasiens. S. 93ff.

<sup>2)</sup> Toung Pao, S. II, Vol 8, S 191 A. 1. 2) A. a. O S. 72.

<sup>4)</sup> Zur Frage nach der Ara des Kaniska, NGGW Phil. hist. Kl. 1911, 427ff.

<sup>1)</sup> T'oung Pao, S II. Vol 5, S. 489.

handelte Die Kusana-Könige aber borgen ihre Titel aus der ganzen Welt zusanımen Sie nennen sich maharaja Das ist der echt indische Titel Sie heißen rajatiraja Dis ist offenbar die Übersetzung des mittelnersischen Könnestitels saanano sao, der auf den Munzen des Kaniska, Huyiska und Vāsudeva begegnet Der dritte Titel, deraputra, ist, wie man langst erkannt hat, die Übersetzung des chmesischen t'ien tzu 'Sohn des Himmels' Dazu kommt hier der Name des römischen Casars Man kann fragen wozu diese Haufung? Auch darauf laßt sich die Antwort geben sie soll den Trager dieser Namen als den Herrn der Welt bezeichnen Maharaja ist der König von Indien, der Herrscher des Sudens. Ihni gegenüber steht der rajatiraja, der König der nördlichen Lander Daß Iran genau ge nommen nordwestlich von Indien liegt, braueht hier, wo es sich naturhch nur um die ungefahren Himmelsrichtungen handelt, nieht zu stören 1) Der devaputra bezeichnet den Herrscher des Ostens Ihm gegenüber steht der Laisara. der Herr des Westens So ist der Kusana-König ein sarvalogaisvara, wie der Titel auf den Munzen der beiden Kadphises lautet. Diese Ideen können indisch sein. Ich brauche nur an den digitjaya zu erinnern, der das Ideal und die Sehnsucht jedes Hindu Herrschers ist. Sie können aber auch vom Osten übernommen sein. Wir finden dieselbe Verteilung der Welt jedenfalls auch in China, wenn auch erst in etwas spaterer Zeit 'Dans le Ien feou ti (Jambudyipa)', sagt ein chinesischer Übersetzer aus dem Ende des vierten Jahrhunderts, den ich nach S Levi's Übersetzung\*) zitiere 'il 4 Fils du Ciel (t'ien tzeu) A l'est il v a le Fils du Ciel des Tsin (les Tsin orientaux 317-420), la population y est tres prospere Au sud, il y a le Fils du Ciel du royaume Tien tchou (Inde), la terre produit beaucoup d'elephants renommes A l'ouest, il y a le Fils du Ciel de Ta ts'in (l'Empire Romain), la terre produit de l'or, de l'argent, des pierres precieuses en abondance. Au nord ouest il y a le Fils du Ciel des Yue tchi, la terre produit beaucoup de bons chevaux' \* Die Stelle ist geradezu ein Kommentar für die Bedeutung der Königstitel unserer Inschrift

Wir haben oben gesehen, daß über die Persänlichkeit, die hier Laisara genannt wird, Zweifel bestehen Fur die chronologischen Schlusse, die wir aus dem Gebrauch dieses Titels ziehen können, ist das gleiehgultig Niemand wird leugnen wollen, daß unsere Inschrift aus der Kusana-Periode stammt und daß ihr Datum S 41 in die Reiho jener Daten gehört, die von 3 bis 98 laufen Der Beginn der Ara, die dieser Rechnung zugrunde liegt, ist unbestimmt Die zuerst von Cunningham aufgestellte Theorie, daß die Kusana Ara mit der Malava Vikrama Ara von 57 v Chr identisch sei, lint in Fleet einen energischen Vertreter gefunden O Franke lint sie zu stutzen versuelit Ich selbst habe ihr zugestimmt Das Wort kaisarasa stößt sie um Daß sehon im Jahre 16 v Chr ein zentralasintischer oder

<sup>1)</sup> Siehe aber die nachher aus dem Chinesischen angeführte Stelle

<sup>3)</sup> JA IN, 9 24 Note

indischer Herrscher den Namen Casar als Titel annehmen konnte, ist naturlich undenkbar. Mit der Moglichkeit, den Beginn der Ära und damit Kaniska in die vorchristliche Zeit zu versetzen, fallt zugleich aber auch die Moglichkeit, die Königsreihe von Kaniska bis Väsudeva vor Kujula-Kadphiscs zu setzen1), dessen Eroherungen nach Chavannes2) und Franke3) jedenfalls in das erste nachchristliche Jahrhundert fallen. In diesem Punkte stimme ich jetzt durchaus Oldenberg zu, der das ganze Problem neuerdings wieder eingehend hehandelt hat4). Die genauere Fixierung der Ära hangt vor allem von der Frage ah, ob wir den Konig der Ta-Yue-chi, Po-t'iao, der im Jahre 229 n Chr. einen Gesandten nach China schickte, mit Väsudeva. dem Nachfolger des Huviska, identifizieren durfen<sup>5</sup>). Dann könnte die Ära fruhestens um 130 n. Chr., allerspatestens 168 n. Chr. beginnen. Keiner der Grunde, die Oldenberg gegen diesen Ansatz anfuhrt, ist zwingend Anderseits ist alier auch die Zuruckfuhrung von Po-tiao auf Vāsudera, wie Chavannes bemerkt, nur zulassig, nicht notwendig, und auch die Moghchkeit, daß ein spaterer Väsudeva gemeint sei, ist nicht von der Hand zu weisen. So wird vorlaufig wohl kaum ein consensus omnium zu erreichen sein Die Entscheidung wird verschieden ausfallen, je nachdem man die Beweiskraft jener chinesischen Angabe bewertet. Unsere Inschrift hat aber die Grenzen des Möglichen erheblich emgeengt, und das ist ein Ergebnis. dessen Wert unter den obwaltenden Verhaltnissen nicht gering anzuschlagen ist.

# Nachschrift

Nach Niederschrift dieses Aufsatzes gung mir das Juli-Heft des JRAS. zu, das die erste Halfte einer Ahhandlung von J Kennedy, 'The Secret of Kanishka', enthalt Der Verfasser tritt fur die Fleet-Frankesche Theorie ein. Soweit ich sehe, enthalt die Ahbandlung nichts, was das klare Zeugnis unserer Inschrift entkraften konnte Auf Einzelheiten einzugehen ist dies nicht der Ort, nur über das eine Argument, auf das der Verfasser das Hauptgewicht zu legen scheint, mochte ich doch auch hier schon ein Wort sagen Kennedy sagt so (8 667): Wir mussen aus anderen Grunden Kaniska entweder 100 Jahre vor 50 n Chr. oder nach 100 (genauer 120) n Chr datieren. Nun sind die Legenden auf seinen Munzen griechisch Der Gehrauch des Griechischen als Sprache des taglichen Lehens hörte aher in den Landern östlich vom Euphrat teils vor, teils hald nach dem Ende des ersten Jahrhunderts n. Chr. auf Also kann Kanişka nicht in das zweite Jahrhundert n. Chr. versetzt werden, sondern muß der vorchristlichen Zeit angehören. - Vor mir liegen ein paar auslandische Munzen, darunter eine schweizerische

<sup>1)</sup> Fleet, JRAS 1903, S. 334; 1907, S 1048, Franke, Beitrage aus chinesischen Quellen zur Kenntnis der Turkvölker und Skythen Zentralasiens, S. 93ff

<sup>1)</sup> Toung Pao, S. II, Vol 8, S 191 A. 1. \*) A. a O. S 72.

<sup>&#</sup>x27;) Zur Frage nach der Ara des Kaniska, NGGW. Phil.-hist Kl. 1911, 427ff. 1) Toung Pao, S II. Vol 5, S 489

Niekelmunze von 1900 und ein Penny von 1897 Die Inschrift auf der ersteren lautet CONTOEDERATIO HELVETICA, auf dem Penny steht VICTORI \ DEI GRA BRITT REGINA FID DEF IND IMP Ich bedaure sehon jetzt dio Historiker des vierten Jahrtausends die daraus den Schliß ziehen werden, daß um 1900 das Lateinische die Sprache des tag lichen Lebens in den Bergen der Schweiz und auf den britischen Inseln war

### Die Snkus und die 'nordurische' Sprache.

Der katrapa und spatere mahaksatrapa Castana der Tuarraio, des Ptolemius bezeichnet sieh in den Brahmi Legenden seiner llunzen mit einem Bennamen den man als Ghsamotikaputra zu lesen pflegt<sup>3</sup>) Der Name seines Urenkels erseheint in den Brahmi Legenden der Munzen is doppelter Form. Auf den alteren hest man ihn Dämaghsada, auf den jungeren steht Dämaghada<sup>3</sup>) Die letztere Form steht auch auf den Munzen der Söhme des Daunyada, des Jivanäman und des Satyadäman<sup>3</sup>) Dis letzte akara dieses Namens wurde von Bhagyänlal Indraji da gelesen allein Rapson beinerl t<sup>4</sup>) daß das Zeichen sich nicht von der matrkä des ersten akara unterscheide. Es kann also mir da gelesen werden. Den gleichen Namen tragen noch zwei spitere Mitglieder der Dynasto. Auf ihren Munzen findet sich nit de Namensform Dämagade<sup>4</sup>.

Beide Namen Ghsamotika wie Damaghsada oder Dāmagada sind un zweifelhaft nicht indisch das angebliche ghs miß also ebenso wie das ½ zum Ausdruck eines Lautes verwendet sein der dem Indischen fehlt Schon Blagvänlal Indraji hat ghs und ½ als Versuche erklart ein z oder ein z wiederzugeben Beide Deutungen haben ihre Anhruger gefunden F. W. Thomas hat in seinem katsatz Sakastana\*) der sich in seinem letzten Teil mit der Etymologie der indoparthischen und indoskythischen Namen besch iftigt Ohsamotika mit ai zšayamna machtig\*, skyth Euaifgenizoo, justasminenbringen wollen (S 211) und Konow hat es vor kurzeni als Ab leitung von \*Isamavunt\* goduldeam erklart.) In dem zweiten Bestand teil von Damaghsada hat anderseits Rapson das persische zuda \*Sohn\* wiederfinden wollen\*) Da es sich her um Kamen handelt deren Deutung

<sup>1)</sup> Rty o katrapasa Ghsamotikaputrasa rijeo maldkeatrapasa Chsamotikaputrasa Castanasa Bhaga mlul Indraji JRAS 1890 S 6437 Rapson JRAS 1899 S 3"0ff Rapson Catalogue of the Cons of the Andhra Dynasta, usw S 72ff

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Riji o mahākeatrapasa Rudradāmaputrasa rējuo Lvatrapasa Dāmaghsadasa rējuo mahākeatrapasa Rudradāmaa putrasa rēju a keatrapasa (okt. rēju o mahākea trapasa) Dāmajadašriya Bluagsanlal Indraji a a O S 648 Rapson a a O S 34 Rapson Cat. S 80ff

<sup>2)</sup> Rapson Cat S 83ff 95

<sup>4)</sup> JRAS 1809 S 374 Cat S CAMIF

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rapson Cat S 115f 13-ff 
<sup>4</sup>) JRAS 1906 S 181ff
<sup>5</sup>) Gott C 1 Anz 1912 S 556
<sup>8</sup>1 JRAS 1899 S 3-4

naturgemaß ganz unsicher ist, so haben solebe etymologischen Versuche für die Feststellung des Lautwertes der Zeichen gar keinen Wert. An und für sich könnte ghs ja wohl einen z-Laut von welcher Farbung auch immer bezeichnen; auffallend bleibt nur, daß man zur Bezeichnung eines solehen Lautes nicht einfach das dem Indischen gelaufige kş benutzt haben sollte, zumal in kşatrapah = xšatrapācā ein Beispiel dafür vorlag. Ganz unglaublieb aber ist es, daß dieser Laut in Dāmajada durch j bezeichnet sein sollte, desson indischer Lautwert von z völlig verschieden ist. Wenn man anderseits ghs und j als Vertreter eines z ansicht, so bereitet das j allerdings keine Schwierigkeiten, da es bis auf den heutigen Tag in den indischen Alphabeten zur Bezeichnung eines z dient und so schon in alter Zeit verwendet wurde, wie z. B. die Schreibung Jihoniasa = ZEIΩNIXOY auf Munzen beweist-l). Allein unvereinbar mit dieser Auffassung erscheint die Schreibung ghs, da diese Konsonantenverbindung doch nicht die geringste Ähnlichkeit mit einem z besitzt.

Das Dilemma, aus dem wir so nicht herauskommen, weist darauf bin, daß eins der beiden Zeichen falseh gelesen ist. Naturlich kann es sich dann nur um das ahsa handeln. Nun bin ich leider nicht in der Lage, die Lesung an Originalen nachzuprufen, da das Berliner Munzkabinett keine einzige Munze mit den fraglichen Namen besitzt. Auf den Reproduktionen der Munzen in Rapsons Catalogue glaube ich aber deutlich ein ysa anstatt des ghsa zu erkennen. Die Zeichen für wa und gha sind sich in den Inschriften des westlichen Indiens wahrend der ersten Jahrhunderte n. Chr. zum Teil sehr ahnlieb, wie ein Blick auf Tafel III von Buhlers Indischer Palaographie zeigt, und auf Munzen sind ahnliche Buchstabenformen naturlich noeh schwerer zu unterscheiden. Im allgemeinen aber laßt sieh behaupten, daß das gha eine gerade Basis hat, auf der die drei Vertikalen ziemlich senkrecht stehen2), wahrend das ya aus einem Halbkreis oder Bogen mit einer Vertikale in der Mitte besteht Spater wird beim ya das linke Ende nach innen umgebogen. Nun ist aber die Grundlinie des ersten Zeichens in der fraglichen Ligatur immer rund Deutliche Beispiele bieten bei Rapson besonders die Nummern Pl X, EI, J. B, 281. Man vergleiche z. B. das Zeichen in X, J. B. mit dem sicheren ya von Jayadāmasa in 265. Es wurde danach also Ysamotika und Dāmaysada zu lesen sein Daß das in der Tat der Fall ist, wird durch Buhlers Zeugnis, wie mir seheint, zur Gewißheit erhoben. In seiner Abhandlung 'Die indischen Insehriften und das Alter

i) Rapson, Indian Coins, Plate II, Nr. 3. Die indische Inschrift ist in Kharosthi i) Lin gha findet sich auf den Munren der westlichen Ksatrupas in dem Namen des Samghadhaman Nach der Abbildung, die dem Aufsatz von Newton, On Recent Additions to our Knowledge of the Ancient Dynasties of Western India, JBBRAS, Bill N. S. Cot. Invessedent St. Not See See Man der Form, die Rubber auf Tag IIII.

Additions to our Knowledge of the Ancient Dynasties of Western India, JBBRAS, Bd, IX, S 1ff, beiggegben ist (Nr 7), but es etwa der Form, the Bulher auf Tafi III unter 10, XIV gibt. Auf der Tafi 2u Bhagyānlāl Indrajīs Abhandlung (Nr. 9) und in Rapsons Catalogue, Plate XII, Nr 378, vermag ich die Form des gha nicht zu erkennen.

der indischen Knistpocsie', S 481) nennt er den Vater des Castana Ysa motika und bemerkt dazu in einer Anmerkung 'Eine sehr sehön erhaltene Munze, auf welcher dieser Name ganz deutlich lesbar ist, wurde mir vor einigen Jahren von Dr. Burgess gezeigt. Dr. Bhagvanlal hest den Namen Ghamotika ' Buhlers Lesung scheint mir unbedingt sicher, weil sie von einem Manne herruhrt, der unbestritten zu den besten Kennern indischer Palaggraphie gehörte, und weil sie in bewußtem Gegensatz zu der Lesung des Pandits aufgestellt ist2) Wenn sie, soweit ich sehe, vollstandig un beachtet geblieben ist, so liegt das offenbar daran daß eine Lagatur usa bis jetzt vollig undenkhar zu sein sehien. Allein das hat sich jetzt geandert In der von Leumann als 'nordarisch' bezeichneten Sprache ist us der ge wöhnliche Ausdruck für ein stimmhaftes dentales z. Das Zeichen findet sich sehr haufig in Lehnwörtern aus dem Sanskrit, wo es infautendes in disches s vertritt, und in einheimischen Wörtern, wo es iranischem z so wohl im Inlaut wie im Anlaut entspricht praysata = prasada, aysura = asura, vaysa = bisa, balusa 'Erhabene', usanya 'Knie', usama ssanda 'Erd boden', paysan 'kennen' usw ') Denselben Lautwert hat das Zeichen sicherlich auch in den Namen der Ksatrapas Tsamotika steht für Zamotika, Damaysada fur Dāmazada, und zu dem letzteren stimmt, wie schon be merkt, durchaus die Schreibung Damaiada

merkt, durchans die Schreibung Dumajada
Die Uberemstimmung in der Bezeichnung des z durch ys in den Texten der 'nordarischen' Sprache und auf den Munzen der westhehen Kvatrupas kann nun meines Erachtens unmöghelt auf einem Zufall berühen. Es er schemt mir ausgeschlossen, daß zwei verschiedene Leute an verschiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten unabhangig von einander auf diesen höchst merkwurdigen Einfall gekommen sein sollten'). Die Bezeichnung eines z durch ys kann nur einmal erfunden sein entweder in Inden, als man aus der Brahmf ein Alphabet für die Sprache der freinden Eroberer sehnf, oder in Zentralassen. Nun fallt die Regierungszeit des Castana für die der Gebrauch des yest bezeigt ist, in des zweite Viertel des zweiten Jahr bunderts n. Chr. Die Handschriften in 'nordarischer' Sprache sind und

<sup>1)</sup> Sitzungsberichte der Kais Akad der Wiss in Wien Phil Hist Cl., Bd CNMI,

<sup>4)</sup> Ich möchte hier auch auf das Falsamde der Legende einer angeblichen Munze des Ysamotha ber Thomas, JRAS 1881, S 256, verweren Das erste algara ist hier ein so ideutheles yas wie nur mögle ih. Rapson wind wahrschenheh rrecht haben wenn er die Munze für eine Munze des Castana halt, auf der nur der Name des Yaters lebaar war (Cat S 71) aber irgendwelcher Korn ktur der Lesung wie er JRAS 1889 S 370 ment bedarf es meiner Ansicht nach necht.

<sup>3 370</sup> ment bedarf es meurer Ansient nach ment
3) Ich enthelme diese und die folgenden Besepiele Leumanns Werke Zur nordarischen Sprache und Lateratur\* und der Abhandlung von Konow Zurei Hand schriftenblatter in ihr alten ansiehen Lateratursprache aus Chinesisch Turkistan oben Jahr, 1912 S 1127ff

<sup>&#</sup>x27;) Leumann a a O S 40 meint man habe dem y einen millernden Finfliß auf dis zugeschrieben

viele Jahrhunderte junger, und es ist umwahrscheinlich, daß überhaupt eine buddlustische Literatur in dieser oder irgendeiner anderen zentral-asiatischen Sprache vor der Mitte des zweiten Jahrhunderts in Chrievistierte Da kann es wohl als sicher gelten, daß das 'Nordarische' die Lagatur ys der Schrift, die für die Sprache der westlichen Ksatrapas in Indien ühlich war, entlehnt hat

Die westlichen Ksatrapas aher waren nach allem, was wir ermitteln können, Sakas Diese Behnuptung grundet sich auf die Tatsuche, daß Castana und seine Nachfolger eine Ara gehrauchen, die als die Saka Ara bezeichnet wird Allerdings kommt dieser Name in den Inschriften und auf den Munzen der Dynastie selhst nicht vor Er ist urkundlich zuerst bezeugt durch die Hohlen-Inschrift des westhehen Calukya Mangalesvara Ranavikränta zu Bädämi, die am Vollmondtag des Kärttika datiert ist, 'als 500 Jahre seit der Krönung des Saka Konigs verflossen waren'1) In der Literatur ist der Name aher, wie Fleet gezeigt hat²), schon 505 n Chr bei Varähamilura helegt, der einfach von der 'Saka Zeit' (Sakakala) spricht Nach Fleet ist dieser Name erfunden worden als im funften Jahrhundert. die Astronomen aus gewissen Grunden, auf die hier nicht eingegangen zu werden braucht, die Ara der westlichen Ksatrapas für ihre Rechnungen adoptierten Er behauptet, der Ursprung der Ara sei damals vergessen gewesen, man wußte nur, daß sie von gewissen Fremden gestiftet war, deren Nachkommen hindusiert worden waren Dann fahrt er fort<sup>3</sup>) 'Now, the leading foreign tribes who down to that time had invaved India were the Yavanas, the Palhavas, and the Śalas And there is a general gram matical rule (Pānini 2 2 34) which requires that, in composition with Yavana or Palhava, the hose Sala must stand first, as containing fewer vowels in agreement with which, Patanjah, in his comments on Panini, 2 4 10 gives Sala I avanam as an instance of certain Dyundva compounds which form neuters singular The rule apparently did not apply to more than two bases treated all at once But, the compound Saka Yaranam having been established it was natural enough, in prose at least, in adding n mention of the Palhavas to place the base Palhava last and so we find the term Saka Lavana Palhara in one of the Nasik inscriptions (El. 8 60. line 5) In this way under the effect of a grammatical rule, the Sakas acquired a special prominence in the traditions of the Hindus And thus. when n name was wanted by the astronomers for the ern of A D 78, the name of the Sakas presented itself and was given to it'

Ich bednuere, diesen Ausfuhrungen keine Boweiskraft zubilhgen zu können Die Annnhme, von der alles andere abhangt, daß der Ursprung der Arn in Vergessenheit geraten sei, entbehrt jeglicher Begrundung Sie

<sup>1)</sup> Salanepatudyyddhişekasamıratsareşi atıkranteşii pancasıı sateşii, Kielhorn, I ist of Inscriptions of Southern India, Nr 3

<sup>\*)</sup> JRAS 1010, S 818ff \*) Fbda S 823f

ist im so unwahrscheinlicher, als Fleet selbst die Adoptierung der Ara durch die Astronomen in die erste Halfto des funften Jahrhunderts setzt. also nur wenge Jaluzelinte nach 388, dem Jahre, für das der letzte Legirana Rudrasımlıa III bezeugt ist1) Warum sollten nun diese Fursten vergessen haben, welchem Volke sie und ihre Vorfahren angehörten, wenn sie sich auch spater mehr oder weniger dem Volke, unter dem sie lehten, assimiliert hatten 'Im Gegenteil gerade diese Dynastio scheint den größten Wert auf die Pflege der Familientraditionen gelegt zu haben. Auf den Munzen wird stets dem Namen des Latrapa der Vatersname hinzugefugt, etwas, was in dieser Zeit in Indien keineswegs selbstverstandlich ist, und in den Inschriften werden die Ahnen des regierenden Fursten zum Teil bis auf den Ururgroßvater angegeben2) Oder warum sollten iene Astronomen nichts mehr über die Nationalität der Stifter oder Fortsetzer der Arage wußt haben namentlich wenn sie, wie Fleet selbst und offenbar mit Recht annimmt, entweder in Unavini oder in Bharukaccha lebten also in der fruheren Hauptstadt der Dynastie oder in einer Stadt, die sicher zu ihrem Gebiet gehört hatte?

Ist aber die Annahme hinfallig, daß man im funften Jahrhundert den Ursprung der Ksatrapas vergessen hatte, so fallt damit auch die Theorie Fleets über die Entstehung des Namens der Ara Aber auch abgeseben davon scheinen mir die beiden von Fleet angeführten Komposita doch nicht zu genugen um zu beweisen daß die Sakas die Rolle, die sie in den Traditionen der Hindus spielen im Grunde der Kurze ihres Namens ver danken Die Stelle der Inschrift Sakayaranapalharanisüdanasa ist vollig belanglos Wie Fleet selbst andeutet, ist die Regel Pan 2, 2, 34 fur mehr ghedrige Komposita gar nicht obligatorisch. Aus dem ersten Värttika zu der Regel gebt deutlich hervor daß man auch Komposita wie mrdangasan Lhatunarah fur korrekt ansah, man half sieh mit der Erklarung daß das ein Kompositum aus mrdanga und sankhatungra sei Danach hatte der Verfasser der Inschrift ebensogut auch Lavanasakapalhara oder Palhavasa kayarana bilden können, in Zeile I 2 sagt er z B ebenso Himavatameru madarapavatasamasārasa wahrend er wenn er streng die Panineischen Regeln hatte befolgen wollen, Merumadarahimavatapavatasamasarasa hatte sagen mussen31 Außerdem durfen wir doch nicht vergessen daß die In sehrift in Prakrit ist, die Regeln die die Komposition im Prakrit beherrschen, sind aber vielfach durchaus nicht dieselben wie für das Sanskrit bleibt also als einzige Stutze fur Fleets Ansicht das Kompositum Sakaya ranam im Mahabhasya zu Pan 2, 4 10 In jener Regel lehrt Panim, daß man Namen von Südras die meht ausgeschlossen sind (amravasita) zu

<sup>1)</sup> Rapson Catalogue S CXLIX 19 7 B in Nr 967 meiner I iste 19 Man vergleehe wie Sodu im Kompositum mit anderen Volksnamen z B in der Brhatsuphitä, behand lit ist Fr steht bald voran (13 9 16 1 18 6) bald in der Mitte (9 21) bald im Linde (5 75 14 21, 17,26)

einem neutralen Dvandva komponiere Der Ausdruck 'nicht ausgeschlossen' bereitet Schwierigkeiten Im Mahahhasya wird gefragt 'Wovon nicht ausgeschlossen? Antwort 'Von Arvavarta nicht ausgeschlossen, Trage 'Was 1st Āryāvarta'' Antwort 'Ostlich von Ādarsa, westlich vom Kālaka walde, nördlich vom Himavat, sudlich von Pariyatra' Erwiderung 'In dem Tallo kommt Kiskindhagandhikam, Sakayaranam Sauryakrauñcam nicht richtig zustande. Aus dieser Stelle geht doch mit Sicherheit nur hervor, daß den Indern zu Patanjalis Zeit als fremde Völker, die damals außerhalb Ārvāvartas lebten dio Sakas und die Yavanas bekannt waren Da die Regel mit der Stellung der Gheder im Kompositum gar nichts zu tun hat, so hatte Patanjah, weon in der Vorstellung der Inder ein anderes Volk mit den Yavanas verhunden gewesen ware ruhig den Namen dieses Volkes wahlen können Wenn er gerade Sakayaranam an fuhrt, so kann man daraus doch hochstens noch schließen, daß die Sakas neben den Yayanas schon damals den Indern als die Hauptreprasentanten fremder Völker galten

Fur die Zugehörigkeit des Castana und seiner Nachfolger zum Saha Volke lassen sich außer den Namen der Ara aber auch noch andere Tat sachen anfuhren. Die Puranas kennen unter den fremden Dynastien, die den Andhras folgen eine Dynastie von 18 oder 16 Sakas Welche Dynastie soll denn das sein wenn es nicht die westlichen Ksatrapas waren? Samu dragupta nennt in der Allahabad Inschrift als die Völker die seine Gunst durch Gescheuke zu erlangen suchten die Daivaputra Sähi Säbänusähis Sakas Murundas die Saimhalas und andere Inselbewohner Wolche Sakas waren dies wonn es nicht die westlichen Ksatrapas waren 9 Samudraguptas Nachfolger Candragupta II machte der Herrschaft der Ksatrapas end gultig ein Ende 1) Davon erzihlt Bana im Harsacarita (S 199f) 'Der Konig der Sakas wurde als er in der Stadt des Feindes mit der Frau eines anderen Mannes eine Liebschaft angefangen litte von Candragupta der sich als seine Geliehte verkleidet hatte ermordet. Ob diese romantische Geschichte wahr ist braucht hier nicht untersucht zu werden. Jedenfalls ist hier wieder von einem Sakafursten die Rede der mit höchster Wahr scheinlichkeit mit Rudrasimha III dem letzten Ksatrapa identifiziert werden muß

Wenn man Tleets Ausfuhrungen liest bekommt man fast den Ein druck als ob es überhaupt keine Sakas im westhehen Indien gegeben habe Demgegenüber scheint es mir gut auf ein paar inschriftliche Zeugnisse hinzuweisen. In der Näsik Inschrift, Nr 1135 meiner Liste wird Usavadata, der Solin des Dinika und Schwiegersohn des Nahapäna ausdruckheh als Saka bezeichnet.<sup>2</sup>) Die Näsik Inschrift Nr 1137 ist eine Urkunde über die

<sup>1) \</sup>gl Rapson a a O S CLff

<sup>1)</sup> Diff vor Saka in der Inschrift eine Lacke ist kann an der Tatsaelie nichts andern

Scheukung der Sakanikā 1) Visnudatā, der Tochter des Śaka Aguvaruman Die Nāsik-Inschriften Nr. 1148 und Nr. 1149 berichten von den Stiftungen des Śaka (oder Saka) Dēmacika Vudluka, eines Schreibers, des Sohnes des Visnudata, die Jinnar Inschrift Nr. 1162 von der Stiftung des Saka Aduthuma Daß vom Ende des ersten Jahrhunderts n. Chr. ab Śakas im westlichen Indien saßen, ist danach zweifellos. Ebenso zweifellos ist, daß Usavadāta, der jedenfalls den spateren westlichen Ksatrapas nahesteht, wenn wir auch verwandtschaftliche Beziehungen zu Castann meht feststellen können, ein Śaka war. Das alles sind gewiß nur sekundara Momente, die aber doch geeignet sind, das Ergebnis, das auf Grund anderer Tatsachen gewonnen ist, zu stutzen

Es fragt sich nun, ob sich auch über jene Übereinstuumung in dem Gebrauch des ys fur z hinnus Beziehungen zwischen dem 'Nordarischen' und der Sprache der Sakas nachweisen lassen. Man wird die Berechtigung, wenigstens diese Frage zu stellen, meht hestreiten, wenn man den Charakter der 'nordarischen' Sprache bedenkt Das 'Nordarische' ist unzweifelhaft, wie Konow neuerdings nachgewiesen lat2), eine tranische Sprache Aber diese Sprache ist mit unzahligen Lehnwörtern aus dem Indischen durchsetzt Es sind, wie das hei der Art der vorhegenden Texte begreiflich ist, großten teils Wörter aus der buddhistischen Terminologie oder Worter für Dinge die speziell nichsch sind, wie udumbara 'Teigenhaum', Lauttra 'Sonnen schum', gguttara 'gotra' usw Es giht aber such eine ganze Reihe von Lehn wortern, die sich kaum in eine dieser beiden Kategorien einordnen lassen, wie z B kadana 'wegen' (Sk kriena oder velmehr Pr \*kriena, \*kriena) Lsana 'Augenblick' gyada, ada 'toricht', duslara 'schwierig', samaya 'Vertrag', salāva 'Rede' (Sk. samlāpa), tarana 'Wunde' (Sk. trana), ataraña 'un dankbar' (Sk. akrtajña) usw. Naturheh konnen diese Worter wie etwa die ım Deutschen gebrauchten per, Moment, stupid, diffizil Kontrakt usw auf rein literarischem Wege eingedrungen sein. Leichter wurde sich diese massenalifte Aufnahme indischen Spraeligutes aber doch erkliren, wenn wir aunehmen durften, daß das 'Nordarisch' spreehende Volk langere Zeit auf undischem Boden saß Das aber wurde fur die Sakas zutreffen Nun laßt sich weiter zeigen daß von den vorher erwahnten Saka Namen wenig stens zwei I samotika und Usaradāta Lauteigentumlichkeiten zeigen, die ım 'Nordarischen' wiederkehren 1 samotika laßt sich ohne Sehwierigkeiten von dem in usamaššandā 'Erdboden' belegten usama Erde' ableiten ein \*usamarat, die schwache Form von \*ysamarant, zii \*usamaut oder, da au und a auch sonst in der Schreibung bestandig wechselns) \*ysamot werden mußte, wird durch das von Konow a a O angeführte ksamaultätä 'Mitleid, das auf ein \*Leamaut aus \*Leamarat fuhrt erwiesen Das ka am Ende des Namens könnte auf Indisierung berühen Der Name des Schwieger-

<sup>1) -</sup>unil 1 ist Femininsuffix

<sup>2)</sup> Gott Gel Anz 1912 S 551ff 2) Leumann a a O S 43f

sohnes des Nahapāna erscheint in den Inschriften funfmal (Nr. 1131 bis 1135 meiner Liste) in der Form Usaradata, einmal (Nr 1099) finden wir Usabha dāta, zweimal (Nr 1097 und 1125)1) Usabhadata Man hat diesen Namen gewolinlich als Prakritform von Rsabhadatta betrachtet Damit wurde sich Usabhadata, das defektive Schreibung für Usabhadatta sein kann, ohne weiteres vereinigen lassen Schon in Usabhadāja macht aber die Lange des ā von dāta Schwierigkeiten, in datta pflegt sonst Verlangerung des Vokals unter Vereinfachung der Doppelkonsonanz nicht einzutreten Nicht er klarlich aus dem Prakrit ist aber die Form Usaradāta, da hier auch noch em Uhergang von bh in v angenommen werden mußte, für den sich kein Beleg beibringen laßt Auch das s stort bier, es fallt schwer, es aus dem Streben nach Sanskritisierung zu erklaren, da man nicht einsieht, warum dann nicht der ganze Name zu Reabhadatit la sanskritisiert wurde Berucksichtigt man weiter, daß Usaradata am haufigsten belegt ist, so scheint es mir klar, daß dies der eigentliche, und zwar ein nichtindischer Name ist. und daß Usabhadāta, Usabhadata mehr oder weniger fortgeschrittene Prakri tisierungen sind Usaradāta aber laßt sich aus dem 'Nordarischen' be friedigend erklaren. Die Schwierigkeit, die das v von usara hereitet. schwindet, wenn wir usava als 'nordarisches' Lehnwort aus Sk rsabha be trachten, da intervokalisches bh im 'Nordarischen' regelrecht durch v ver treten wird, wie aridharma = Sk abhidharma zeigt Ebenso ist das s ein ım 'Nordarıschen' gewöhnlicher Laut Dāta aber ist im 'Nordarischen' belegt im Sinne von 'dhaima' Usaradāja wurde also einem Sk Rsabha dharma entsprechen

Dinika, der Name des Vaters des Usavadāta, gehort wahrscheinlich zu av daena, phil din Dies Wort ist im 'Nordarischen' allerdings bisher micht belegt, nach Analogie von keine 'Land' aus ar '\*kauta ,inna 'Heer' aus ar '\*sauna mißte es "dina lauten Fur Castana und Damaysada vermag ich vorlaulig keine Erklarung vorzuschligen, ebensowenig tur Aduthuma') Der letztere Name ist aber trotzdem für unsere Frage von Interesse Wahrend alle anderen Saka Namen Castana und Dämaysada nicht ausgeschlossen, deutlich iranisches Geprage tragen wurde man Aduthuma wegen des zerebralen d zunschst kaum für iranisch halten, denn zerebrile Verschlüßluite sind außer in indischen Lehnwörtern den bis dahm bekannten iranischen Sprachen fremd Dis 'Nordarische' aber besitzt, obkannten iranischen Sprache ist, tatsichlich zerebrale Verschlüßlaute oder weingstens Verschlüßlaute die den indischen zerebralen Verschlüßlaute oder weingstens Verschlüßlaute die den indischen zerebralen Verschlüßlaute worden konnten Beispiele für die neinleimischen Wörtern bieten bäda 'Zeit', hadā 'Tag' iss Wenn also Aduthuma Syklisch ist — und di sich 'Zeit', hadā 'Tag' iss Wenn also Aduthuma Syklisch ist — und di sich

<sup>1)</sup> Daß der in Nr. 1097 genannte Usabhadata mit dem Fursten dieses Namens identisch ist ist allerdings nicht sieher

<sup>2)</sup> Alle ubrigen Namen von Sakas sind indisch

der Mann ausdrucklich als Sakn bezeichnet und der Name sieher nicht indisch ist, können wir es knim beweifeln — so laßt sieh der Schliß daß das Sakische mit dem Nordarischen identisch ist, kann abweisen

Die Herrschaft der Sakas war wahrscheinlich nicht auf das westliche Indien beschrinkt, wir finden nuch im Norden, in Mathura und in Taksa silā Dynastien von Ksatrapas, die sieherlich Iranier und wahrscheinlich Sakas waren Das umfangreichste Denkmal dieser sogenannten nördlichen Kentranas ist die Kharosthi Inschrift auf dem von Bhagvänläl Indrau ent deekten Löwenkapit il von Mathura 1) Sie berichtet von gewissen Schen kungen, die die Hanptgemahlin des mahak satrapa") Ramla (Rajula) und vielleicht einige ihrer Verwandten an den buddhistischen Orden machten Die Inschrift enthalt die Formel sarrasa sakoslanasas) mujae. In der von Buhler herausgegebenen Arbeit Bhagvanlal Indran's uber die Inschrift') ist das ubersetzt 'in honour of the whole Sakastana' (8 540) In der Ein leitung wird bemerkt, daß Sakastana fur Sakasthana stehe mit dentalem anstatt des palatalen Zischlautes und Verlust der Aspiration des th (S 528) Das Wort bedeutet also 'das Land der Sakas' (8 530) Ans dem Umstand daß die Stiftungen zu Ehren des ganzen Sakastana gemacht wurden wird geschlossen daß die Stifter Snkas unien (S 531) Seitdem sind die in der Inschrift genannten Fursten und ihre Verwandten von den meisten Histo rikern als Sakns bezoichnet worden Es sind wenn wir von Prinzen die meht zur Regierung gekommen zu sein scheinen absehen der mahak atrapa Rajula (Rajula) sein Solm der Leatrapa Sudasab (Sudasa) der Sohn \* der Hauptgemalilin Kharaosta, der mahak satra pa Kusulaa Padika der k satra pa Meyaki Miyika der Leatrapa Khardaa Padika ist identisch mit dem Patika der Knpferplatte von Tavila aus dem Jahre 785) die als seinen Vater den Isatrapa Lial a Kusuluka nennt Rājūla erscheint unter der Namens form Rajuvula auch in der Mora Inschrift Nr 14 meiner Liste sein Sohn unter der Namensform Sodasa ) und mit dem Titel mahal satrapa in zwei Mathura Inschriften Nr 59 and 82 meiner Liste von denen die erste das Jahresdatum 72 tragt Von Rajula Sodasa und Kharaosta sind uns anch Munzen erhalten die zum Teil für die sprachliche Frage wie wir sehen werden von Bedeutung sind

<sup>1)</sup> Zuletzt herau gegeben von F W Thomas I p Ind IN S 135ff

<sup>1)</sup> Ich gebrauche ihe en und andere Titel in der im Sauskrit gebrauel hel in Form ohne Rucksicht auf die Schreibungen die in den Inschriften erscheinen

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Thomas schreibt schrost mass? Es kann kemem Zhaifel unterliegen ilaß dis angel liche kra nur eine Abart dis gewöhnlichen ka i timd ich zich es vor um Miß Verstandinsse zu verme den es durch kn wederzug bin.

<sup>4)</sup> JRAS 1894 S 525ff 4) I mmal auch Sudion

<sup>\*) 1</sup> p Ind IV, S 54ff
•) In he 82 Son loss das nahrscheinlich mir andere Schreibung für Sod lost ist.
• 2 52 ft. Ann. 5

Gegen die ohen angefuhrte Erklarung der Worte sariasa Sakastanasa punyae hat sich Fleet gewendet Er erklurte zunachst, JRAS 1904, S 703ff, sakastana als das genaue Aquivalent von Pali sakatlhäna, Sk. siakasthäna, und ühersetzte 'for the worslip of the whole of (his, her, or their) own home', 'in honour of his, lier, or their whole household' JRAS 1905, S 154f ersetzte Fleet diese Deutung durch eine andere, nachdem Hultzsch die Vermutung geaußert hatte, daß sariasa eher der Genitiv eines Eigennamens sei Er ühersetzte nun, mit Erganzung von dänam '(a gift) of Saria, in honour of his home' Ausführlich hat endlich Barth, Academie des Inscriptions et Belles Lettres, Comptes rendus 1907, S 384ff, die Inschrift hehandelt Er nimmt die Vermutung von Hultzsch an, aber Sakastanasa steht nach ihm für Sākastānasa, und er übersetzt (S 393) 'de Sava'), natif du Sakastana, pour rendre hommage' Thomas ist in seiner Neuausgabe der Inschrift zu der ursprunglichen Auffassung von Bhagvānläl Indraji-Buhler zuruckgehehrt und übersetzt 'for the honour of all Sakastāna'

Meines Erachtens liatte sie me aufgegehen werden sollen Fleets Er klaring von sakastana ist, wie schon Barth hervorgehohen hat, einfach ummöglich, weil sthäna niemals, weder im Sanskrit noch im Frakrit, 'Haus' im Sinne von Familie hedeuten kann, wie das hier der Fall sein mußte ') Auch lauthen ist die Zuruckführung von stana auf sthäna', wenn nicht ummöglich, doch im höchsten Grade unwahrscheinlich, da im dem Dialekt ummöglich, doch im höchsten Grade unwahrscheinlich, da im dem Dialekt der Inschrift sonst st zu ih, sth zu ih wird, siehe thuva, pratithavio, kanitha Wenn in Sariastivatana, Sariastivatasa das st bleiht, so hat das seinen guten Grund Wir wissen jetzt, daß die Sarvästivatins das Sanskrit als kanonische Sprache henutzten. Sie werden sich daher selbst sieherlich als Sarvästivädins oder Särvästivadas bezeichnet hahen, und daher wurde diese letztere Form unverandert in den Dialekt ihernommen. Sakastana ist also überhaupt kein indisches Wort, sondern die iranische Form des Namens des Lindes, die bei Isidor von Charax als Zaragram, erscheint

Fur ebenso unmoghen halte ich es auch, daß hier von der Gabe eines Sarva die Rede sein kann Das Wort daaam kann in Weihinschriften fortgelassen werden 1), aber selbstverstandlich doch nur dann, wenn der Gesen-

<sup>1)</sup> Die Lesung sarvasa kann jetzt als sicher gelten

<sup>1)</sup> Ich wußte nicht emmal einen Fall, wo shana der thana deutlich auch nur Haus' im eigentlichen Sinne bedeutete Es ist ganz chrinktenstisch, daß die Dhrase sakathänan gam nur von Tieren oder Gottern oder Personen gebraucht wird, die kein eigentliches Haus bestizen, so z B an den von Fleet aus den Jatakas angeführten Stellen von Vogein (4, 342, 2), Sakka (6, 32, 18) der Göttin Vlammekhala (6, 37, 19), Vissakamma (6, 21, 7, 73, 4f), Narada (6, 53, 28), dem täpssa Vlagijin (6, 61, 20)
1) Ich bemerke das ausdrucklich im Himblek auf das von Barth angeführte

<sup>\*)</sup> Ich bemerke das ausdrucklich im Himblick auf das von Barth angeführte Säkyasthäna, auf das im übrigen nicht eingegangen zu werden braucht

<sup>4)</sup> Beispiele bieten z B die S\u00e4iei Inschriften Barth la\u00ddt den zu erganzenden Ausdruck unbestimmt, ielt wu\u00fcfte aber beim besten Willen nicht, welches Wort au\u00dder d\u00e4nni in Betracht kommen k\u00f6nnte

stand der die Inschrift tragt, selbst das Objekt der Stiftung ist Niemand wird nber behaupten wollen, daß das Lowenkapital die Gabe des Sarva sei Zweitens kommt die Verbindung eines Wortes im Genitiv mit puyae in den nördlichen Inschriften oft genug vor, ich wußte aber nicht, daß der Gently in dieser Verbindung jemals etwas anderes ware als der von muge abhangige objektive Genitiv Das Wort puyae verlangt geradezu die An gabe des Gegenstandes oder der Person, die verehrt werden soll, sie kann nicht fehlen wie das bei der Auffassung Barths der Fall sein wurde!) Zu diesen formalen Grunden kommen eachliehe hinzii. Fleet verbreitet sich nicht über die Trage, wer denn dieser Sarva eigentlich sein soll, Bartb hat eine Antwort zu geben versucht. Er ist der Ansicht, daß ein Teil der In schriften die den Stein bedecken erst in spaterer Zeit als das Kapital durch ein Erdbeben oder eine andere Ursache zu Boden gesturzt war, von verschiedenen Leuten und bei verschiedenen Gelegenheiten eingegraben sei Einer dieser Leute soll Sarva gewesen sein. Barth laßt ihn entweder einen Söldnerfuhrer im Dienste eines indischen Fursten sein oder einen Kauf mann der Pferde und Kamele über den Khaiber einzuführen oflegte oder sich vielleicht in Mathura medergelassen hatte oder echließlich einen ein fachen buddhistischen Pilger Man wird es dem verehrten Verfasser, der so oft eein besonnenes Urteil in ahnlichen Fragen bewiesen hat, nicht ver ubeln wenn er hier auch einmal einen Flug ins Land der Phantasie wagt Wir baben nicht den geringsten Anhaltepunkt fur die Annahme daß der Stein schon in alter Zeit am Boden lag und von gelegentlichen Besuchern zur Verewigung ihrer Namen benutzt wurde. Wenn das der Fall gewesen ware, mußten sich auch Inschriften in Brahmi auf dem Stein finden denn die in Mathura gebrauchliche Schrift war die Brähmi und die Löwen Insehrift ist bis ietzt die einzige Mathura Insehrift in Kharosthi die eben dadurch verrat, daß sie von landfremden Leuten herruhrt \* Wenigstens aber mußte man dann doch erwarten, daß sich iene angeblich spateren In schriften von der ursprunglichen durch die Schriftzuge unterschieden Dis ist nicht der Fall. Die Schrift ist vielmehr durchaus gleichförmig und das schließt wie Thomas mit Recht bemerkt die Annahme von spiteren Zusatzen irgendwelcher Art aus. Die Größe der einzelnen Buchstaben varuert allerdings aber das ist bei Kharosthi Inschriften gewöhnlich ich brauche nur an die Zeda Inschrift zu erinnern deren erste Zeichen 8 ein hoch sind wahrend die letzten nur 3 cm messen. Auch die Anordnung der Zeilen ist ganz unregelmaßig, die Schriftzuge gehen zum Teil kreuz und quer, uber den Vittelblock, die beiden Löwenleiber und sogar die Unter seite Allein auch diese Unordnung ist bei Inschriften die sich auf fromme Stiftungen beziehen wie zahlreiche Beispiele beweisen nichts Ungewöhn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich kenne keinen Fall wo p\(\tilde{n}\_1\) jar oder das Prakritwort dafür allem gebraucht ver und ich glaube versiehera zu k\(\tilde{o}\)nnen du\(\tilde{b}\) jedenfalls in den \(\tilde{a}\)literen Inschriften ki in I all dieser \(\tilde{A}\)t vorkommt

liches<sup>1</sup>) 'Ce sont la oeuvres pies, qui comportent bien une certaine publicité, mais une publicité à l'adresse, surtout, de l'autre monde', beinerkt Barth treffend. Es ist daher niemes Erachtens ein Grundfehler, zu glauben, daß auf dem Löwenkapital ungefahr zwanzig verschiedene Inschriften standen. Das Kapital enthalt nur eine einzige Inschrift, die Urkunde über die Schenkung der Gemahlin des Räjūla und damit in Zusammenhang stehende Schenkungen ihrer Verwandten, wenn es auch bei der Verworrenheit der Anordnung trotz der vortrefflichen Reproduktionen in der Ep Ind schwer, ja fast unmöglich ist, sich über die Reihenfolge der Zeilen ein Urteil zu bilden. Alle Interpretationen, die etwas anderes in der Inschrift sehen, halte ich für verfellt<sup>2</sup>)

1) Ich habe zu zeigen versucht, daß auch für die Interpretation der Inschriften

waren weiter die im Sk. und allen Prakrits haufigen Ausdrucko puravara, grümavara (s. P.W. unter vara) zu vergleichen. Vegaam und Busapara mußten dann Figennamen sein. Die Stelle ware also etwa zu übersetzen. Von dem keatrapa Sudissa ist dieses Stuck Land gegeben worden, (namhich) der treffiche Ort Vevan und nuch der treff

von Manikiala und Bhattiprolu diese Tatsache von Wichtigkeit ist, JRAS 1909. S 660, oben S 220 Andero Beispiele bei Barth a a O S 387 2) Das gilt vor allem von der Interpretation, die Buhler von I gab 'The army has started in haste, the army is intent on wealth.' Schon Thomas hat das abgelehnt Es scheint, daß M. I und J einen Satz bilden chatrave Sudise una padhrauprateia reyaam dinam (dirna?) kadhararo busaparo kadhararo viya ayiya rva(?) paliste(1)na nisimo karita niyatito Sariastiiatana parigrahe imo padhraiiprateśo ist doch unzweifelhaft das Stuck Land, von dem in A die Rede ist (ise pradhravipratese). der nisimo der obenfalls in A erwahnte nisima, der auf diesem Strick Land stand Diese beiden gehorten nicht zu den Gaben der Stifterin die vielmehr nach A nur die Reliquien in dem nisima deponierto und einen stüpa und einen sangharama schenkte Wonn sie hier nochmals crwalint werden, so kann es sich nur um genaucre Angaben uber ihre Schenkung handeln. Und das ist für den nisima sicher, wenn auch die Zeile J 1 fast zerstort ist. Die Angabe über die Stiftung des nisima beginnt mit aviya, das einem Sh. api ca und ferner' entspricht. Das c des enklitischen ca ist y geworden, wie in ayariasa - acaryasya Dasselbe aviya findet sich am Anfang der genaueren Bestimmungen in der Inschrift der Urne von Wardak, wo Pargiter ca falschlich zu grug verandert (JRAS 1912, S 1962) Wenn in dem Vorhergebenden von der Schenkung des Landes die Rede ist, so mussen wir ein Wort für gegeben' haben, das nur dinam sem kann. Mit diesem dinam ist offenbar chatraie Sudise zu verbinden, in dem ich ebenso wie in B einen Instrumental, und zwar des Pluralis kadhataro busaparo kadhataro tiya tiya majestatis selie Es bleibt teyaam kann wiederum nur Sk api ca sem, mit Verlust des anlautenden a nach Vokal Es ist also von zwei kadhataras die Rede von denen das eme teyaam, das andere busaparo ist. Ich kann darin nur nahere Bestimmungen zu imo padhravipratešo erkennen kadharara kann kaum Sk skandhävara sein, das doch als khadharara erscheinen mußte, sondern enthalt wahrscheinlich im ersten Ghede das Wort kantha das im 'Nordarischen' in der Bedeutung Stadt vorkommt, aber gemeinarisch ist, denn Panmi (2 4 20 4 2 142, 6 2 124 125) kennt das Wort am Ende von Ortsnamen, wo es zum Teil zu kantha, n geworden ist Genau in derselben Verwendung finden wir das Wort noch heute in den zahlreichen zentralasiatischen Stadtnamen auf Land. kend Da die Levikographen 'Lehmmauer' als Bedeutung angeben, bezeichnet es ursprunglich wohl einen mit einer solchen Mauer umgebenen Ort. Mit kanthavara

Auch die Worte sarrasa Sakastanasa puyae können nur ein Teil der Schenkungsurkunde sein, und sie lassen sieh nur dahin verstehen, daß die Schenkung erfolgte 'zu Ehren des ganzen Sakastana'. Dann aber durfen wir daraus, meine ich, anch den Schluß ziehen, daß die Stifterin und ihre Verwandten, die ihren Namen nach unzweifelhaft Iranier waren, sich als Augehörige von Sakastana betrachteten oder, mit anderen Worten, Sakas waren. Fur den mahaksatrapa Kusulaa Padika und den ksatrapa Meyaki Mivika, von denen nur gesagt wird, daß die Schenkung zu ihren Ehren (punae) erfolgt sei, und fur den ksatrapa Khardaa, dessen Verhaltnis zu der Schenkung vorlaufig uberhaupt unklar ist, ist dieser Schluß allerdings nicht zwingend. Am nachsten liegt es aber doch, daß auch diese Personen, die jedenfalls in nachster Beziehung zu der Familie der Stifterin standea, Śakas waren1)

Die Namen dieser Sakas sind von Thomas, JRAS.1906, S. 208ff und Ep Ind IX, S 139f. besprochen worden. Er sieht sie teils als 'iranisch', teils als 'skythisch' an. Die meisten sind naturlich, da es sich um eine Inschrift in einem Prakrit-Dialekt handelt, in indischer Weise flektiert. Von männlichen Namen findet sich der Genitiv auf -asa in Rajulasa, Kharaostasa, Khardaasa, Kusulaasa Padikasa, (Merakisa), Minikasa Ein Instrumental muß dem Zusammenhang nach in Haynarana und, wie schon bemerkt, in Sudase, Sudise vorliegen Der Nominativ geht auf -o aus in Nauludo, Kharaosto, Khalasamuso, auf -a in Khalamasa und Mara Daneben findet sich aber auch ein Nominativ auf sin Kalm. Neben Kalni steht Kamuo Es kann kaum zweifelhaft sein, daß das ein prakritisiertes Kamui ist Auch der schon aufgeführte Gemtiv Meralisa, nach prakritischer Weise gehildet wie Sakamunisa (= Sakyamuneh), laßt auf einen Nominativ Meraki schließen, der mit Kalus, Kamui auf einer Stufe steht?) Meraks ist aber sicherlich ursprunglich ein g-Stamm, und so darf man wohl daran erinnera,

liche Ort Busapara Und ferner hat . . . . . den maima machen la sen und geschenkt zum Eigentum der Särvästnädas.

Die zweite Stelle, die keine Beziehung zu der Schenkung zu haben scheint, ist K L ayarıasa Budhatevasa utaena ayımısa (oder ayımıta), was Thomas übersetzt\* Trough the elevation of the acharya Buddhadeva, Ayimisa ' Ich halte es für viel wahrscheinlicher, daß utgeng einem Sk. udakeng entspricht und daß der Satz entweder mit dhamadana (H 2) schloß oder ein Wort wie 'gegeben' in dem vorläufig rätselhaften ayımısa oder ayımıta steekt. Der Satz würde sich also auf die Übergabe der Stiftung 'init Wasser', d.h unter Ausgießung von Wasser, beziehen Was sonst noch zu diesem Satz gehört, wage ich allerdings nicht zu bestimmen \*

1) Die zweite Inschrift aus dem nördlichen Indien, in der man eine Erwähnung der Sakas zu finden geglaubt hat (Buhler, Ep Ind I, 396, V Smith, ZDMG, LXI, S 404ff ), Nr. 94 memer Liste, enthält die en Namen nicht Die Lösung der Schwierighest hegt allerdings ganz wo anders, als wo Fleet, JRAS 1905, S 635ff sie sucht, wie ich an anilerem Orte zu zeigen gedenke

2) Andere Formen, wie Ayasia(01) Komusaa, von Thomas als Genitiv zu Ayasi Kömüst gefaßt, Ayımısı, mussen als zu unsicher beiseite bleiben

daß auch das 'Nordarische' von a Stummen einen Nominativ auf a oder i bildet')

Auch die Beurteilung der einzelnen Namensformen leidet unter dem Umstand, daß die Namen zum Teil prakritisiert sind oder wenigstens sein können. Wenn das kha von Kharaosta, wie Thomas annummt, durch Prakritisierung aus ksa entstanden ist?), wurde der erste Bestandteil des Namens genau zum 'Nordarischen' stimmen, in dem arisch \*ksatra, nach Analogie von ksīra aus \*ksatra, pūra aus \*putra, \*ksāra lauten mußte Auch der Name Sodāsa (Sudasa, Sudisa) scheint sich durch die konstante Schreibung mit zerebralem da zum 'Nordarischen' zu stellen

Die Mutter der Stifterin heißt Abuhola Thomas bemerkt (Ep Ind IX, S 140), daß Abuhola zweifellos aus zwei Ghedern hestehe, abu, das in 'Aβουλίτης wiederkehrt, und höla, einer Variante von hora, das in Spala hora, dem Namen des Bruders des Vonones, erscheint3) Thomas hat dieses hora weiter mit einem anderen Worte zusammengebracht, das in der Lowen-Inschrift selbst erscheint. Die Furstin machte die Schenkung zusammen mit einer Anzahl von Verwandten und atrafte lürena horakaparın arena 'mit dem Harem und der Begleitung von horakas' Horaka ist kein indisches Wort Thomas meint, da ahura im Sinne von 'Prinz' gehraucht werde und da sich die Form hora in dem gewohnlichen (sassanidischen) Namen Hormisdas finde, so hege kein Grund vor, zu hezweifeln, daß dies die Bedeuting des zweiten Teiles des Namens Abūholā sei und daß ihr horal apari vara ihr 'Gefolge von Prinzessinnen (oder Damen)' sei Ich hahe schon JRAS 1909, S 650f hemerkt, daß es wenig wahrscheinlielt sei, daß die Prinzessinnen neben oder vielmehr hinter dem antahpura erwahnt wurden und daß horala vielmehr die Kurzform eines horamuria sei das in der Manikiāla Inschrift 1) vorkommt und hier dem Zusammenhange nach einen

<sup>1)</sup> Leumann a a O S 126

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Thomas verweist Ep Ind IX, 139 auf den ksatrapa Namen Kharapallana in den Sarnath Inschriften (Nr 925 und 926 memer Liste) und die verschiedenen Formen für den Namen des Stammes des Nahapana kşaharda, Chaharata, Kha kharata Khaharata Ich bezwenfle, daß das Strichelehen, das an dem r von Kharaostasa in A 4 erscheut (in E I vermag ich es micht zu erkennen), die Bedeutung h hat, wie Thomas anzunehmen geneget ist Auf den Yunzen lautet der Name sicher Kharaosta

<sup>3)</sup> JRAS 1906, S 209 hat Thomas Spalahora als Ahura zum Schilde habend erklart, man sollte aber doch m emem solchen Kompositum den Namen des Cottes an erster Stell, erwarten Just: Iranselse Namenbuch, S 406, laßt hora unerklart

<sup>4)</sup> Diese Inschrift enthalt noch ein anderes Wort, dessen Lautform mit dem Nordarischen überenstimmt genacht Instr Plur von paraa = nordar gafüt aus gefüra (Leumann a a O S 49) Da aber anlautendes år auch sonst in dem Dialekt des nordwestlichen Indiens zu g wird so ist es wahrscheinlicher, daß die Nordarier die Fornig gefüt und nanloge Formen, wie genaman, gadda, eben diesem Dialekt ent leinten, als daß in der Inschrift das Wort im 'nordarischen' Gewande erscheinen sollte Die Inschrift enthält ferner zwei Tremdamenn auf, die sich den vorlier begrochenen zur Seite stellen, den eines Satmpen, I teå, und den einer Person, deren

Beamten bezeichnen muß, der etwas mit dem buddhistischen Kultus zu tun hat. Dieser Terminus findet nun seine Erklarung vielleicht in einem 'nordarischen' Wort Leumann hat (a. a O. S. 6) in hochst scharfsinniger Weise erkannt, daß hora (auch haura gesehrieben: Nom. hori) im 'Nordarischen' der Vertreter von Sk. dana 'Gabe, Freigebigkeit' ist Steckt dieses hora in dem horamutta und horaka der Inschriften, so ist zu erwarten, daß der Titel einem indischen Titel mit dana im ersten Gliede entspricht. Das scheint in der Tat der Fall zu sein. In der Manikiala-Inschrift wird der General Lala, der den Stüpa errichtet, der horamurta in dem vihära des Leatrapa Veesi genannt1); in der Kupferplatte von Taxila erhalt Patika, der Sohn des Leatrapa Liaka Kusuluka, der eine Buddha-Reliquie deponiert und ein Kloster stiftet, den Titel mahadanapati2). In der Löwen-Inschrift mussen die horakas ahnliche hochgestellte Personen sein, die dem huddhistischen Orden gegenuber die Stellung von 'Gabenherren' einnehmen, und offenhar hahen wir in den Namen in C-Er Kalui, Nauludo, Kharaosto, Khalamasa, Maja, Kamuio, deren Anfzahlung doch einen Zweck haben muß, die Liste dieser horakas, die an der Zeremonie der Deponierung der Buddha-Reliquien terlnahmen3). Auch am Ende der Personennamen durfte ein Wort wie 'Gabe' nicht ingeeignet erscheinen, wenn man hedenkt, daß von den westlichen Ksatrapas, die Sanskritnamen angenommen haben, ungefahr ein Drittel Namen auf daman tragen, daß kaum etwas anderes als 'Gahe' bedeuten kann4) Nun ist das Wort hora, das Leumann zu ved sabar und saparvati stellt, soviel ich weiß, auf das 'Nordarische' beschrankt. Sollte es daher in Zukunft gelingen, den zweiten Bestandteil von horamurta im 'Nordarischen' in der Bedeutung 'Herr' nachzuweisen, so konnten nicht nur die ohigen Erklarungen, sondern auch die Identitat des Nordarischen mit der Sprache jener Fremdherrseher als gesichert gelten, in den hisher veröffentlichten Textstucken habe ich das Wort nicht gefunden

Wir durfen aber die Moglichkeit nicht aus den Augen verlieren, daß horamurta nur eine ungenaue Wiedergabe des fremdsprachlichen Wortes ist und daß uns dasselbe Wort in anderer Schreibung in drei Brähmi Inschriften Stand night angegeben ist, Khinger \* Beide sind in indischer Weise flektiert Instr

Veestena, Khujactena, Gen Veestesa

1) JRAS 1910. S 666 2) Ep. Ind IV. S 56

3) Man konnte auf die Vermutung kommen, daß horaka nicht die Kurziorm von horamurta, sondern von horapäthala 'Astrolog' sei, das Mahāvastu III, 178 belegt ist. Allem dagegen spricht, daß Astrologen in keiner anderen buddhistischen Inschrift als Teilnehmer an den Stiftungszeremonien erwahnt werden und daß die oben erwahnte Liste von Personennamen dann unerklärt bleiben wurde.

4) Es sind Jayadaman, Rudradaraan, Satyadaman, Jiyadaman, Saraghadaman, Viradaman, Yasodaman, Bhartrdaman. Bei der Wahl gerade von daman anstatt des gewöhnlichen datta oder dinna hat vielleicht die Rucksieht auf ein einheimisches dima mitgespielt, wie es offenbar in Damaysada, Spalagadama vorliegt (vgl Rapson, a a O S CV), es scheint mir aber unmöglich, jene Namen als Komposita eines indischen und eines nichtindischen Wortes zu betrachten

aus Mathurā vorhegt, dio R D Bandyopādhyāya zuletzt herausgegeben hat1) Die Inschriften sind leider sehr nachlissig geschrieben und, nach den Abklatschen zu urteilen, die ich der Freundlichkeit des Herausgebers verdanke, stellenweise stark verwittert. Am deutlichsten ist das Wort. auf das es luer ankommt, in Nr 127 Ich lese danam visiasikasya Vaka mihirasya sahā putrena horamurndagena2) In Nr 141 lautet dis dritte Wort Vragamihirāsya3), das letzte wahrscheinlich horamurdiagena Das über geschriebene r ist nicht ganz deutlich, aber doch wahrscheinlich, und am unteren Ende des vierten al sara ist ein Strich sichtbar der dem va das Ausselien eines Lha gibt4) Daß aber nur ein za gemeint sein kann, zeigt die dritte Inschrift Nr 128, wo wenigstens das aa außer allem Zweifel ist Hier sind die beiden Wörter Vakamihirasua und wahrscheinlich horamur nadvagena zu lesen, das ubeigesehriebene r ist unsicher, aber möglich Schon das Schwanken in der Schreibung des letzten Wortes verrat, daß es sich luer um ein Fremdwort handelt, und eine der vorkommenden Ver schiedenheiten findet sich gerade auf dem Gebiet des Nordanischen wieder In den von Hoernle publizierten Siddbamätrkäs und ebenso in der Usnisavijavadhārani aus der Steinschen Sammlung 5) stelit regelmaßig ud an der Stelle wo wir d erwarten sollten wahrend in den 'nordarischen' Texten stets d geschrieben zu werden scheint\*) So wurde sich auch hier horamurndagena neben horamurdiagena erklaren. Die Schreibung horamur nadragena kann kaum etwas anderes sem als ein ungeschickter Versuch, die schwierige und im Sanskrit nicht vorkommende Verbindung rndig aus zudrucken Was das 1a betrifft so laßt sich solange die Etymologie des Wortes night feststellt nur sagen daß gerade diese w Diphthonge im 'Nord arischen' uberaus haufig sind?) Horamurndvaga kann naturlich der Name des Sohnes des Vagamihira sein in dem Falle ware es wolil auf Ahura Mazda zuruckzufuhren Ebensogut kann man aber auch ubersetzen 'die Gabe des visiasikas) Vagamihira samt seinem Sohn dem horamurndiaga' und da es sich zweifelles um eine buddlustische Stiftungsurkunde handelt. horamurndiaga dem horamurta und horaka der anderen Inschriften gleich

<sup>1)</sup> Journ Proc Beng As Soc N S Vol S 242f Nr 8--10 - Nr 127, 128 and 141 memer Liste

<sup>\*)</sup> Den Segenswunsch der in allen drei Inschriften folgt, lasse ich hier fort \*) Das i wird auch in dem Segenswunsche in den Sanskritwörtern detra und bhautatt donnelt erseknieben

<sup>4)</sup> Daher las Bandyopadhyaya Horamudki atena

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> JRAS 1911 S 460ff Ich verdanke den Hinweis auf diese Schreibungen Herrn Prof Konow Wahrscheinlich erklart sich so auch die Schreibung Somdusa (für Sondusa) in der Wathura Inschrift Ar 82 menter Lis e

<sup>5)</sup> Ebenda S 467

<sup>7)</sup> Leumann a a O S 40ff

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Listashka (Listashka in Nr. 128) schemt em Hofamt zu bezeichnen. Divyav 188 wird von einem Brahmanen erzählt, sa zujäd Prasenajitä Anusalena hastima dhjasyopan i istaliala (USS) instanda i intrählah) sid apitah.

stellen.\* Auch der Gebraueh des fremden Wortes ware hier durchaus begreiflich, da der Stifter ja schon durch seinen Namen als Iranier gekennzeichnet ist!)

Fur die Bestimmung der Nationalität der nördlichen Ksatranas kommt. wie schon bemerkt, noch ein Zeugnis in Betracht, das man bisher, soviel ich weiß, fur diese Frage unbenutzt gelassen hat, die Legenden ihrer Munzen. Die Gemahlin des Raiüla nennt sich in der Löwen-Inschrift die Mutter\* des Kharaosta Von diesem Kharaosta besitzen wir Munzen, die zuletzt Rapson ausfuhrlich behandelt hat2) Die Vorderseite zeigt das Bild des Satrapen zu Pferde und eine Inschrift in griechischen Buchstaben: XAPAHULTE ΓΑΤΡΑΠΕΙ ΑΡΤΑ Υ□Υ. Die Ruckseite tragt das Bild eines Löwen und die Inschrift in Kharostbi-Schrift: chatrapasa pra Kharaostasa Artasa mitrasa: eine Munze liest Ortasa statt Artasa. Die Kharostlu-Legende ist vollig klar bis auf das pra, dessen Bedeutung bisher nicht festgestellt ist. Ich möchte cs als Abkurzung von pratima (= pratimā) erklaren: 'das Bild des chatrapa Kharaosta, des Sohnes des Arta (oder Orta)'. Daß, streng genommen, diese Legende nur fur die Vorderseite paßt, scheint mir nichts auszumachen, da die Kharostbi-Legende offenbar als Übersetzung der griechischen Legende gedacht ist. In der letzteren las noch Rapson den funften Buchstaben als M: daß es ein H mit dem Lautwert & 1st. hat Fleet erkannt 3). APTA YOY muß dem Artasa putrasa der Kharosthi-Legende entsprechen Die Form voc fur vióc ist in Griecbenland seit dem vierten Jahrhundert bezeugt\*) und kommt, wie Rapson zeigt, auch auf einer parthischen Munze des Gotarzes (AD 40-51) vor. APTA scheint eine unflektierte Form zu sein. Es ist sicherlich die Kurzform eines der vielen mit Arta- rehildeten iranischen Personennamen Es bleibt der merkwurdige Ausgang der beiden ersten Formen auf El, der bisher unerklart geblieben ist Es kann wohl nicht zweifelhaft sein, daß El in dieser Zeit den i-Laut bezeichnet: die Formen,

<sup>&#</sup>x27;) Speziell 'nordarisch' ist der Name aber meht, da wir nach Analogie von keire usw -mira anstatt -mihra erwarten mußten. Anderseits ist aber auch gerade bei einem Wort, wie wihnen die Entlahmung aus einem Bullekt, in den anderen leicht betreiflich.

<sup>\*)</sup> JRAS 1995, S 792ff Die Bedenken Buhlers gegen die Identifizierung des Kharnosta der Muncen and von Rapson besprochen worden Der erste Grund, den Buhler auführt, die Verschiedenheit der Namensform, ist durch Rapsons Lesung und die nachher erwähnte Entdeckung Fleets hinfalbig geworden \* [Ahei die zweite Schwierigheit sit, wie zur scheunt, sehon durch Rapson gelöst worden. Is ist allerdings kaum daran zu zweifeln, daß die Stifterin in der Inschrift der erste Gemahlin des mahlkgeringe Rägids und den Munzen als der Sohn des Arta oder Orto bezeichnet Aus den Worten der Inschrift geht aber, wie Rapson hervorgehoben int, Jenieswegs hervor, daß Kharnosta der Sohn des Räjüla war, er kann sehr wohl der Sohn der Nadas Akasa aus einer früheren Elie sen ]

<sup>2)</sup> JRAS 1907, 5,1029, 1041ff.

<sup>1)</sup> Blass, Aussprache des Grecheschen<sup>3</sup>, S 50.

um die es sich handelt, sind also Kharaostī satrapī. Der Genitiv Y\(\text{\text{\text{\text{\text{satraost}}}}}\) vind die Tatsache, daß in der Kharosthī-Legende die beiden entsprechenden Worte im Genitiv stehen, maehen es umzweifelhaft, daß diese Formen auf -ī Genitive Singularis sind. Im 'Nordarisehen' lautet der Genitiv von a-Stammen auf a, i aus. Die Formen der Munzlegenden stehen also den 'nordarischen' Formen nahe, aber sie deeken sich nicht vollig mit ihnen. Da die nordarischen Texte so, wie sie ums vorliegen, sicherlich viel junger sind als die Munzlegenden, soist naturlich die Annahme nicht ausgeschlossen, daß der Vokal im 'Nordarischen' spater verkurzt worden ist. Die Endung -ī kann aber naturlich noch aus einem anderen iranischen Dialekt stammen; im Soghdischen z. B. liegt der Genitiv Singularis auf -ī ja tatsachlich vor.

Eine Bestatigung dieses Ergebnisses liefert die Legende der Munzen des Rājūla oder Rājūvula, des Stiefvaters des Kharaosta. Auf den Munzen, die griechische und indische Legenden tragen, lautet die griechische nach der gewöhnlichen Lesung BACIAEI BACIAEWC CWTHPOC PAIY1). die indische in Kharosthi-Charakteren apratikatacakrasa chatrapasa Ramunlasa oder chatrapasa apratihatacakrasa Rajuvulasa. Auffallend ist hier der Widerspruch, der zwischen den Titeln der beiden Legenden besteht dem einfachen 'Satrapen' steht anscheinend ein 'Konig der Könige' gegenuber2). Noch auffallender ist die Form BACIAGI, die naturlich kein Griechisch ist. aber auch nicht Genitiv Pluralis mit iranischer Eudung sein kann Die Lösung dieser Schwierigkeiten hat, wie ich glaube, Andreas gefunden, der vorschlagt, BACIAEWC CWTHPOC PATY BACIAEI zu lesen Rajuvula hat unzweifelhaft die Munzen Stratos II, nachgeahmt Er hat daher unverandert auch die Titel ubernommen, die in Stratos Munzlegende erscheinen BACINER COTHPOC CTPATRING YIOY CTPATRINGCO). PAIY BACINEI macht fast den Eindruck, als oh es eine halb grazisierte Wiedergabe von Rājūvula sem sollte Die gewolmliche Annahme, daß PATY Abkurzung des Namens sei, weil fur den vollen Namen der Raum nicht ausreichte, ist im Grunde recht unwahrscheinlich Wenn man aus Raummangel etwas abkurzen mußte, so hatte man doch wohl cher die Titel als gerade den Namen gekurzt Wie dem aber auch sein mag, BACIAEI ist jedenfalls wieder ein Genitiv Singularis von βασιλεύς, das hier als iranisches Lehnwort und daher mit iranischer Flexionsendung erscheint4).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Rapson, Indian Coins, § 33, Plate II. Nr 5, Fleet, JRAS, 1907, S 1026ff. Fur PAEY erscheinen angebieh allerlei Varianten, die Fleet zusammengestellt hat Sie seheinen nur recht unseher zu sein

<sup>\*)</sup> Die zweite Klasse von Munzen die-es Herrschers zeigt die Brähmi-Legende mahähhatapasa Räjuculasa (Fleet a a O S 1026), ein Titel wie räjätiräja ist aber für Räjüvula nicht bezeigt

<sup>3)</sup> Rapson a. a O Plate II, Nr 4

Andreas schreibt mir Zu der Bezeichnung der Endung des mittehranssehen Casus obliquits durch er hefert die Liste der koppadoksischen Monatanamen (Lagarde, Ges Abb S 259ff) ein sehr schönes Seitenstück. Der Namo des vierten Monats

Gegen die Identifizierung des 'Nordarischen' mit dem Sakischen scheint nun aber eine gewichtige Tatsache zu sprechen. Der Name des Kaniska erscheint in den griechischen Munzlegenden bald im Genitiv als KANHPKOY, bald im Nominativ als KANhPKI, der des Huviska, wie es scheint, stets im Nominativ als OOHPKI, OOHPKE, OOHPKO1) In einigen Inschriften von Mathura, Isapur und Sanei, Nr 21, 69a 72, 149a, 161 meiner Liste, werden Kaniska, Vasiska und Vasudeva mit dem Titel sahi bezeichnet. Die Wort steht stets unmittelbar vor dem Namen und außer in 72 hinter devaputra. In 21, 692, 161 ist es unflektiert, in 72 erhalt es die Sanskrit Nominativendung, obwohl der Name im Genitiv steht (sahir Viāsuderasya), in 149a erscheint es im Genitiv, flektiert wie ein Sk 1 Stamm (saher Vvasiskasya) Auf den Munzen fuhren Kaniska Huviska und Vasudeva ferner den Titel PAONANO PAO In der Inschrift des Sumu dragupta zu Allahabād erklart der König daß er geehrt werde Davra putrasahısahanusahı Saka Murundash Danaputrasahı geht sicherlich auf die Kusanas die allem den Titel devaputra, und zwar wie wir sahen, in Ver bindung mit sahi fuhrten die eben erwahnte Munzlegends macht es wahr scheinlich daß der ganze Ausdruck darraputrasahrsahanusahr auf sie zu beziehen ist. Wir haben also in den Inschriften und Munzlegenden der Kusanas einen Nominativ Sing auf i einen Gemtiv Plur auf anu') Das sind genau die Endungen die wir im Nordarischen' bei a Stammen in den betreffenden Formen finden Es ist das Verdisiist A von Stael Hol steins zuerst auf diese Tatsache hingewiesen zu haben3) Er hat da die Kusanas Tukharas waren daraus den Schluß gezogen daß der 'nordarischen' Sprache die Bezeichnung tocharisch' zukomme. Ich glaube daß dieser Schluß micht zwingend ist. Erstens ist damit schwerlich der bekannte Kolophon der Maitreyasamiti zu vereinigen auf Grund dessen die friher sogenannte Sprache I tocharisch getauft worden ist Zweitens finden wir unter den zahlreichen Namen von Gottheiten die auf den Munzen der Kusanas erscheinen auch meht einen einzigen mit der Endung : Die Ubereinstimmung mit dem Nordarischen beschrankt sich also auf den Titel und die Endung der Namen Wenn es aber richtig ist daß die nörd hchen Katrapus Sakas waren und ihre Sprache das 'Nordarische' war so wurde sich jene Übereinstimmung ohne Schwierigkeit aus den historischen

lautet dort Trinei, das em mitteliranisel es Tire (oder Tri) wiedergibt, man ver gleiche damit armen Tre den Namen des verten armenischen Monat aus Tri und varazimisch dire oder dire (Berum Chronol S عند المعالية), 5 48 de Hds المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية

Ansgabo II 200ff

) Andere Varianten the fir insere Frage Lime Rolle spiclen übergehe ich

) Das griechische ANO Lann für änn stehen wie BOAAO für Bud II a. gt.

Tookarisch und die Spracle II Bulletin de l'Acad'smo Impér ale d's Sciences
d St Pétersbourg 1908 S 1367ff

Verhaltnissen erklareu lassen. Wie man auch über die genaue Zeitbestimmung der nördlichen Kşatrapas deuken mag, sicher ist, daß samtliche Inschriften aus ihrer Zeit, in Brahmi wie in Kharoşthī, alter sind als die Inschriften aus der Zeit des Kaniska und seiner Nachfolger. Wenn also die Palaographie in chronologischen Fragen überhaupt mitzusprechen hat, waren die nördlichen Kşatrapas die Vorganger der Kuşanas im nordwestlichen Indien Dann aber steht nichts der Annahme im Wege, daß sie die Titel der Sprache ihrer Vorganger entlehnten und im Zusammenhange damit auch die Namen nach Art dieser Sprache flektierten, so wie sie sie in den griechischen Munzlegenden mit griechischen Endungen versahen

Es wird niemand einfallen, über die Fragen, die hier behandelt sind, sehon jetzt ein definitives Urteil zu fallen. Die Hypothese, die übrigens sehon A. von Le Coq angedeutet hat 1), daß das 'Nordarische' die Sprache der Sakas sei, scheint mir indessen so gute Grunde für sich zu haben, daß ich mich für berechtigt hielt, sie dem Urteil der Iranisten zu unterbreiten. Es freut mich auch, mitteilen zu konnen, daß wenigstens der Punkt, von dem ich bei der Untersuchung ausging, jetzt völig sicher steht Von Herrn D. R. Bhandarkar erhalte ich soeben Abklatsche der vor einigen Jahren in Andhau gefundenen Inschriften des Rudradäman's). In allen diesen ist der Name des Vaters des Caştana vollkommen deutlich Isämotika's geschrieben, nicht Ghsamotika.

## Die Pranidhi-Bilder im neunten Tempel von Bäzäklik.

In dem neunten Tempel von Bazaklik bei Murtuq<sup>4</sup>) waren die Wande des Korridors, der um die Cella herumlauft, nut funfzehn gewaltigen Bildern geschmuckt, die die Pranidhicaryā des Bodhisattva unter fruheren Buddhas darstellen Solche Pranidhi-Bilder sind in den Höhlen von Turfan und insbesondere von Bazaklik überaus haufig, eine genaue Wiederholung des ganzen Zyklus schemt aber nur in dem Tempel Nr 4 vorzukommen<sup>4</sup>). Die Malereien, die sich jetzt samthel im Berliner Museum für Völkerkunde befinden, sind bis auf zwei Bilder ausgezeichnet erhalten. Vorzugliche Re-

<sup>&#</sup>x27;) JRAS 1909, S 318 'Some fragments in Cupta writing and in the language termed by Leumann 'Sprache II', and which I suppose to be, in consequence of geographical and historical considerations, the lost language of the Saka, were also found here'.

<sup>3)</sup> Nr 964a raciner Liste

<sup>2)</sup> Die Lange in yså schemt rau meht gegen die oben vorgeschlagene Etymologio zu sprechen. In den Inschriften wird stets auch Gögtana geschrieben. Wahrscheinlich entsprach der Vokal in der ersten Silbe der beiden Narien nicht genau dem samyta a des Indischen und man schwankte daher zwischen der Bereichnung durch a und d.

<sup>4)</sup> Die Zahlung geht auf Grunwedel zurück, Altbuddhistische Kultstätten in Chinesisch-Turkistan, S 259f

<sup>\*)</sup> Grunwedel a a O S 237ff

produktionen der dreizehn vollstandigen Bilder hat A v. Le Coq in seinem schönen Werk 'Chotscho' auf Tafel 17—29 gegeben')

Nach oben wird jedes Bild sowohl im vierten wie im neunten Tempel durch eine weiße Tafel abgeschlossen die zur Aufnahme einer Inschrift bestimmt war, eingetragen sind die Inschriften aber nur im neunten Tempel Sie sind in zentralasiatischer Brähmi geschrieben und in Sanskrit abgefaßt und lauten folgendermaßen<sup>2</sup>)

- ı || upasthıto brāhmanena Mahendro lokanāyakah
  yyentākakarmanā ga[ndhai](h) kālenagarūnā tathā
  viharam krtiā sarvai ca upasthānai nimantrita ||
- 2 || Tamon[u]do mahabhāgo rūjabhūtena pūjitah nānāratnavicitrena tulena prativāditah — ||
- nanarainaricurena tuiena pratipiaian ||
  s || tatraira nagare ramye Sikhināmā yasasvih
- sambuddhah śresthibhūtena vahārai puzito mayā ||
- || Asemamkaro narādītyo rajabhūtena pūjītah jyentakakarmanā gandhai(h) kālenagarunā tathā
- vihārānām sahasrais tu sastibhi sa nimantritah || 5 || narendrena mayAnanda Simha simhaparākrama
- chatrena rainadandena püşito narapfufufugazah ||
  e || hastvassena susarnena naribbs rainamsilishih
- 6 || hastyastena sutarnena naribhi ratnamuklibhih
  sannām Jinanam pujārtham udyanam sresthina krtam ||
- ı || dıstıa Dıpamkaram buddham dyutımanlam yasasısınam mlapadmaı puyılarām saptablır manavas tada dvittyāsamkheyāva[sāna]
  - s || puzito mantratnena Sunetro lokanāyaka viharena ca ramijena sresthibhutena me tada
  - 9 || rāyña sutāham abhuvan purvam anyāsu jātisu bhr(āta)ram Ratnasikhi samdipataila upasthitah — || prathamasamkheyavasana ||
  - 10 | Uttaro manarobhuram Kasyapo dvrpadottame n 1 alavaca śrutrā pravrayyayā krta matrh
  - n 2 alaraca śrultā pravrayyayā krta matsh trityasamkheyasarragunābhyasarasanah || 11 || Vasisthasyāgamanam śrulta sresihi pritimana bhayan
- 11 || Vasisinasyajamanam srintu sresum priumana omata udyānam mandayittā ca triharam Lārayāmy aham 12<sup>3</sup>) || reibhuto hy upālistiham [S] | trelokanayakam
- valkalena manäpenäcehadito nä maya

  14 || Angrasamm aham driträ nadidiram upägalam
- sārthavahena me navā nadyam ultarito munim ||

<sup>1)</sup> Vgl. auch die Linleitung ebenda S 14ff. Finzelne Stucke aus den Prapidlis bildern des vierten Tempels sand auf Tafel 38 und 37 reproduziert.
5) Gil seen nach den Origonilen. Trgainzie Buchstaben sind in runde, beschild gte.

in eckige Klaumern gesetzt

1) Die Aufschrift des zwölften Bikles ist nicht erhalten

15 || fridhifiat punta buddh(o) [puna1] manorathah] dharmaraya[m] ca me (prapiam ra) abhutena sraddhaya - ||

Das richtige Verstandnis dieser Verse vermittelt uns ein Text der uns als ein Abschnitt des Mahavastu überliefert ist ursprungheh aber sicher hch ein selbstandiges Werk war") das Bahuhuddhasutra (Mv III 224 bis 200) Der Inhalt ist folgender Der Buddha teilt zu Sravasti im Jetavana dem Ananda mit daß er heschlossen habe drei Monate lang mit einem einzigen Topf3) Almosen versehen nach Art der früheren Buddhas zu leben4) er möge Sorge tragen daß memand ihm nahe. Der Buddha führt seine Absicht aus und als er sich nach Ablauf der drei Monate wieder zeigt wird er von Ananda begrußt und erklart ihm er habe in der angegebenen Weise einen Kalpa oder den Rest eines Kalpa zubringen können denn das sei die Eigentumlichkeit auch der früheren Buddhas Dimals Ananda vor unzahligen Zeiten vor unermeßlichen unzahligen Zeiten war ein Tathagata ein Arhat ein vollkommen Erleuchteter Indradhvaja mit Namen Zur Zeit des Indradhvaja aber Ananda des Tathagata des Arhat des vollkommen Erleuchteten war eine Residenzstadt Indratapana mit Namen Diese Stadt wird in großer Ausführlichkeit nach dem ublichen Schema be schrieben. An die Beschreibung schließen sieh ein mar Verse über Indra dhyaja die inhaltlich nichts neues bringen. Es folgt eine Liste von weit uber hundert Namen von Buddhas von denen jeder seinen jedesmahgen Nachfolger verkundet hat (vyakarsit) sie reicht von Indradhvaja his auf den historischen Buddha und den kunftigen Buddha Maitreva Die ein tönigen Formelreihen werden nur gelegentlich durch ein paar Strophen die die Angaben über einen Buddha rekapitulieren oder erganzen und durch Stadtbeschreibungen nach dem Typus der Beschreibung Indratapanas unterbrochen So wird hei Sirasalivaya Puspayati geschildert bei Supatra Abhayapura bei Sudarsana Devapura bei Sakyamuni der aber nicht der Instorische Sakvamuni sondern einer der beiden Vorganger gleichen Namens ist Simhapuri bei Dipamkara Dipavati bei Maitreya Ketumati

Dann geht die Erzahlung in Versen weiter<sup>5</sup>) Der Verkunder der Buddhas bis auf die Gegenwarts) der Lenker der Venschenstiere von

<sup>1)</sup> puna ist n cht ganz s cher 2) \gl aber Anm 5

<sup>3)</sup> ekapındapütrena r chtiger ware ekapı ulapatena

<sup>4)</sup> purmakānām tatlāgatanām eshärehs esharreyam

<sup>1)</sup> Ich lalte es für sehr wahrscheinlich daß dieser metrische Teil erst nach träglich mit dem vorangehenden durch den Emschub der ersten Strophe verbunden ist aber diese Verbindung muß schon vor der Aufnahme des ganzen Abschnittes in das My hergestellt gewesen sem da sonst der Titel Bal ubu idl asutra am Ende des prosaischen Abschnittes stehen wurde

<sup>9)</sup> Senart hest ävand tabuddhänäm de Handschriften faben ävand tänäm buddhānām, āvandikā n buddhānām was alles keinen Sinn gibt. Ich vermute ävad to buddhana n arad to 1st halber Ardl amagadhismus für yarad to 1gl ara ite in Asokas Saulened Lt TX

Indradhvaja bis auf den kunftigen Mantreya, der Lehrer strahlt wie de Sonne. Den majestatischen Mannlowen, den Jina, der die Luste besiegt hat, fragt Ananda im Acokārāma "Wunderbar ist der Ruhm des Erhabenen, wunderbar sein Ruf in den zehn Himmelsgegenden! Welehe Tat tat der Erhabene, daß er in der Welt sant der Götterwelt strahlt" Der Buddha gibt ihm den Grund an er strahlt über alle Götter- und Brahma-Welten in unvergleichlichem Ruhm, weil er die früheren Buddhas geehrt hat (satkitā mayā) Diese früheren Buddhas werden mit Namen aufgezählt, es sind nur die letzten vierzehn der vohergehenden Liste, von Dipinmkara bis Kāšţaja Es folgen weitere Ausenandersetzungen des Meisters über die Zeit und die Lebensdauer dieser Buddhas, über die Etymologie ihrer Namen, über die Kaste, der sie angehörten, usw Dann gibt der Meister die Art der Verehrung im einzelnen an

caturmahapathe destra lokayyestham Dipamkaram \ jatilam prastate hrsto bodhim prarthento anuttaram | suvarnapuspam grahetvāna krtāmsals Sarvābhibhum okiresi bodhim prārthento anuttarām !! hemapındasamlasam puspam grahetra puspana amjalım Padumuttaram cokree ham bodhim prathento anuttaram | Atuuccagami bhagaiam lokasya anukampako ! hıranyena okure ham bodhım prärthento anuttaram || Lasottaram mahābhāgam bhiksnsamghapuraskrtam upasanena pratimane bodhim prarthento anuttaram | aamdhām arahetvā surabhıgamdhā mahārahām | Sal yamunın okire ham bodhim prarthento anuttaram surarnarupyavaidūryam grahetrāna Irtomiali Arthadarsım olire ham bodhun prarthento anuttaram !! Tisuam caham lokanatham sammukha ham abhistare ! pratyutpannaprayogena bodhim prarthento nutturam [] Pusyam caham samapanno samhesto pramaliketo | namasyamāno asthāsi bodhim prārthento nuttarām || Vipasyım dretvâ ägatam purnamäsi va candramam ! annam prastare marge bodhun prartheuto nuttaram Sikhinam lokarthecaram bhiksusamahapuraskrtam ! tarpesi khadyabhoyyena bodhim prarthento nuttaram l'isvabhuvam ca maharhehi cirarehi sasravakam acchadaye samprahr to bodhim prarthento auuttaram | trihi ca lokanāthehi brahmacaryam care aham Kāšvano mām vivākārsi bodhim prānsvasi anultarām

Die letzten acht Strophen beriehen sich auf die Linge der Zeit, die der Meister als Bodhrattva dureiliebte, bis er endlich die Bodhi erlangte "So sprach der Erhabene und die Weit der Götter, der Menschen und der Dimonen freute sich über die Rede des Erhabenen" "Zu Endeist das Bahubuddhasüta". Die Ahnlichkeit zwischen diesem Text, insbesondere den wortlich zitierten Strophen, und den Bilderversen ist unverkennbar. In den Bilderversen 3, 5, 8, 9, 10, 11, 13, 14, 15 wird von dein Verehrenden in der ersten Person gesprochen, diese Verse sind also dem Buddha in den Mund gelegt, genu so wie im Bahubuddhasütra. Es ergibt sich weiter darans, duß auch in den Bilderversen 1, 2, 4, 6, 7 ein mayā oder aham zu erganzen und zu übersetzen ist '(von mir), als ieh ein Brahmane war', usw. Daß es sich um den Buddha in einer früheren Existenz handelt, ist übrigens in 2 und 4 durch den Gebraich des Komposituns mit bhuta angedeutet, mit dem rayabhütena in diesen Versen vergleiche nian sresslibbütena. mayā oder me in 3, 8, me. (rā)jabhütena in 15, rsibhūto hy upātistham in 13

Von entscheidender Bedeutung für die Beurteilung der Bilderverse ist der Umstand, daß in V 5 der Vokativ Ananda erscheint. Das zeigt, daß der Buddha diese Verse dem Ananda vortragt, also wiederum genau wie im Bahubuddhasütra. Die Anrede beweist aber auch, daß die Verse nicht mit der ursprunglichen Absicht gedichtet sind, als Aufschriften für die Bilder zu dienen, denn in diesen hat naturhelt das Ananda gar keinen Sinn Die Verse mussen vielmehr einer großeren, dem Bilhubuddhasutra durch aus parallelen Dichtung entnommen sein

Bestatigt wird das durch die Worte tatrana nagare ramye 'in dieser heblichen Stadt' in V 3 Von einer Stadt ist im Vorausgehenden nicht die Rede gewesen, die Worte sind also überhaupt nur verstandlich wenn man annummt, daß der Vers einer Diehtung angehört in der die Beschreihung der Stadt des Sikhin vorherging und auch hier wieder zeigt sich die Über einstimmung mit dem Brhubuddhasutra in dem ja die Stadtbeschreihungen, wie wir sihen, der einzige Schmuek der durren Aufzahlungen sind Nur so laßt sich endlich auch der merkwurdige V 6 verstehen 'Mit

emem Elefanten emen Pferde Gold Frauen Juwelen und Perlen zog ich als Seth aus um die sechs Jinas zu verehren (sannam Jinanam pujärtham) Die 'sechs Jimas sind hier zunachst geradezu ratselhaft, da in dem zu gehörigen Bilde wie auf allen anderen Bildern nur ein Buddha dargestellt ist Wenn wir annehmen daß dem Vers ursprunglich eine Aufzahlung der sechs Buddhas vorherging wird alles klar. Der Vers faßte die Pram dhicarya unter diesen seehs zusammen auf dem Bilde ist aber nur eine von ilinen dargestellt. Die Aufzahlung der Buddhas braucht nicht einmal un mittelbar vorausgegangen zu sein. Auch in dem letzten der angeführten Verse des Bahubuddhasūtra des My heißt es und unter drei Weltenherren lebte ich ein Leben der Heiligl eit' (irihi ca lolanathehi brahmacaryam care aham), ohne daß die Namen der drei Buddhas vorher genannt waren. Aber ein solcher Vers ist auch nur im Zusammenhang verstandlich. Wenn der Bildvers ursprunglieh als Aufschrift gedicht gewesen ware, so hitte der Verfasser sicherlich den Namen des Buddha genannt den wir nun über haupt meht erfahren

Es kann danach wohl keinem Zweifel unterliegen, daß die Anfschriften der Bilder ausgewahlte Verse aus einer zweiten Rezension des Bahubuddhasütra sind1) Sie unterschied sieh von der des Mahāvastu in den Namen der Buddhas. Von den in den Bilderversen erhaltenen elf Namen kehren nur funf im Bahubuddhasūtra des Mahāvastu wieder: Sikhin als Name verschiedener Buddhas 235, 2: 240, 7: 249, 3: Dinamkara 239, 11: 248, 3, Sunetra 235, 10; Kāśvana 240, 9; 249, 8; Augīrasa 239, 5 An und fur sich ist diese Verschiedenheit von geringer Bedeutung, denn gerade in den Namen der fruheren Tathagatas gehen die Texte der verschiedenen Schulen weit auseinander Die Phantasie hatte hier ein unbegrenztes Feld der Möglichkeiten vor sich, und sie hat sich mit ungezügelter Wildheit darauf getuminelt. Ich vermag zur Zeit wenigstens noch drei der im Bahubuddha sütra des Mahavastu fehlenden Namen an anderen Stellen des Werkes oder in anderen Quellen nachzuweisen: Ksemanikara findet sich Divyāv. 242f , Simha Mv. II, 354; III, 279; Sukhāvatīvvūha 3; 42 (kurzere Rezension 15), Ratnasikhin Divvav, 62ff.; Mahavvuto 2, 162) Die Bilderverse lassen aber auch eine Verschiedenheit in der Lehre von der Prani dhıcaryā und dem Vyākarana erkennen Nach dem Bahuhuddhasūtra des My hat der Bodhisattva die Pranidhicarva unter funfzehn Buddhas ausgeuht, von denen der erste Dipamkara war. Das Vyākarana hat er nur von Kāśyapa empfangen Auch nach der Lehre der Vibhayvayādins fand seine erste Pranidhicaryā unter Dīpamkara statt, er hat sie aber dann noch unter 23 anderen Buddhas wiederholt und von allen das Vyākarana empfangen2) Wieder anders muß die Lehre gelautet haben, die dem Dichter der Bilderverse bekannt war Das ergibt sich vor allem aus den Bemerkungen, die sich hinter den Versen 7, 9 und 10 finden. Über ihre Bedeutung kann kein Zweifel herrschen Im Dharmarucyavadāna des Divvāvadāna lesen wir S 242 prathame 'samkhueue Ksemaikaro nāma

<sup>1)</sup> Als eine dritte Rezension konnte man den Buddhavamsa des Pah Kanons bezeichnen, die Grundidee des Werkes ist jedenfalls dieselbe Der Buddha selbst bezeichtet iber die früheren Buddhas und gibt im jedem einzelnen Falle an, im welcher Weise er sie verehrt und wie er von ihnen das Vyskarana empfangen hat. Im einzelnen steht aber der Buddhavamsa den Bilderversen doch ferner Dort tritt der Bodhasativa auch als inchtmenschliches Weisen auf, als Sakka, als ein Yakkha, als Naga und sogar als Löwe, und der Junger, der den Buddha zu dem Lehrvortrag veranlaßt, ist Sürputite (I, 74), nicht Amanda

<sup>5)</sup> Sikhim, Dipamkara, Kääyapa kommen bekanntlieli uberall vor. Sunetra wird im Mv auch II, 355, III, 279 erwahnt und ist wohl mit dem Lalitavistara 5 cenanites Sulocana identisch.

<sup>3)</sup> Buddhavamsa; Nidanakathā, Dūrenid (Jūt I, 2ff) Siehe insbesonders 5, 43f yazmim pana kappe Dipamkaradasabala udapādi tazmim ainē pi tapp Diddhā ahesum Tesam santik Bodhisatiaser rydkuramam nāthi. ... Tatha amhākam Bodhisatio Dipamkarādinam caturīsatīgā Buddhāmam santike adhikāram karmio kappasatasahassādinkāni catūrī asamkheygāma āgato ... Iti Dipamkarādinam caturīsatīgā Buddhāmam pana Bodhisatīd.

tathāgato loka utpannah, S 246 idam mama prathame 'samkhyeya etasya Dharmarucer darsanam, dvitīye Dīpankaro nāma samyaksambuddho loka utpannah, S 253f etad dritiye 'samkhyeye asya ca Dharmaricer mama ca darśanam. S 254 tasmād any artāl trive 'samlhveve Kralucchando nāma samualsambuddho loka utvannah. S 261 1dam mama trtive 'samkhueve 'sya Dharmarucer darsanam, S 262 yāsac ca mayā bhiksasas tribhir asam lhyeyarh sadbhih pāramitābhir anyars ca duskarašatasahasrair anuttarā samyal sambodhih samudānītā tārad anena Dharmarucinā vadbhūyasā narakatıryaksu ksapıtam Die Bemerkungen in den Aufschriften bedeuten also Ende der ersten, bzw zweiten, Asamkhyeya Periode, Ende der Ubung nller Tugenden in der dritten Asamkhyeya Periode', und es ist sehr wohl moglich, daß nuch sie direkt aus dem Originalwerk übernommen sind. Aus den angefuhrten Stellen des Divyavadāna geht ferner hervor, daß man bei den Sarvāstivādins drei Asamkhyeya-Perioden unterschied, also genau so wie in den Bilderversen. Nun sind in den Windmalerien funfzehn Buddhns dargestollt Es ist demnach wahrscheinlich, daß man aus jeder Periode funf wihlte Die Anordnung der Bilder ergibt sich aus der beigefugten Zeichnung



Die erste Periode schließt nach den Aufschriften mit 9 die zweite mit 7, die dritte mit 10 Die Enden der Perioden stoßen also genau in der Mitte des Korridores zusammen War die Anordnung, wie es doch seliheßheh das wahrscheinlichste ist, symmetrisch, so können nur 1, 2, 4, 5, 9, dam 3, 6, 8, 11, 7 and enduch 13, 12, 15, 14, 16 zusammengehoren, d h Mahendra, Tamonuda Ksemninkara Simba Ratnasikhin gehören der ersten Periode nn, Sikhin, einer der seehs Jinas Sunetra, Väsistha, Dipam hara der zweiten S , die beiden Buddhas, deren Namen verloren sind, Angirasa und Käsvapa der dritten Der Symmetrie wegen ist der letzte Buddha der zweiten Periode in die Mitte gestellt. Die Ergebnisse stimmen, soweit es sich im Ksemanikara und Dipamkara handelt, mit den oben angeführten Angaben des Divyavadana überein. Auch für Kasyapa ist die Sache richtig, da er nach dem einstimmigen Zeugins aller Schulen der ummittelbare Vorganger des historischen Buddha ist und er naturlich. wenn drei Asamkhyeva Perioden unterschieden werden am Schlusse der dritten Periode erscheinen muß. Aber auch wer der vorgeschlagenen Anordnung und den darans gezogenen Schlüssen nicht zustimmt, wird zugeben müssen, daß nach der Lehre, die der Dichter der Bilderverse kannte. the Pranidhearya meht erst unter Dipamkara begann, sondern sehon unter

den Vorgingern dieses Buddha geubt wurde. Das beweist unwiderleglich die Bemerkung, daß Dipamkara ans Ende des zweiten Asamkhveya, Ratna sikhin aber sehon ans Ende des ersten Asamklivevn gehört. Über die Lehre vom Vyākarana ist nus den Aufschriften nichts zu entnehmen, wenn wir den Bildern selbst trauen durfen, so fand das Vyakarana in allen Fallen statt, wo die Pranidhiearya geulit wurde. Auf den meisten Bildern ist der betreffende Buddha dargestellt, wie er sich dem gabendurbringenden Bodhisattva zuneigt und dabei die Hand in lehrender Stellung erliebt Es kann also keinem Zweifel unterliegen, daß hier dei Akt des Vyākarana dargestellt ist, der naturlieh ummittelbar auf die Pranidhiearya folgt, aus den wenigen Fallen, wo die Darstellung weniger deutlich ist, ist sicherlich ein Unterschied im Dogma nicht zu ersehließen. Die Zahl der Bilder ist funfzehn Es ist vielleicht kein Zufall, daß diese Zahl mit der Zahl der ım Bahubuddhasütra des My gelehrten Pranidhicaryas ubereinstimmt, man wurde dann in der Malerei an der niten Zahl festgehalten haben. Sicher ist das aber meht denn wir finden anderswo auch Gruppen von 2, 6, 8 14 und 16 Pranidhi Darstellungen 1) Gar nichts ist aus der Zahl der Bilder naturlich auf die Zahl der Pranidhicaryas zu entnehmen die in dem Werk, dem die Verse entstammen behandelt waren Jenes Werk kann viel mehr derartiger Legenden enthalten haben, und das ist sogar wahrscheinlich Daß man tatsachlich spater die Zuhl der Pramdhicary as weit über funfzehn oder vierundzwanzig hinaus vergrößerte, ergibt sich aus den Geschichten ım Anfung des Mahavastu (I 34-63), so wirr sie auch im einzelnen sind Hier wird nicht nur von der Pranidlucurya unter einzelnen Buddhas er zahlt auch unter solchen die in dem oben besprochenen Bahubuddhasutra nicht vorkommen2), der Buddha erinnert sieh luer auch der Verehrung die er Tausenden und aber Tausenden von Buddhas in früheren Geburten

erwiesen hat mit der Absieht kunftig die Bodhi zu erlangen Die Verteilung der Buddhys auf drei Asamklije in Penoden in den Bilderaufschriften ist aber noch weiter von Bedeutung. Wir laben gesehen daß sie genau mit den Angaben des Divyavadna stimmt. Dis ist um so wichtiger als die Teyte anderer Schulen andere und zum Teil direkt dumt

<sup>1)</sup> Grunwedel a a O Index unter Pranidhi Bilder

i) Von den im Bahnbuddhasatra genanten Buddhas kommen hier nur Sirabhibliu (36ff) und Sak amoni (47) vor, aber die Angaben über die Darbringung stimmen nicht. Auch wird hier die erste Pranullucarju unter Saksamani verlegt (48) die alte Libre ist also auch hier aufgegeben. Benerkenswert ist diß auch hier bei Saksammin die typische Stadifbeschenebung eungeschoben wird (47. Saksammin et klalis pinnah Mihâmaudjolj-syana Kopidavastum nama nogaran vistore a) und daß auch hier die Tittel Bahubudhasatten erscham (54 ist Mi Hohavastanardhie Balv buddlasattron somarptop) obwoll er an der Stelk, wo er stellt 1 intr den Angalen uber die ersten 5 Fraudhis kaum am Plaize zu sein scheint. Virmutieht ist die Tick hir virstumnalt die Anführung des Titch zegt aber ilaß die Pravillicarva von alters her ihre Stell. im Bantbuddhasstra latit.

in Widerspruch stehende Angaben enthalten. Im Bahuhuddhasütra des My wird ebenfalls, besonders in den eingestreuten Strophen, eine gewisse Gruppperung der Buddhas versucht, aber sie ist eine ganz andere, und von Asamkhyeva-Perioden ist überhaupt meht die Rede Auch sonst beißt es ım Mv., wo die Zeit eines Buddha angegeben wird, nur, daß er vor unermeßlichen unzahligen Kalpas lebte, so z B von Šākyamuni (I, 47 ito aparimitā asamkhyeyā kalpā yam Śākyamumh loke udapādı), die Geschichte unter Sarvābhibhū spielte vor 100000 Kalpas (I, 35 kalpāna satasahasram), Dipamkaras Vater Arcimat lebte aparimite asamkhueye kalpe (I, 193) Im Buddhavamsa des Palı Kanon aber wird z B die Geschichte des Dipam kara, der nach den Aufschriften und dem Divyavadana im zweiten Asamkhyeya lebte, ausdrucklich 4 Asanikhyeyas 100 000 Kalpas zuruckdatiert (II, 1 lappe ca satasahasse ca caturo ca asamlhiye)1) Solche Spielereien mögen uns ein Lacheln abnötigen, sie sind aber nicht gleichgultig. Wir durfen aus der Übereinstimmung der Bilderverse mit dem Divvavadana schließen, daß jene Verse und naturlich auch die Bilder selbst von An gehorigen der Schule herrihren, in der der Text des Divyavadana ent stand, d h der Sarvästivädins2) Das Ergehms ist nicht unerwartet Huen tsang kennt am ganzen Nordrand der Tarinwuste nur Kloster der Sarvästivadins, und die Handschriften, die in dieser Gegend gefunden sind, scheinen samtlich Werke dieser Schule zu enthalten. Ich hin daher überzeugt, daß, wenn sieh in diesen Handschriften oder im Chinesischen oder Tibetischen eine Schrift der Sarvastivadins über die Pranidhicaryas finden wird, diese viel genauer mit den Bilderversen übereuistimmen wird als die nur jetzt zuganghehen Werke Oh das Gedicht dem die Bilderverse entnommen sind, selbst im Chinesischen oder Tibetischen auftauchen wird, ist mir indessen sehr zweifelhaft. Die Sprache der Verse ist klaglich Man hat aher durchaus nicht den Eindruck als ob das seinen Grund etwa darın hatte, daß die Verse aus einem Prakrit Dialekt übersetzt sind. Es 1st vielmehr Mönchssanskrit recht und schlecht wie man es wohl in spaterer Zeit in den zentralisiatischen Klöstern schrieb. Dort werden auch diese Verse entstanden sein \*

Es fragt sich nun welchen Wert wir den Versen für die Deutung der Bilder beimessen können. Es wird dazu nötig sein die Darstellungen im einzelnen nit den Angaben der Verse zu vergleichen und vor allem auch die Repliken heranzuziehen, die sich in dem Tempel Nr. ± zu Buzüklik finden.<sup>2</sup>) Die Ergebnisse sind, wie ich glaube, zum Teil von prinzipieller Bedeintung

<sup>).</sup> Jat I 2 erklart durch kappasatasal assadhikanan hi catuman asamkheyginam mathake  $\chi$ gl I 44 tatha amhikam Bodhnatto Dipamkardinam ectuvastiyu Bu d thanan santike adhikaran karontokappasatasahassidhikan eattik asamkhey jan ayato

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auf eine andere in die gleiche Richtung werende Tat-ache werde ich nachher zuruckkommen

<sup>2)</sup> Anders Paralleldarstellungen habs ich nur gelegentlich benutzt

fur die Beurteilung dieser Malereien, die, abgesehen von ihrem kunst historischen Wert, nuch als Dokumente zur Geschichte der huddlistischen Legende unser Interesse beanspruchen konnen Bei der Besprechung der Bilder folge ich der oben vorgeschlagenen Anordnung

1 'Als Brilmane habe (ich) Mahendra, den Fuhrer der Welt, mit heißen Bidern'), Wohlgeruchen und schwarzem Agallochum') verehrt, ihm einen Vihära gebaut und alle Ehren erwiesen'

Die Darstellung (Nr 7 in Tempel 4) stunnt nut dem Vers insofern, als die rechts vor der Schilfhutte Limende Person, der sich der Buddha im Redegestus zuwendet, ein Brahmane ist. Die Hutte deutet hier wie in 13 und 15 den Stand der Person an Links stehen übereinander, was in dieser Malerei immer hintereinander bedeutet, noch zwei Brahmanen und ein Brahmanenknabe, die riuide Gegenstande in Schusseln tragen Diese Spaltung des einen Bodlusattva in mehrere Personen begegnet uns noch mehrfach Meines Erachtens erklart sie sich so daß auf der einen, in unserem Falle der rechten Seite der Bodhisattva in dem Augenhlick dar gestellt ist, wo er das Vyakarana empfangt, wahrend auf der anderen Seite der vorausgehende Akt der Gabendarbringung geschildert ist. In unserem Falle ware dann der zweite Brahmane links als ein Begleiter des Bodhisattya aufzufassen, dem Knaben fallt ja sieherlich nur diese Rolle zu Streng genommen mußten wir allerdings erwarten, daß die heiden Darstellungea des Bodhisattva rechts und hals genau gleich seien. Das ist hier wie in anderen Bildern nicht der Fall, der erste Brabmane links, der wegen seines Platzes im Vordergrund des Bildes doeh wohl als der Bodhisattva be trachtet werden muß ist in der Farbe des Haares und der Haut und in den Details des Schmuckes von dem knienden Brahmenen verschieden Ich bin aber uberzeugt daß man in solchen Fallen auf logische Richtigkeit zu Gunsten malerischer Abwechslung und Belebung verzichtete, denn solche kleinen Unterschiede finden sich auch da, wo eine andere Deutung der dargestellten Personen geradezu ausgeschlossen ist wie z B in 2 und 3

Von den in dem Vers genannten Gaben scheint auf dem Bilde nichts vorzukommen. Die runden Gegenstande in den Schusseln erklart von Lo Coq als die tibetischen dor ma, Grunwedel als Brot. Wie Raucherwerk sehen sie jedenfalls nicht aus. Auch von den heißen Bildern ist nichts zu bemerken, und ob das Haus oben rechts den geschenkten Vihara darstellt, ist zum mindesten sehr zweifelhaft, da sich dieses Haus wiederholt auch auf

<sup>\*)</sup> Jyentākakarmaņā Jyentāka ist in der Schreibung jentāka im SKDr aus Caraka belegt. In der Mahavyutpatti hest die Ausgabo von Virnonow 231, 80 jonakals. Ide Handschriften haben jotantākā und jentākab is ist offenbar auch hier jentākab oder jyentākah zu lesen, jye kann leicht zu jo entstellt werden. Wahrscheinlich ist jentāka identisch mit Pali jonātā in jantāghara Hadchaus fur heilo Bāder, s. Vlabā vagga I, 25, 12, Culhav V, 14, 3, VIII, 8, Nach Buhler, KZ NNV, 325 ist jontāgļarā = Sk yantāragha.

<sup>1)</sup> I ies kälenägaruna

Bildern findet (2, 5, 7, 10), wo in dem Vers von einem Vihära nicht die Rede ist. Auf die Rebenfiguren die fast überall wiederkehren, Vajrapäni, die Mönche, die den Bhik-iisamgha des Buddha reprasentieren, die Gettleiten, die Zeugen der freinmen Handlung sind, gehe ich hier und im felgenden nicht weiter ein

2 'Den ausgezeichneten Tamonida beschenkte (ich), als (ich) ein König war, mit einem tula (2), der mit versehiedenen Juwelen besetzt war

Auf dem Bilde (Nr 8 in Tempel 41)) ist der kniende Bedhisattva, deni sich der Buddha mit der Gebarde eines Redenden zuwendet, in der Tat em König Auf der gegenüberstehenden Seite erseheint derselbe König noch einmal stehend mit einem Sehirm in der Hand. Hier sind alse deutlich die beiden Phasen der Handlung, links die Darbringung rechts das Vyäkarana, dargestellt. Line Bestatigung dieser Auffassung scheint mir die Figur linter dem kmenden Bodhisattan zu liefern. Es ist ein Jungling?), der denselben Sehrm tragt wie der stehende Bodhisattva. Ich erkenne darin einen Devaputra der den gesehenkten Schirm für den Buddha tragt, wahrend dieser das Vyākarana ausspricht. In der weiblichen Figur hinter dem stehenden Bodhisattva sehe ich nicht, wie von Le Ceg eine Göttin. sendern die Gemalikn des Königs Eine ganz ahnliche Figur erscheint auf den Bildern 3-5, we sie stets als Furstin gedeutet werden kann eder muß Entscheidend ist, daß alle vier die sonderbare rete Bemalung oder Tate wierung im Gesicht zeigen, die auf den Gesichtern der sicheren Gettheiten memals vorkemmt

Das Wert tula, das lner 'Schirm' zu bedeuten scheint, vermag ich nicht zu erklaren, Sieglings Konjektur (tulena) befriedigt mich nicht \*

Was die Gestalt des Buddha betrifft se möchte ich darauf hinweisen daß der Rand der Aureole und der Vesica durch flackernde Flammen ge bildet word. Das schemt mit seinem Namen Tinstemsvertreiber su sammenzuhangen. Allerdings kehreu diese Flammen in dem Bilde des Kasyapa wieder (10) wo eine Beziehung auf den Namen fehlt.

4 'Ksemamkara, die Sonne der Menschen verehrte (ich) als (ich) ein König war, mit heißen Badern Wohlgeruchen und schwarzem Agal lochum<sup>3</sup>) und schenkte ihm 60000 Vihāras '

Das Bild (Nr 1 in Tempel 4) unterscheidet sich von dem vorher gebenden dadurch daß der Buddha nicht im ausgesprochenen Redegestus dargestellt ist, ich möchte trotzdem annehmen daß er dem König, der links vor ihm kniet das Vyakarana erteilt Rechts steht wieder der König, von seiner Gemahlin begleitet. Sie tragen wieder in Schusseln die Gaben die wir schon in 1 an Stelle des zu erwartenden Raucherwerkes fanden. Ob das Haus oben links die geschenkten 60000 Viharas verfritt, ist, wie schon

<sup>1)</sup> Anstatt des Hauses oben rechts erschemt hier eine blumenstreuende Gottheit

<sup>2)</sup> Der Schnurrbart ist vorgezeichnet aber nicht ausgeführt worden

<sup>3)</sup> Lies kalenāgaruna

bemerkt, unsicher, dagegen könnte das hinter dem knienden König sich erhebende jurtenartige Gebaude mit dem Rauchloche und einem Quer stabe, von dem ein Netz und eine Lederflasche (\*) herabhangt, wohl ein Badehaus sein. Auch das erwahnte janläghara ist nach den Angaben im Vinayapitaka ein Haus, in dessen Mitte ein Feuer brennt. In der Replik sind die Außenwande dieses Hauses nicht mit dem Rankenmuster bedeckt, sondern mit Flammen, die in drei Etagen übereinander geordnet sind. Viel leicht ist das nur eine andere Art der Verzierung, vielleicht aber soll es den durch die Ritzen der Wand dringenden Schein des im Innern hrennenden Feuers bedeiten.

5 'Als König verehrte ich, Änrinda Simha den löwengewaltigen Mannstier, mit einem Schirm, dessen Stock aus einem Edelsteine bestund."

Das Bild (Nr 2 in Tempel 41) ist abiliteln we 2 zu deuten Rechtsteht der Bodhisattva als Konig, neben ihm nicht eine Göttin, sondern seine Gemählin?) Beide tragen Schirme in den Handen Links kinet wieder König das Vyskarana von den im Redegestus dargestellten Buddhiempfangend. Hinter ihm steht eine jugendliche Gestalt mit einem Banner in der Hand. Ich erklare sie ebenso wie die entsprechende Figur in 2 als die Göttheit die die dargehrachte Gabe für den Buddhientgengenommen hat. Dagegen scheint zu sprechen, daß die Göttheit, wie gesagt, deutlich em Banner nicht einem Schirm trugt. Daß die Erklarung trotzdem richtig ist beweist die Replik in Tempel 4, in der die entsprechende Person tat sachlich mit einem Schirm dargestellt ist?) Wir haben hier also ein ab solut sicheres Beispiel für die Richtigkeit der Behruptung daß die Maler sich gelegentlich Variationen gestatteten die geognet sind den dargestellten Vorzung zu verdunkeln.

9 'Fruher in anderen Geburten, war ich der Solm eines Königs Ich verehrte meinen Bruder Ratnasikhin mit einer Ollampe') '

'Ende der ersten Asamkhyeya Periode'

Bild (Nr 3 in Tempel 4) und Aufschrift stimmen in den Grundzugen uberein. Das Bild unterscheidet sich von den bisher besprochenen aber insofern, als der Bodfinsatt in nur einmat dargestellt ist. Er kniet in der linken Ecke in der Tracht eines Funsten ein Rauchergefaß darbringend. Der Buddha um Redegestus erteilt ihm das Viakarana. Rechts kniet ein

<sup>1)</sup> Die Abweichungen anßer der nachher angeführten sind irrelevant

<sup>2)</sup> Siehe oben S 265

<sup>&#</sup>x27;) Er unterscheidet sich in Finzelheiten ein wenig von den Schirmen die der König und die Königa in unserem Bilde tragen, wir wissen aber nicht, wie die letzteren in d. r. Replik aussahen.

<sup>4)</sup> net Il am steht sieher für sittel am abl uram für abhuram. In den Handschinften wird auslautendes in gewöhnlicht durch in au gedruckt, daher ist her ums kehrt in für im geschribe in beitäteram be nitht auf Kongektur. Amstatt Tahnadal) somdynatula ist I dinahikhim addynatula zu lesen, seidipadula ware eigentlich imit Lamp, und öll elt imit Lamp noll, das Went steht aber wish für aballodige.

Mönch, der dasselbe Rauchergefuß tragt Es ist also ein Mönch aus dem Gefolge des Ratnasiklun, dem der Buddha die Gabo des Prinzen zur Verwahrung übergeben hat

Die einzige Abweichung von dem Verse liegt in dem dargebrachten Gegenstande. In der Replik in Tempel 41) ist es ebenfalls ein Raucher gefaß. Daß aber dieses erst spitter in die Stelle einer Öllampe getreten ist, beweist das entsprechende Bild in Tempel a Anlage A zu Idyqutšihri, wo innverkennbar eine Lampe mit breunendem Dochte dargestellt ist.)

3 'In dieser heblichen Stadt verehrte ich, nis ich ein Greßkaufmann war den ruhmreiehen vollkommen erknichteten Buddha namens Sikhim mit Vilhāras<sup>3</sup>)

Das Bild (Nr 9 in Tempel 44)) stimmt in keiner Weise zu dem Verse Vor dem im Redegestus dargestellten Buddha kniet rechts mit gefalteten Hunden der Bedhisattva, aber meht als Srestlun sendern in der Tracht eines Königs. Allerdings finden wir dieselbe Tigur in 8 wo wir nach dem Verse ebenfalls einen Siesthin erwarten mißten. Dei Sehluß den man daraus ziehen lönnte, daß der zentralasiatische Maler von dem Srestlin eine falsche Vorstellung hatte wird aber dadurch linfallig daß in 6 der im Verse genannto Srestlini richtig als Kaufmann dargestellt ist 5) Hinter dem König steht seine Gemalilin\*) Unten links ist wieder der Konig dargestellt wie ihm von einem Mönch eine Tonsur gescheren wird. Die Viharas fehlen, das Haus in der linken oberen Eele kann sehen deshalb l aum einen Viliära darstellen weil in dem Hofe eine Anzahl Pferde sichtbar sind Wir können alse aus dem Bilde nur eine Legende herauslesen daß der Bedhisattva als König den Buddha Sikhin irgendwie verchrte das Vyakarana empfing und dann in den Orden eintrat Ahnliehe Geschichten werden un Buddhavamsa und in der Nidanakatha von dem Bodhisattva unter Kondanna Sujata Phussa Vessabhu und Kakusandha erzahlt?) Hier ware also anders als in allen vorher besprochenen Bildern das Vya karana und ein spaterer Vorgang dargestellt. Die Annahme daß die Verehrung gerade in dem Lintritt in den Orden bestand also dem Vyakarana vorzusging verbietet sich durch den Umstand daß dann der Bodhisattva

<sup>)</sup> Cł otselio Tafel 37

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Grunwedel Beriel t über archaologische Arbeiten in Idd utsehun und Umgebung S 64ff Tafel 6

<sup>3)</sup> Der zweite pada hat eine Silbe zu wenig. Vielleicht ist Šikl in i nio yakarınah zu lesen. in deser hebbiehen Sia lit des riibirreichen S. Sen ibi dil ah steht für sam is dil ah. Schreibungen wie cahdras für viharah sind auch in den Handschr ften haufig.

<sup>4)</sup> De Abweich ingen sind unbedeutend

a) Daß der in Nr 11 erschemende Bodhisattva 1 ein Szesthim ist wie der Versangibt bedarf keines Beweises

<sup>5)</sup> Siehe oben S 265

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Prandhicarya unter Sikl in ist aber im Buddl avamsa und in der Aidana katl a (Jät I 41) wie im Mahayastu ganz ander.

beim Vyakarana nicht in weltlicher Tricht und von seiner Gemahlin be gleitet erscheinen durfte, sondern das Mönelisgewand tragen mußte. Einen so schweren Verstoß gegen die Logik wird man dem Maler doch nicht zu tranen durfen. Wir mussen uns auch huten zu glauben daß alle diese Bilder nach demselben Schema komponiert seien. Originale Schöpfungen sind es ja überhaujit nicht. Wahrscheinlich hat jedes Bild seine eigene be sondere Geschichte<sup>1</sup>), und was sie uns gleichartig erscheinen laßt, sind nur gewisse Anßerlichkeiten, die mit dem eigentlichen Inhalt des Bildes mehts zu tun haben.

Auch hier scheint, ahnlich wie m Nr 2, mit dem Ornament des Randes der Anreole und der Vestea des Buddhr auf seinen Namen angespielt zu sein Von Le Coq nennt es fragend 'vielfarbige primenwipfelformige Lotus blatter', mir scheinen es deutlich die Augen des Pfauenschweifes zu sein, die gewählt und weil der Name des Buddha 'Pfau bedeutet Dieselben Pfauenrugen finden sich aber auch in Nr 8 bei dem Buddha Sunetra 'Schönauge', wo die Bezugnahme auf den Namen wenn sie auch nicht un möglich ist doch ferner liegt

6 'Mit einem Elefanten einem Pferde, Gold Franen Juwelen und Perlen's) zog ich als Großkaufmann aus um die sechs Jinas zu verehren'

Uber den Vers habe ich schon S 259 gesprochen Die Übersetzung von udyanam kriam kann nicht als ganz sicher bezeichnet werden, von der Her stellung eines Gartens kann hier aber kaum die Rede sein. Daß gerade sechs Gaben genannt sind, wird nicht zufallig sein, nach dem Verse be schenkte der Bodhisattva offenbar ieden der sechs Buddhas mit je einem der angegebenen Gegenstande Auf dem Bilde (= Nr 10 in Tempel 4) schemt die dritte Darbringung dargestellt zu sein und zwar gleich in Ver bindung mit dem Vyakarana In der rechten Ecke knien vor dem redend dargestellten Buddha zwei Kaufleute mit Schusseln, auf denen straff gefullte Beutel hegen, in den Handen. Naturlich kann nur der eine der beiden der Bodhisattva sein der andere miß als sein Begleiter gefaßt werden Auch in dem Kaufmann der auf der linken Seite ein Pferd ein Maultier und ein Kamel am Zugel halt möchte ich nur einen Begleiter schen Interessant ist die Gottlieit, die sich über dieser Figur nach unten beugt 'Die Arme sind in Brusthöhe erhoben und ihre Haltung scheint Strunen auszudrucken', bemerkt von Le Coq Auf der Replik ist sie nach Grunwedel dargestellt 'nach unten greufend um etwas herbeizuholen Wir haben also auch hier offenbar wieder einen Devaputra vor uns, der bereit ist die Geschenke fur den Buddha in Empfang zu nehmen

8 'Sunetra den Fuhrer der Welt, verehrte ich damals als ich ein Groß kaufmann war, mit einem Juwel und einem hebbichen Vihärt.'

<sup>1)</sup> Fur Ar 7 li B sae sich vielleicht schon jetzt schreiben da 1 ier du Anfange in der Candbärnkunst klar zutage liegen

<sup>1)</sup> ratnamukt blich steht offenbar für ratnamukt 161 ih

Das Bild ist durch den nachtriglichen Durchbruch einer Tur auf der linken Seite beschadigt, nber vollstandig in der Replik in Tempel 4 erhalten (Nr. 12). Darbringung und Vyākarnna sind in einer Szene zusammengefaßt. Der Bodhisattva ist, wie sehon bemerkt, nicht als Sresthin, sondern als König dargestellt. Er kniet auf der rechten Seite, das maniratna auf einer Schale tragend, vor dem Buddha, der zu ihm redet. Auf der linken Seite bringt nach Grunwedel seine Gemachlin denselhen Gegenstand dar; sie ist also, wie in Nr. 2—5, au der Darbringung beteiligt, ohne in dem Vers erwalnt zu sein, hat aber naturlich nu dem Vyākarana keinen Anteil. Wegen des oben rechts dargestellten Hauses verweise ich nuf die Bemerkung unter 1.

 'Erfrent nher die Nachricht von der Ankunkt des Väsistha, schunckte ich, der ich ein Großkankmann war, einen Garten nus und ließ 1) einen Vibära erbauen.'

Hier gehen Bild (= Nr.13 in Tempel 4) und Vers weit auseinander Weder von einem Gregthin, noch von einem Garten, noch von einem Vihäratten ist etwas in dem Bilde zu entdecken. Der Bodhisatten ist vielmehr em alter Möneh, der vor dem Buddha kniet und ihm ein Stuck Zeug darbringt, das trotz seiner verhältnismiäligen Kleinheit kaum ein Kopftuch sein soll, wie von Le Coq meint, sondern, wie sehen Grunwedel hemerkt, ein Mönehsgewand vorstellt. Genau dasselbe Gewand tragt z. B. der Möneh in der linken oberen Ecke des Bildes<sup>2</sup>). Der Buddha ist diesmal nicht als redend dargestellt; er halt eln ebensolches Gewand wie der Möneh in der linken Hand. Es scheint hier also nur die Darbringung dargestellt zu sein.

7. 'Als (ich) den strahlenden, ruhmreichen Dipamkara erhitiekte, verchrte (ich), der (ich) damaß ein junger Brahmane war, ihn mit sieben blauen Lotussen.'

'Ende der zweiten Asamkhyeya-Periode.'

Die dargestellte Legende ist so wohlbekannt, daß ich sie hier nicht zu wiederholen brauche Rechts liegt der junge Brahmane auf dem Boden,

<sup>1)</sup> Das Prasens kārayāmu steht wohl nur wegen des Metrums für akārayam 2) Noch in einer anderen Einzelheit weiche ich von von Le Coqs Deutung ab Der alte Mönch kniet, wie von Le Coq bemerkt, 'auf einem merkwurdigen rechteckigen Teppich, der auf rotlichem Grunde ein gelbliches Rankenmuster zeigt. Eine dunkelfarbige schmucklose Einfassung umgibt den Teppich, besonders auffallend sind die beiden dunkeln Dreiecke, die von der Einfassung her das Muster am vorderen Teil des Teppichs unterbrechen Sollten etwa diese Dreiecke nur die zurückgeklappten Ecken des eigentlichen Teppichs sein, den man auf einer Unterlage von der Farbe seiner eigenen Ruckseite ausgebreitet hat? Ich möchte daran erinnern, daß nach der Pätimokkharegel, Nissagiya Päcittiya 15 (Tibet Sarvästiv 15, Chines. Dharmagupt. 15) ein neuer Teppich, ehe ihn der Mönch gehrauchen durfte, dadurch verunziert werden mußte, daß eine Spanne von dem alten rundherum gesetzt wurde. So erklart sich sicherlich auf unserem Bilde die unscheinbare Einfassung des Teppichs; wahr scheinlich sind aber auch die dunkeln Dreiecke absiehtlich zur Verunstaltung einge setzte Flicken In der alten Zeit waren den Mönchen allerdings so kostbare Teppiche, wie der auf dem Bilde dargestellte, überhaupt verboten; siehe Mahavagga V, 10, 4,

sein Haar vor dem Buddha ausbreitend. Die gewöhnliche Aureole fehlt. offenbar aber nur, weil der Maler es bei der ungewöhnlichen Stellung des Bodhisattva zu schwer fand, sie anzubringen Der Buddha, der nicht im Redegestus dargestellt ist, trägt einen Lotus in der rechten Hand Hier haben wir also die letzte Phase der Geschichte vor uns Hinter dem auf dem Boden hegenden Bodhisattva steht eine mannliche Person zwei Lotusse haltend die sie im Begriff ist, auf den Buddha zu werfen. Diese Stellung und die Übereinstimmung in der Kleidung in dem Fehlen der Sandalen. im Haar, machen es zweifellos, daß dies wiederum der Bodhisattva ist. dargestellt in dem Augenblick, wo er seine Lotusse dem Buddha zuwirft Hinter ihm steht noch eine mannliche Person mit emer Schale voll Lotus blumen in der Hand Die Tracht ist der des Bodhisattva ziemheh alinlich 1) Man könnte daher versucht sein, in dem Dargestellten wieder den Bodhisattva zu erkennen, der die Blumen bringt, mit denen er den Buddha ver ehren will Ich glaube nicht, daß das richtig ist. Der Vorgang ist schließ lich doch zu nebensachlich um in das Bild aufgenommen zu werden, und der Umstand, daß in der Schale sechs Lotusse hieren, weist eber darauf hin, daß diese Person wieder eine Gottheit ist, die die dargebrachten Blumen fur den Buddha in Verwahrung genommen hat, den siebenten Lotus trigt der Buddha selbst in der Hand Es ist aber, wie wir sehen werden, noch eine andere Deutung möglich Jedenfalls weicht unsere Darstellung von der alteren Fassung, nach der die geworfenen Lotusse eine Gloriole um das Haupt des Buddha bilden erheblich ab2)

Es bleibt die Gestalt in der Imken Ecke des Bildes Es ist eine durch den Schnurrbart und das Bartchen an der Unterlippe als mannheh gekenn zeitelniete Person, die in der Tracht dem Bodhisativa sehr ihnlich ist, nur die Krone die Harttracht und die Farbe der Aureole ist verschieden. In der Imken Hand halt sie einen Lotus, den sie dem Buddha zuwerfen will. Die Figur ist zun ichst ratseibuft, denn eine zweite Durstellung des lotus werfenden Bodhisativa et in dem Bilde öffenbar nicht am Platte. Die Lösung gibt die Rephik (Nr. 11) in Tempel 4. Hier ist nach Grunwedels Beschreihung an Stelle der mannlichen Person ein Midchen dargestellt insch rechts gewendet nach Blumen greifend. Es ist also unzweifelhaft das Madehen gemeint von dem der junge Brahmane funf Lotusse erhelt und die dem Buddha selbst zwei Lotusse zuwarf. Auf unserem Bilde tragt die Person wie sehon gesigt, einen Bart, der Busen aber zeigt deutlich runde weibliche Formen, man vergleiche, um den Unterschied von der

<sup>&#</sup>x27;) Die Sandalen feblen auch hier doch spricht das nicht gegen die nach her ge gebine Irklarung da zum Bei piel auch in Bild Nr. 10 die Gottlieten ohne Sindiska dareestillt und

<sup>\*)</sup> Übrigens möchte ich bemerken daß die Lotusse in dem filde meht wie es dir Vers verlangt blau sind sond in in verschiedenen harben jimmen. Dir Vers stimmt mit dem Diyakadan i überein, wo in der Dipambara Gesch chte ebenfall, von nilapat in sie Reite ist (S. 248f.).

Darstellung der mannlichen Brust zu erkennen, z. B. die gegenüberstehende Figur des Bodhisattva. Hier liegt also zweifellos ein Fehler des Malers vor. Wahrscheinlich wurden die Barteben, die in dieser Kunst überhaupt einfach zum konventionellen Zeiehen der Maunliehkeit herabgesunken sind, erst am Schluß, nachdem das Gemulde unter Benntzung von Schablonen fertiggestellt war, mit feinem Pinsel eingezeichnet; dabei hat das arme Madchen durch ein Versehen eine Geschlechtsveräuderung erfahren. Man scheint ubrigens den Fehler spater selbst bemerkt zu haben. Das Mannweib zeigt als einen ganz besonderen Schmuck auf jeder Seite des Schnurrbartes drei schwarzgrane Linien, die fast wie ein Katzenbart ausschen. Schwarzgraue Tupfelehen umgeben auch das Bartehen an der Unterlippe. Sie sind sieherlich nachtraglich hinzugefügt und ruhren entweder von einem Kenner her, den der falscho Bart störte und der ihn gewissermaßen ausstreichen wollte, oder von dem Maler, der sich seines Fehlers bewußt wurde und mit den Linien und Tupfen andeuten wollte, daß der Bart wieder zu entfernen sei; zur Ausfuhrung der Korrektur ist es dann nicht gekommen. Das Bild zeigt noch einen, vielleicht sogar noch zwei abnliche lehler. Was dem Madchen zuviel gegeben ist, hat der ansgestreckte Bodhisattva zu wenig erhalten; bei ihm ist der Schmurrbart vergessen worden. Anderseits ist die Figur. die ich vorhin als Gottheit erklart habe, die die Lotusse fur den Buddha in Empfang nimmt, in der Replik in Tempel 4 nach Grunwedel ein Madchen. Dann kann sie aber wolil nur als das Madehen gedeutet werden, das die Lotusso bringt; wieviel Blumen in der Replik auf der Schale liegen, gibt · Grunwedel nicht an.

Die ubrigen Verseliedenlieiten in den beiden Darstellungen sind von geringer Bedeutung Der Buddha tragt in Tempel 4 nicht nur einen Lotus in der Haud, sondern er hat sich auch Blumen hinters Ohr gesteckt. Der stehende Bodhisattva blickt dort nach ruckwarts herab, und anstatt der beiden Gottheiten stehen oben rechts zwei Monche

13. 'Als ich ein Rsi war, verchrte ich S., den Herrn der Dreiwelt, mit einem hubschen Bastgewand wurde er von mir... bekleidet '

Das Bild (Nr.15 in Tempel 4) zeigt wieder den Doppelvorgang der Gabendarbringung und des Vyäkarana Links steht ein schwarzhaariger Brahmane mit einem Tigerfell in den Handen. Rechts kniet vor einer Schilfhintte ein braunhaariger Brahmane, der ein Pantherfell tragt und von dem redend dargestellten Buddha das Vyäkarana empfangt. Nach dem, was wir oben unter Nr 1 und 5 feststellen konnten, kann es trotz der Verschiedenheit der Haarfarbe und der Gabe meht zweifelhaft sein, daß beide Male derselbe Brahmane gemeint ist. In der Replik fallt überdies die eine Verschiedenheit fort, nach Grunwedel halten hier beide Brahmanen ein Goldgewand in den Handen 1) Das rullede, unter dem sich diese Zentral-

Deenso gibt Grunwedel bei der Beschreibung der Replik in Halle 10 (a. a. O.
 261) an, daß die beiden Brahmanen Goldstoffgewander in den Handen tragen.

asiaten wohl nichts Rechtes vorstellen konnten, hat sich also zunachst in ein Goldgewand verwandelt und dann weiter teils in ein Panther-, teils in ein Tigerfell, die beiden fur die Brahmanen der zentralasiatischen Kunst eharakteristischen Kleidungsstucke.

- 12. Der Vers fehlt. Das Bild (Nr. 14 in Tempel 4) stellt eine ahnliche Szene dar wie Nr 3. Ein Mönch schert einen König.
- 15. Der Vers ist fast verwischt. Was zu erkennen ist, lautet in der Übersetzung etwa: 'In richtiger Weise wurde der Buddha verehrt ... erfullt (?) der Wunsch¹) und das Reich des Dharma von mir, als ich ein König war, durch Glauben (erlangt)

Das Bild (Nr. 6 in Tempel 4) zeigt links vor einer Schilfhutte einen Brahmanen, der vor dem im Redegestus dargestellten Buddha kniet. Rechts steht ein Brahmane, der auf einer Schussel die schon mehrfach erwähnten Kuehen oder Opfergaben darbringt Der Bodhisattva ist also einmal als Darhringender, einmal als Empfanger des Vyäkarana dargestellt Kleine Unterschiede in der Farhe des Haares und der Haut sind auch lier wie in Nr 13 vorhanden und ebense wie dort zu beurteilen Wenn in dem Vers das Wort räjabhätena ahsolut sicher stande, wurde hier wieder ein unvereinbarer Gegensatz zwischen Vers und Bild zu konstatieren sein Ganz unmöglich ist es aher nieht, daß denjabhätena 'als ich ein Brahmane war', dagestanden hat, wenn auch die vorhandenen Spuren mehr auf rä als auf des weisen

14 'Als 1ch den Angirasa am Ufer des Flusses stehen sah, setzte ich, der ich ein Karawanenkaufmann war, auf einem Schiff den Weisen über den Fluß'.

Auf dem Bilde (Nr 5°) in Tempel 4) ist der Buddha im Redegestus, auf einer Art Fahre stehend, dargestellt. Er wendet sich drei Kauffeuten zu, von denen zwei knien, einer aufrecht steht. Es ist nicht leicht zu sagen, wer von ihnen als der Bodhisattva anzusellen ist. Man möchte am liebsten den sehönen heturbanten Greis dafür erklaren, wenn nicht der Aniende und eine Schale mit ingendwelcher Speise tragendo Mann durch seinen Platz im Vordergrunde des Bildes größeren Anspruch auf diesen Namen machen könnte Auf der gegenüberliegenden Seite liegen im Vordergrunde ein Kaned und ein Esel, beide mit Warenballen bepackt, dahinter kniet ein Kaufmann mit gefalteten Handen, ein anderer steht aufrecht da, in den Handen eine Schüssel, auf der gefullte Beutel liegen. Diese beiden Personen sind wohl und als Begleiter zu denken, so daß das Bild Darbringung und Vyäkaran

<sup>1)</sup> Ist pūrno manorathah zu lescn?

<sup>\*)</sup> Unwesentheh ist, daß in der Rephle oben links Gottheit und Möneh die Platze vertauscht haben. Die übrigen Angaben Grunwedels, die auf eine Verschieden heit in die Komposition der Bilder sehbeßen lassen, and, wie die Originale im Misseun für Völkerkinde zegen, nicht richtig. Auf der linken Seite and auch in Tempel 4 der Kaufleute langsstellt und rechte fandet sieh auch hier der Dech ieben dem Kamel

ın einer Szene darstellen wurde - In diesem Falle stimmt also Vers und Bild gut zusammen

10 'Unter Küsyapa'), dem höchsten der Mensehen, war ich der junge Brahmane Uttara Als ich das Wort des 

2) gehört hatte, faßte ich den Entschluß, in den Orden einzutreten '

Ende der Übung aller Tugenden in der dritten Asamkhyoya-Periode' Auf dem Bilde (Nr 4 in Tempel 4) steht rechts ein kleiner Brahmanenhribe mit einer Schale voll Blimen. Sein Stand ist durch die Waden strumpfe aus Pantherfell gekennzeichnet, die auf diesen Bildern nur hrah manische Asketen tragen. Auf der anderen Seite kmet ein Mann im Mönchs gewand, der die charakteristischen Merkmale des Buddha, Usnīsa und Urnī, zeigt. Ihm wendet sieh der große Buddha zu, die Geharde der rechten Hand sehennt Rede auszudrucken. Es kann kaum einem Zweifel unterhegen, daß der mänara Uttara rechts im Akt der Verehrung dargestellt ist, links in dem Augenhlick, wo er nach seinem Eintritt in den Orden das Vyākarana einpfangt. Auffallend und ein Verstoß gegen die buddhistische Dogmatik ist nur, daß er auf der rechten Seite schon mit den Attributen des Buddha erscheint. Die Replik schemt in diesem Punkte richtiger zu sein, wenigstens notiert Grunwedel an dieser Stelle "kniender Bliksu, affinh"

Samthche Schulen stimmen darin überein daß der Bodhisattva das Vyākarana von Kāsj apa als ein junger Brahmane (mānara) empfing Seine Geschichte wird, im wesenthehen gleich ausführlich und mehrere Male im Mahāvastu I, 319—337, kurzer im Buddhavamsa und in der Nidānakathā, Jat I, 43, erzahlt<sup>3</sup>) In allen drei Werken ist sein Name Jyotipala (Jotipāla), im Svāgatavadana des Dryāvadana (193) wird aber erwahnt, daß der chraurdige vollkommen erleuchtete Kāsyapa dem Uttara manara das Vyākarana erteilen werde 'Du, mānara, wirst wenn das Leben des Menschen hundert Jahre wahrt, der Tathāgata, der Arhat der vollkommen erleuchtete Sakyamuni sein 'Hier zeigt sich also wieder die genaue Übereinstimmung des Verses mit der Tradtion der Sarvästivädins!)

Aus dem Vergleich der Aufschriften mit den Darstellungen ergibt sich, daß die Maler unmöglich nach jenen Versen gearbeitet haben können Man mag noch so vieles aus reiner Unschtsamkeit erklaren oder aus Miß

<sup>1)</sup> Lies Kāšyape statt Kāšyapo

<sup>2)</sup> Ich vermag das feldende Wort nicht herzustellen \*

<sup>3)</sup> Der Bodhsattva tritt auf Anraten seines Jugendfreundes, des Topfers Ghatikara in den Orden ein Es ist sehr wahrscheinhelt, daß darauf auch in dem Verse mit den Worten na i alarace sruten angespielt ist, der Freund wurde dann hier einen anderen Namen führen. Übrigens ist der manara in den Erzahlungen er heblich alter, als er auf dem Bilde ersehemt.

<sup>4)</sup> Übrigens kennt auch der Buddhavamsa und die Nidanakatha (Jat I 37) eine Pranidhicarya des Bodhisattva als Uttara manara, sie verlegt sie aber unter den Buddha Sumedha

verstandnissen oder aus einer Freude an malerischem Wechsel, die sich nber die Gebote der Logik hinwegsetzte, es ist schlechterdings immöglich, daß man einen König darstellte, der sich in den Orden aufnehmen laßt, oder einen Monch, der die cirara Gabe macht, wenn der Text, dem man zu folgen hatte, von einem Sresthin erzahlte, der Vihāras stiftete Diese Maler, oder vielmehr die Kunstler, die ursprunglich die Bilder schufen, von denen uns hier nur handwerkmaßig hergestellte Komen vorliegen, mussen einem Text gefolgt sein, der sich in manchen Punkten von dem Werk, dem die Verse entnommen sind, unterschied Dis ist an und für sich nichts Auf falliges Die meisten Pranidhi Legenden sehen sich zum Verwechseln ahn lich, nur wenige, wie die zu Dipanikara oder Käsyapa geliörigen, tragen ein individuelles Geprage So wurden sie miteinander vertauscht oder vermengt und zwar nicht nur in den verschiedenen Schulen, sondern sogar in derselben Schule, wie die oben aus dem Mahavastu angeführten Bei spiele zeigen. Wie kam man aber dazu, für die Bilder Aufschriften zu wahlen die mit den Darstellungen nicht im Einklang stehen? Meines Er achtens erklart sich das so, daß das ursprungliche Werk, nach dem die Bilder gearbeitet waren, verloren und durch ein jungeres, aus dem die Auf schriften stammen, ersetzt war Als man das Bedurfnis fuhlte, die Bilder mit Aufschriften zu versehen, griff man daher zu diesem und wahlte Verse daraus aus, indem man die Namen der Buddhas als Stichwörter nahm, ohne sich um den Inhalt der Verse zu kummern. Ist diese Erklarung richtig. so wurde durch die Verse wenigstens der Name der dargestellten Buddhas gesichert sein

## Epigraphische Beitrage.

## III Das vierte Saulen Edikt des Asoka

Seit der Ausgabe der Felsen und Stulen Edikte des Asoka durch Bühler sind nahezu 20 Jahre verflossen. In dieser Zeit ist eine Riche von Arbeiten ersehnenn, die das Verstandins dieser Inschriften über Bühler hinaus gefördert haben, niemand aber wird bestreiten, daß auch jetzt noch zihlreiche Stellen und einzelne Ausdrucke der Aufhelbung bedurfen. Ins besondere wird die schriftere Beobischtung des Spraehgebrauches und die strengere Scheidung der versehiedenen Dialekte vielfisch zu anderen Resultaten führen, nicht sellen wird auch eine Nachprifung die Erklaringen Kerns und Senarts die Bühler nicht angenommen hat, als die richtigen erweisen. Beispiele dafür glaube ich im folgenden geben zu können.

Unter den Suden Edikten ist das vierte das den ausführlichen Bericht des Königs über die Lajjükas enthalt, in Dellu Sivälik Lauria Ararāj und Lauria Nandangarh vollstandig, in Dellu Uirath Allahabad und Rām purwū weingstens in größeren Bruefistucken erhalten sodaß über die Lesung kaum irgendem Zweifel bestehen kann. Desto größer sind die

Schwierigkeiten die gerade dieses Fühlt der Erklarung bereitet. Der Be quemlichkeit halber stelle ich den Text des Ediktes in der Version von Ds nach der Buhlerschen Ausgabe voran mit Angabe aller inhaltlich bedeut samen Abweichungen in den anderen Versionen \*

Devanam prige Prijadasi laja heram ahal Isadur isatir asa (1) abhisitena 1) me ıyam-dhammalıpı lıkhāpıtā[ ] Layūkā me (2) bahusu pānasatasahasesu janası-ayata tesam ye abhıhale va (3) damde va atapatiye me kate[ ,] kim ti [ ?] lazuka astatha abhitā (4) kammāni paratayeru2) zanasa zānapulasā hitasu kham upadaheru (5) anugahineru cul / Sukhiyana dukhiyanam janisamti dhammayutena ca (6) eryoradisarati yanam yanapadam[ .] kim ti [ 9] hidatam ca pālatam ca (7) ālādhayevā te²) [ ] Lazukā pr laghamts patrealitare mam[ ,] pulisani pi me (5) chamdamnani paticalisamti te pi ca kani riyoradisamti yena mam lajukā (9) caghamtı-ālūdhayıtaref | Athā hr pajam riyatāye dhātiye nisizitu (10) asiathe hotif / I iyata-dhati caghati me pazam sukham paliha tare\*)[,] (11) heram mamā lazukā katā zānaradasa hitasukhāye[ ] yena ete abhita (12) asiatha3) samtam arrmana kammani pavatayevu tif | Etena me lajukanam (13) abhihale ta dainde va atapatiye kate[ ] Ichitaviye hi-esa [ ] kim tif 9 [ (14) riyohalasamata-ca siya daradasamata caf ] Ava ite pi ca me auntif / (15) bamdhanabadhanam munisanam tilitadamdanam patavadhanam timni divasani mes) (16) yote-dimnel / Natika ta kani nishapamsamti ner täye tanam (17) näsamtam sa nizhapayıta ) danam dahamtı palatikam upava sam va kachamts[ ] (18) Icha hi raef | hevam niludlasi pi kalasi palatamāludhayetu tie) janasa ca (19) radhati iirdhe-dhammacalane samyame dana saribhage ti")[ [ (20)

Den Sitz tesam ye abhihale ia dande rā atapatiye me kate ubersetzt Buhler (Ep Ind II S 253) nn Anschluß an Kern I have made them undependent in (auarding) both honours and punishments. Dis ist dem Sinne nach unzweifelhaft richtig. Bublers Erklarung der grammatischen honstruktion des Satzes über ist verfehlt. Er faßt alapatige als Substan tivum (\*ātmapatyam) und übersetzt die Worte ins Sanskrit tesam vo bhihārora dando ra liatra] mayā siesāms seatantrata kris. Daß diese Inter pretation nicht richtig sem kann zeigt der spiter folgende Sitz eiena me layukanam abhihāle ta damde ta atapatiye kate Hier muß Buhler abhihale und damde als Lokative fassen for this reason I have made the Layukas independent in (awardsag) both honours and punishments. Dis aber ist aus sprachlichen Grunden unmöglich. Der östliche Drilekt in dem die Saulen Edikte die Felsen Edikte von Dhauh Jaugada und Kalsi und die kleineren Edil te bis auf die von Siddapura abgefaßt sind kennt von den

A omitt me

<sup>1)</sup> La und Ln Orasabl sitena 2) La aladl ayeru (om it ti)

<sup>5)</sup> La Ln R abh ta ascatha

<sup>1)</sup> La un l Lu nuhapa i tare

<sup>)</sup> La und Ln pavatayevu ti 1) La und La palihatave ti \*) A alādhayevu (omit! ti)

a Stammen nur einen Lokativ auf -ast1) Nur an zwei Stellen kommt an geblich ein Lokativ auf e vor In F XIII liest Buliler in K Yona Kambojesu Nābhake Nābhapamtisu Bhoja Pitinikyesu Adha P ladesu, in Sh Yona Kamboyesu Nabhake Nabhitina Bhoja Pitinikesu Amdhra Pulidesu, in M su Nabhake Nabhapamtisu oja Pitini su Amdha P Yona K Die Lesung Nabhake ist aber schon außerlich recht unsicher Fur K gibt Buhler an (Beitr S 193) 'Die Ruckseite des Abklatsches zeigt Nabhake, der Vorderseite nach könnte der e Strich zufallig sein', und für M (Beitr S 227) 'Der altere Abklatsch bietet [Nabha]kao'. Es ist ferner doch ganz unwahrscheinlich daß hier, ahweichend von dem gewöhnlichen Gebrauch ein Landername im Singular stehen sollte. Dazu kommt, daß die drei danebenstehenden Worter sumtheh Dyandyas aus den Namen zweier Völler schaften sind Das alles weist darauf hin daß Näbhala Nabhapamtisu zu lesen, und daß auch dies ein Drandva ist bei den Näbhakas und den Nabhapanktis' Der zweite angebliche Lokativ auf e ist bhaqe amne in F VIII in Dh J (nur bhage a ) K, wofur G bhage amne, Sh bhage amne, M bhage ane bieten Man pflegt darin, unter Berufing auf Pali aparabhage einen adverbiellen Ausdruck 'seitdem' zu sehen. Aus dem Zusammenhang geht das keineswegs mit Sicherheit hervor, und auch der Pah Ausdruck beweist nicht viel, da sich erstens apara und anva der Grundbedeutung nach micht decken und zweitens im Pah niemals soviel ich weiß, apare bhage oder bhage apare vorkommt Meines Erachtens kann bhage amne nur ein Nominativ sein, da die Stelle auch sonst mißverstanden ist ge denke ich spater ausführlich darauf zuruckzukommen. In lebendigem Gebrauche sind die Lokative auf e nur in dem westlichen Dielekt von Girnar und in dem nordwestlichen von Shalibazgarhi und Mänsehra. In G finden wir rigite III Patalipute V saiekale VI, sariekale VI pakarane IX, prakarane XII, pr(vr)pte XIII sarasake era rrjaye (\*) XIII neben den etwas haufigeren Formen auf amhi") Ein Lokativ auf -ass kommt nicht vor Der Dialekt von Girnär ahnelt in diesem Punkt wie in anderen dem Pali wo der Lokativ auf e amh und asmim rusgeht und unterscheidet sich seharf von dem bstbehen Dialekt In Sh und M finden wir Lokative auf e aspi und asi In Sh sind die Formen auf e am haufigsten in V die Formen auf ass Nur die Endungen e und asp werden dem eigenthehen Dialekt angehören, die Formen auf ass können wir mit größter Wahrscheinlichkeit als Ent lehnungen aus der im östlichen Dialekt abgefaßten Vorlage betrachten und zwar hat sich M wie fast immer dieser Vorlage genauer angeschlossen als Sh

<sup>1)</sup> In K vom zeinten I dikt an naturheh auch auch aus geschriben. Die Vermutung Bilders (Pp. Ind. II. 270 Note 68). diß in S = bal uns janasi ein Schreib feller für bal uke janasi sei ist abzul hin n. Bild ris liet versie it auf den Lokativ tunitustinen in S.5.

<sup>1)</sup> I inmal in F I\ praedsar rile

Abhihāle und damde konnen also an der zweiten Stelle in unserem Edikt nur Nominative sein, und atapatiye muß ein Adjektiv sein, wie selnen Kern, Jaart. S. 95, geselnen hat, der es riehtig durch svatantraß wiedergibt. Es ist in beiden Fallen wörtlich zu ubersetzen: 'Das Belohnen oder Strafen seitens der Lajjūkas ist von mir von ihnen selbst abhangig gemacht worden.' Alapatiye ist wahrscheinlich eine adjektivische Weiterbildung von ātmapati mit dem Suffix -ya, wie Sk. avya, yonya von avi, yoni. Die Zuruckfuhrung auf ein Bahnvrihi "ātmapatika, die dem Sinne nach wohl möglich ware, wird dadurch ersehwert, daß sich in diesem Dialekte kein sicheres Beispiel fur den Ausfall des suffixalen k mit ya-śruti findet; nilatiyam in FIX Dh (K. nilathiyām, Sh nirathriyam, M nirathriya, aber G niratham) ist leichter auf "nirarthyam, eine Bildung wie "ātmapatya, zuruckzufuhren als auf "nirarthitam, wie Franke, WZKM, IX, S. 347, verschlagt, und die von Buhler (Beitrage, S. 298) gegebene Ableitung von gerayā (S. 1) aus gezakāh ist ganz problematisch!).

Was die Bedeutung von abhihāla anbetrilit, so mochto ich es lieber durch den etwas weiteren Ausdruck 'Belohnen' wiedergeben als durch 'awarding honours', wie Bulder sagt. In der von Buhler, Beiträge S.2831, aus Jāt. 515, 6 angefuhrten Stelle abhihāram imam dajjā athadhammānusathiyā bedeutet abhihāra, in Übereinstimmung mit der Grundbedeutung von abhihr, nichts weiter als 'Geschenk': 'Gib [ihm] diesen [ni ka Goldes] als Geschenk fur die Unterweisung im Artha und Dharma 'Daß der Kommentar pājam karonto sagt, beweist fur den, der die vielen Fehler dieses Werkes kennt, gar nichts. Auch der Ausdruck katāsanābhihārasakkāro (Jāt. V, 00) bedeutet kaum, wie Buhler meint, 'durch das Angebot der Ehre eines Sitzes gastlich empfangen', sondern 'durch [Anerbieten eines] Sitzes und Darbringungen gastlich aufgenommen'; unter dem abhihāra werden wir hier die Darreichung von

<sup>1)</sup> Die Etymologie, die Michelson, IF XXIII, 264ff, von dem Worte gibt, muß sch freilich ganz ablehnen. Nach ihm ist geraus mit Hankologie aus \*gestirauss, 'whose period of life is attendanco', entstanden Die Wurzel gev ist nur aus dem Dhâtupâtha bekannt. Ich bin der letzte, die Angaben der indischen Grammatiker im Bausch und Bogen zu verwerfen, wenn man aber im Dhâtupātha nebenemander seir, gevr, glevr, peur, merr, mleur, seir, kheur, pleur, keir findet, alle mit der Bedeutung sevane und mit Ausnahmo des ersten unbelegt, so wird, meme ich, das unbedingte Vertrauen in die Realitat gerado des geor doch wohl etwas erschuttert werden; es kann geradeso gut auf Verderbuis beruhen, wie z B kherr, das sicherlich nur schlechte Schreibung für serr ist. Bei dieser Unsicherheit auch noch die Hankologie als Erklarungsmittel her anzuziehen, scheint mit über die Grenzen des Zulassigen lunauszugehen. Das Schlimmsto aber 1st vielleicht die souverane Verachtung, mit der die Bedeutung behandelt wird, oder glaubt M. wirklich einen Sanskritisten überzeugen zu konnen, daß der Inder jemals einen so absolut simplosen Ausdruck wie 'dessen Lebensperiode Dienst ist' gepragt haben sollte und daß dieser dann weiter auch noch die Bedeutung 'medrig' angenommen haben könnte, denn daß in der Reihe ulasa ca gevaya ca mathima ca nur dies die Bedeutung von geraya sein kann, wird doch wohl kein Einsichtiger bezweifeln. Ich kann in solchen Etymologien, die leider durchaus nicht vereinzelt dastehen, nur Spielereien sehen, die eine Forderung der Wissenschaft meht bedeuten.

arghya, madhuparka usw zu verstehen haben. In dem Edukt ist abhuhāla sicherhich in erster Lime von der Begnadigung zu verstehen, d. l. von dem Befreien aus der Gefangenschaft, von dem nucli in FV ind Sep I die Rede ist, und wie wir sehen werden, von dem Erlaß der Todesstrafe. Was hier abhuhāla und damda genannt wird wird meiner Ansicht nach in Z 6 durch sukhūjana dukhūjanam bezeichnet. Kern übersetzt sukhūjana dukhūjanam benen van hetgeen genoegen of ongenoegen wekt', Senart 'ils rendront compte des progres ou des sonifrances', 'they will make themselves acquainted with their good and evil plight', Buhler 'they will know what gives happiness and what infliets pain' Ich muß gestehen, daß ich mir bei diesen Übersetzungen nichts Rechtes denken kann. Meines Er achtens sind sukhūjana und dul hūjana nicht Adjektive sondern Nomina actionis, die hier im Sinne des Infinitivs stehen') 'sie werden verstehen Freude und Schmerz zu bereiten', namlich Freude durch den abhuhāla, Schmerz durch den damāda

In dem folgenden Satz ist das einzige Wort, über dessen Bedeutung Zweifel bestehen konnen dhammayutena Dhammayuta kommt noch ein mal in S 7 und mehrfach in FV vor An unserer Stelle übersetzt Bühler es wie vor ihm Burnouf und Kern 'in accordance with the principles of the sacred law' indem er dhammayutena einem Sk. dhammayutyā gleichsetzt Ich halte das für ausgeschlossen, da das Wort in keiner anderen Stelle, wo es vorkommt, diese Bedeutung haben kann. Wahrscheinhich hat Thomas und V. Smith recht, die in dhammayuta einen bestimmten Beamten erkennen (Ind. Ant. XXXVII, S. 20ff.), der Singular wurde hierzur Bezeichnung der 3dt istehem.

Wesenthch anders als meine Vorganger verstehe ich die folgenden Sitze lajul ap laghamti paticalitate mam pulisäm pi me chamdamnäm paticalisamti. Senart faßt chamdamnäm als Dvandva aus chanda und äpää und uhersetzt (Ind Ant XVIII, 9) "The rajjälas will set themselves") to ohey me, and so will my purushas also obey my wishes and my orders. Die Ubersetzung ist inhaltlich und formell anfechtbar. Man vermißt jede Ge dankenverbindung mit dem Vorausgehenden, und beide Sitze sind zum mindesten überflussig. Wozu sollte der König denn der Welt eine so selbstverstandliche Sache verkunden wie die, daß seine Beamten ihm gehorchen. Diese Schwerigkeiten vergrößern sich noch in der Buhlerschen Übersetzung. But the Lajul as are eager to serve me. My (other) servants also who know my will, will serve (me). Das hinzugefugte 'but' zeigt, daß Buhler den Mangel des Zusammenhanges mit dem Vorausgehenden gefüllt hat Wahrend Senart unter Berufung auf S.I.— er hatte hinzufugen können

<sup>1)</sup> Vgl F MH Sh yam éalo chamanaye "was verziehen werden kann, gegen uber G ya sakam chamitave

Senart wollte laglamit zu caghamit verändern weil er irrtumlich annahm, daß das die Lesart von La und In zu

S 71) — die lajūkas den pulisas gegenüberstellt (Inser Pij II, S 34f), inßt Bühler pulisa als den allgemeinen Ausdruck für Beamter', initer den auch die Lajūkas fallen, und ist so gezwungen, ein 'other' zu erginzen. Es ist aber doch kaum denkhar, daß dieses für den Sinn wichtigste Wort weggelassen sein sollte. Buhler, der chamdamnän, gewiß einfacher als Senart, als Tatpurusa. Est chandajūäh iniumt, niuß ferner zu paticalisamlt ein mam erginzen, und wenn nuch in diesem Fall die Erganzung velleicht nicht unmöglich ist, so wird das Fehlen des Wortes doch sieher als Harto empfunden. Und dabei sind die Satze genau so uichtssagend wie in der Übersetzung Senarts. Schwerer ils niles das wiegt aber vielleicht ein graumatisches Bedenken. Pulisän soll nach Senart wie nach Buhler ein Nom Plur sein, wir nußten also einen Geseldechtswechsel annehmen, der bei einem Wort wie pulisa doch geradezu unerklarhen ware. Dizu kommt, daß in S1 und S7 der regelrechte Nominativ pulisän elegit ist. Alle Schwierigkeiten verselwinden wenn wir pulisän chamdamnän.

nls Akk Plur fassen und fur laghamts die Buhlersche, nuch lautlich meht einwandfreie Gleichsetzung mit Sk ranghante nufgeben und zu der Er klarung zuruckkehren, die Kern, Jaart S 96, gegeben hat Laghati ist Sk arhate und arghate, Pale arahate und agghate Wahrscheinlich steht laghati fur "alaghati aus arghati wie hakam fur ahakam usw , möglich ist es aber auch, daß arghats mit wirklieher Metathesis zu \*raghats, laghats geworden ist Allerdings komint im Cale Bairat Edikt alahami vor, das un zweiselhaft Sk arhami entspricht nber gerade in diesem Edikt finden sich auch sonst Formen, die von dem gewöhnlichen Gebrauch abweichen, ich brauche nur an den Genitiv hama gegenüber mama und den Instrumental hamıyaye gegenuber mamaya mamıya (S 7), mamaye (Sep II Dh), mamı vāue (Sen II J) zu ernnern Wahrscheinlich sind solche Formen dem Einfluß des Lokaldialektes zuzuschreiben. Der Sinn des ersten Satzes schemt nur jedenfalls zu sein 'Auch die Layülas mussen mir geborchen' Diese Bemerkung hat ihren guten Grund Der Komg hat vorher gesagt. daß er die Lujjūkas in bezig auf die Belohnungen und Strafeu die sie be stimmen, völlig unabhangig gemacht habe, nun schrankt er dies dahin em, daß naturlich die Lajjūkas ihm zu gehorchen hatten 'Und , fahrt er fort 'auch den Benmten die meinen Willen kennen werden sie gehorehen' Unter diesen Beamten sind sicherlich nicht wie Buhler meint, die Prati vedakas zu verstehen die doch nur einfache Spione sind sondern hohe Wurdentrager wie die Kumaras oder die Dharmamahāmātras oder Beamte. die mit besonderen Missionen in die Provinzen geschickt wurden. Es ist canz wohl möglich, daß chamdamna eine bestimmte technische Bedeutung hat und die Beamten charakterisiert, die als Stellvertreter des Königs auf

mata p. S.T. Poulisa pi ca me ukasa ca geraya ca majhima ca hemeva amtamaha mata p. S.T. Poullisa pi bahune janasi ayata lajukā pi bahukesu panasalasa hasesu ayata

treten Faßt man die beiden Satze in dem angegebenen Sinne, so schließt sich auch das Folgende ungezwungen an "Auch die werden einige ver mahnen so daß die Lajjiñkas instande sein werden!), mich zufiriedenzu stellen "Unter den kän sind nach Buhler zunrichst die Lajjiñkas selber gemeint, dann aber wohl auch Untertanen im allgemeinen Da riyorodi santi: hier kaum eine andere Tatigkeit bezeichnen kann als das unmittelbar vorhergehende riyoradisamit, so glaube ieh, daß wir den Gedanken an die Vermahnung der lassigen Lajjiñkas aufgeben mussen!) Aśoka will sagen, daß die Beamten, "die des Königs Willen kennen", ermalinende Erlasse an das Volk richten und so die Lajjiñkas in ihrer Tatigkeit unterstützen werden Grammatisch ist wie ich nachber zu zeigen gedenke, auch noch eine andere Auffassung von kan möglich, der Sinn wurde dadurch nicht verändert werden

Ist meine Erklarung richtig so wurde in dem östlichen Dialekt den ich als Alt Ardhamagadhi bezeichne<sup>3</sup>) der Nominativ Pluralis der a Stumme auf a, der Akkusativ auf äni gebildet Nom pulisa, Akk pulisäni Ich glaube zeigen zu können, daß dies die regelmräßige und einzige Bildungs weise in diesem Dialekt ist. Die in Betracht kommenden Stellen sind die folgenden

F XIII K se aikt anusaye detānam piyasa rijinitu Kaligyāns 'Das izt die Rene des Gottergeliebten nachdem er [das Land der] Kalingas erobert hat Diese Stelle hatte eigentlich schon langst zur Erkennins des Richtigen fullren mussen, da die Annahme, daß ein Volksname im Indischen zu einem Neutrum Pluralis geworden sei, doch geradezu ungcheuerlich ist Außerdem steht der zu dem Aklusativ gehörpe Nominativ Kaligyā im ersten Satz tatsachlich da athātasabhisitasā detanam piyasa Piyadasine lajine Kaligya rijila 'Als der göttergeliebte König Priyadarsın acht Jahre gesalbt war, wurde Ivon ihm das Land der I Kaligas erobet.

F XII K detana prije Prijadasi lājā saupāsandāni 1) parājitāni gaha thani va pujeti. Der göttergehebte König Prijadarsin ehrt alle Sekten, Asketen wie Haushalter. Auch hier ist pāsamdani der regelrechte Akkusativ zu dem Nominativ zasamdā, der in demselben Edikt zweimal erscheint

<sup>1)</sup> Daß cagl at: das mehrmals in den Separatedikten wiederkehrt. Futurum von cal. können' ist, hat I ranke, WZKM IX, S 340ff uber allen Zweifel erhoben. Die Anhalme daß dieses Futurum prasentische Bedeutung angenommen habe ist völl & uberflussur.

<sup>3)</sup> So such Senart ils répandront les exhortations afin que les rajukas a appliquent à me satisfaire? Spater (Ind. Ant. XVIII. 8 6f., 9) sucht er in dem mit gena be, unenden Nachsatze einen ganz anderen Sinn worm ich ihm nach dem oben fle merkten nicht folgen kann.

<sup>1)</sup> Siche Bruchstucke buddhistischer Dramen, S 40

<sup>4)</sup> Die ubrigen Versionen zeigen daß g\u00e4rd\u00f3pam\u00e4\u00e4ni Kompositum ist also Killerhaft f\u00fcr queup\u00e3am\u00edd\u00e4ni steht. Die Orthographie ist in diesem Teil der In sehrift sehr sehlecht

pujetaviya cu palapāsadā 'Andere Sekten sind zu ehren'; satapāṣamda bahuṣntā cā kayānāgā(gamā) ca hureyn ti 'Mögen alle Sekten vielerlei hören und gute Lehre haben.' Weitere Belege fur den Nominativ von pāṣamḍa nud gahatha oder gihitha liefert FXIII: ya tatā raṣati bābhanā ta ṣama(nā') rā ane rā pāsamḍa gihithā rā') 'Öberall wohnen Brahmanen oder Asketen oder andero Sekten oder Haushhlter.'

F III Dh: palisā pi ca ..... yutāni ānapayisati; K palisā pi ca yutāni . . . . . anapayisamti. Buhler hat die alte Erklarung, wonach yutāni ein Sk. yuktān vertreten sollte, aufgegehen und übersetzt das Wort durch 'das Geziemende', 'what is befitting', weil in drei2') Versionen das Nentrum Pluralis stehe and die in G entsprechende Form gute ebensogut Akk, Sing. des Neutrums wie Akk, Phr. des Maskulimms sein könne (Beitr. S.22). Beides ist nicht richtig. An und fur sieh könnte yutani sowohl Akk. Plur, des Maskulinums wie des Neutrums sein, und in dem westlichen Dialekt von G gibt es kein sieheres Beispiel fur den Akkusativ Singularis des Neutrums auf e. Nach den Ausführungen von Thomas (Ind. Ant. XXXVII, S.20ff.; JRAS, 1909, S.467) kann es aber auch nicht mehr zweifelhaft sein, daß quia hier bestimmte Beamte bezeichnets) und daß wir zu übersetzen haben: 'Auch sollen die Parisads die Yukta-Beamten boauftragen.' Auch fur ein Wort mit dieser Bedeutung erscheint mir die Annahme neutralen Geschlechtes völlig ausgeschlossen; yutani ist der regelrechte Akkusativ zu dem Nominativ gutā, der im Anfang desselben Ediktes erscheint: Dh . . . , ta vijitasi me yutā lajuke ca . . . . ike . . pameasu pamcasu vasesu anusayānam nilhamāvā; K savatā vijilasi mama yutā lajūke padesike pamcasu pamcasu vasesu anusamyanam nikhamamtu 'Überali sollen in meinem Reiche die Yukta-Beamten und der Lajjüka und der Prādesika alle funf Jahre auf die Rundfahrt ausziehen."

Damit ist die Zahl der sieheren Belege fur den Akk, Plur von maskulinen a-Stammen erschüpft<sup>4</sup>). Die Texte enthalten noch zwei weitere

<sup>1)</sup> Beitr. S. 80 las Buhler pākamdagihithā als Kompositum, vgl S 85, Note 7

Später (Ep Ind II, S. 464) hat er das mit Recht wieder aufgegeben

2) Richtiger jetzt 'vier', denn nuch M hat yutani.

<sup>3)</sup> Im ubrigen verstehe ich freilich den Satz ganz anders als Thomas, wie ich spater zeigen werde.

<sup>4)</sup> Nach Buhler existierte allerdings in der Alt-Ardhamägadhi auch eine Form des Akk Plur auf e. Im ersten Separatedhk von Dh hest er syam ca lipt itsanakhatena solavija amtalā pie at ise khanas ikhanas ekena pie solavija. In amtalā pie at ise sieht er den Vertreter von Sk antarāpi ca tieyān 'und auch in der Zwischenzeit zwischen den Tisyatagen' (Beitr. S.141) Aber in der Parallelstelle im zweiten Separatedikh heißt es in Dh syam ca lipt antatummässin tisena nakhatena solavijā klimam cu khanasi khanasi antalā pi tiena ekena pi solavijā und in J. 19an ca lipt antatummässin tisena nakhatena solavijā Memes Erachtens wurden selom dieso Stellen genugen, um tise, wenn es wirklich dastānde, als Schreibfehler für tisena zu erklaren. Buhler selbst aber gibt an (Beitrage S.131, Note 18), das hinter tise eine proße Abschurfung mit verschiedelene Rissen folge, und

Formen, die aber nicht beweisend sind agikamdhan und dhammapaliyayani Der Akkusativ agikamdhan: 'Teuermassen' oder 'Teuerbiume' findet sich in FIV Dh und K. Allerdings ist skandha im Sanskrit Maskulinium, bei der Bedeutung des Wortes ware es aber immerlin möglich, daß in diesem Fall ein wirklicher Gesehlechtswechsel stattgefunden ligtte, wie er bei anderen Wörtern, die Dinge oder Abstrakte bezeichnen, zuweilen eingetreten ist Dhammapalıyayanı erscheint ini Cale Barrat-Edikt imanı bhamie dhamma palıyayānı vınayasamukase alıyavasānı anāgatabhayānı munıgāthā moneyasûle upalisapasine e cā lāghulovāde musātādam adhigicya bhagavatā budhena bhāstie etāni bhamte dhammapaliyāyāni ichāmi kimti bahuke bhikhupāye cā bhilhuniye cā abhilhinam suneyu cā upadhāleycyū cā Folgende Gesetzes stellen (folgt die Aufzahlung), von diesen Gesetzesstellen wunsche ich, daß viele Mönche und Nonnen sie haufig hören und bedenken ' Etani dhamma palıyāyānı ist unzweifelhaft Akkusatıv, und da es offenbar nur das vorauf gehende ımanı dhammapalıyayanı aufnınımt, so konnte man versucht sein, auch dieses als Akkusativ zu erklaren Allein die Titel der einzelnen Stellen sind im Nominativ gegeben und das macht es wahrscheinlich daß auch ımanı dhammapalıyayanı Nommatıv ist Eine solche Voranstellung des Hauntbegriffes im Nominativ ohne Rücksicht auf die Satzkonstruktion ist ım ganzen Gebiet der indischen Sprache nicht selten Dhammapalıyayanı ware dann ebenso zu beurteilen wie die nachher (S 284f ) angeführten Nomi การรงค การ์ -สีสร

Die eben erwahnte Stelle in F IV Dh K enthalt auch den einzigen Beleg für den Akk. Plur eines miskulinen i Stammes, und dieser zeigt wiederum den anlogen Ausgang auf im Sie hantet in Dh hahim ankam ahän annän: cä diriyäni läpäni dasayitu munisanam, in K hathim ankam dhäni anniäni cä diriyäni lupäni dasayitu munisanam, in K hathim ankam dhäni anniäni cä diriyäni lupäni dasayitu junasa Elefanten und Fenermissen und andere himmlische Darstellungen den Leuten gezeigt habend! Hahim ist ollenbar die regelerchte Form des Akk Plur, wie der dirigelbörge Nominativ lautete, laßt sich nicht feststellen

Diese Bildungsweise des Akk. Plur des Maskulnums ist in der Alt-Ardhamägadhi meht auf das Nomen beschrankt, sie findet sich ebenso bei dem Pronominalstamm ka\*) S 4 Ds La La te pica käni viyovadisamti 'auch

Senart hat ohne weiteres tistna gelesen. Es er-cheint mir danach keinem Zweifel zu unterliegen, daß hier der Instrumental vorliegt.

<sup>&#</sup>x27;) Vgl zu der Stelle Bhandarkar Ind Ant XLII S 25ff

j In allen mehher angeführten Stellen ist ka in indefinitem Sinno verwinder Belege für die ein Gebrauch im Sanskrit verseinen die Petereburger Worterbucher Bullier (Beitr S. 293) glaubte auch in der Jätakapress V, C2, 27 einen Beleg gefunden zu haben tem sittet Saijugakundro (Ha Sambhavakundram dehler) ist mit mentider, sie ep spikhem vissiginen in atthi ko geodela isten puecht it "Mein Lieber, linlie Sam hlavakumara meht für ummundig, wenn auch ins mand imstande ist, die Friege zu lösen gelt in mit befringe ihn." Hier leget aber selbstiverstandlich nur ein Versellen

die werden einige vermahnen'; S 4 Ds A La Ln R nātikā (fehlt in A) va kani nijhapayısamli 'entweder werden die Verwandten einige bedenken machen'; S 6 Ds La Lu kımmam (Ds kimam) kanı sukham arahami ti 'möchte ich doch emige zum Gluck fuhren'; S 7 Ds kina su kani abhyumnamayeham dhammaradhinā ti 'wodurch konnte ich wohl einige emporheben durch das Wachsen im Gesetz': F VI J Dh K hida ca kāni sukhayāmi (K sukhāyāmi) 'sowohl hier beglucke ich einige'. In allen dlesen Fallen ist die Beziehung des kān; auf Personen vollkommen sicher; ebensowenig laßt sich bezweifeln. daß das Wort in den drei letzten Stellen ein Akkusativ ist. In den beiden ersten Stellen ware indessen auch eine andere Auffassung möglich. Pischel, Grammatik der Präkritsprachen, § 357, hat bemerkt, daß in der Ardhamägadhi des Jaina Kanons Pronomina, die sich auf Maskulina beziehen, zuweilen neutrales Geschlecht zeigen Seine Beispiele beziehen sich alle auf Plurale evaranti sarraranti logamsi kammasamarambha (Avar 1, 1, 1, 5 7) = etävantah sarre loke karmasamärambhäh; ävanti kev' ävanti logamsi samanā ya māhanā ya (Āyār. 1, 4, 2, 3) = yāvantah le ca yāvanto lole śramanāś ca brāhmanāś ca; yāim tumāim yāim te janagā (Āyār 2, 4, 1, 8) = yas tvam yau te yanakau: yāim bhikkhū (Āvār. 2, 7, 1, 1) = ye bhiksavah. jāranti 'rijjāpurīsā savie te dukkhasambhavā (Uttar 215) = yāranto 'vidyāpurusah sarie te duhkhasambhaiah1) Alinlich wird nun auch in S 5 nani und kāni auf Maskulma und Feminina bezogen, die sogar im Singular stehen. wobei aber zu beachton ist, daß der Singular, wie schon Buhler bemerkt hat (Beitr, S 262), hier im kollektiven Sinne gebraucht ist. La Ln avalā nāni elakā ca sūkalī ca gabhinī ra pāyamīnā ra aradhya potake ca kāni āsammāsike2) Folgende weibliche Ziegen, Mutterschafe und Saue, [namlich] die, welche trachtig sind oder saugen, durfen nicht geschlachtet werden und gewisse [ihrer] Jungen, [namlich] die, welche noch nicht seehs Monate alt sind3). Ich halte es daher fur möghelt, daß wir auch in den beiden

Fausbolls vor Ls 1st zu le-en sace pr pañham ressayanen atthiko, 'wenn du die Losung der Frage wurschest'

<sup>1)</sup> Das Beispiel aus Süyag 504 gehort meines Erachtens in eine andere Kategorie

<sup>2)</sup> Mit unwesentlichen Abweichungen auch Di Dm

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nach Franke, WZKM IX, S 342f xt opakänäm ein Wort, eine Weiterbildung von opakä mittels des Suffixes änga, das 'einfach die Rolle eines Starthika-Suffixes angenommen hat', und des Ferninnsuffixes-an! Ich istume vollkommen mit dem Verfasser überein, wenn er sagt, daß die Erklarung zu viele, zum Teil ungewinhliche Zwischenglieder erfordere, um vollstandig bundig zu sein Ich bezweifle sogar die Erustenz des von Franke entdeckten Svarthika Suffixes -āna Seine Beispiele sind Pali gimhöna 'Sonmermonat', tossana 'Regenzeit', tesujäna 'Vaisya', sotlidana 'Segenswuinsch', tracchiana 'Tier', puttäna' 'Solin' Ömhöna und cossana verdanken, wie selon Childers riehtig gesehen hat, ihren Ursprung dem Gen Plur', att und promotion of the proposition of

Stellen in S 4 kām mit te bzw. nātikā zu verbinden haben 'auch von diesen werden einige vermahnen'; 'entweder werden die Verwandten, falls welche da sind, bedenken machen')'

Dieselbe Bildungsweise zeigt sich endlich auch beim Personalpronomen tuphe und anke, das Schwanken der Texte beweist aber, daß sie hierher erst sekundar vom Nomen ubertragen ist. In den Separat-Edikten von Dhauh und Jaugada findet sich der Nominativ tuphe an folgenden Stellen I tunke (J nke) hi bahūsu pānasahasesu āvatā (J āvata), no ca tunke etam (Dh omitt tunke elam) pāpunātha, dekhata (J dakhatha) hi tunke elam (J omitt etam), tupke caghatha sampatipādaystate (fehlt in J), II patibalā (I alam) hi tuphe asvasanaye, tuphe (I omitt tuphe) svagam (I add ca) ālādhavisatha, tuphe (J omitt tuphe) caghatha sampatipādavitare (J sampatipatauitaie) Die gleiche Form tunke und anke wird im zweiten Separat-Edikt von Di fur den Akkusatıv gebraucht etası athası hakam anusasamı tuphe 'In dieser Sache unterweise ich euch', atha ca atanam heram deranam paye anukampati aphe 'und der Göttergehebte liebt uns wie sich selber' Aber in J lauten die Akkusative tunkens und anhem Die entsprechenden Stellen lauten hier etäye ca athäye hakam tuphent anusäsämt, atha atänam anulampats heram aphens anulampats, dazu kommen die beiden Stellen tuphens anusāssiu, tuphens halam anusāssiu 'euch unterwiesen habend', wo in Dh das Pronomen fehlt

Daß in der Alt Ardhamägadhi der Akkusativ Plurahs der maskulinen vokalischen Stamme auf ns mit Verlangerung des Stammauslautes gebildet wurde, ersobeint mur danach unbestreitbar Die Flevion war also Sing Nom pulise, Akk pulisam, Plur Nom pulise, Akk pulisam Die Neutra andererseits werden in der Regel flektiert Sing Nom däne, Akk dänam, Plur Nom dänäm, Akk dänäm, Die Steitstellen Die Steitstellen der Perkeltinssen die Form auf äns leicht auch bei ursprunglichen Maskulina in den Nom Plur eindrangen konnte, ist begreiflich, und tatsachlich bieten die Texte dafür eine Reihe von Belegen Die folgende Liste zeigt aber, daß diese Formen

<sup>455</sup> geht offenber auf "vusiyayana zuruck, wie Moggalikina auf Manajanjayana, kada das Safira ayana meht nur pairony mich verwendet wird, zeigt Ramajana, Rama betreffend Sotthana ust selbetverstandich nicht = Sk. stasti, sondern = Sk. stastyayana, 1 + a ist zu d verschneizen und sotthayana weiter zu sothana geworden Das Tree heelt trygafe nach senem wage rechten Gange, trygagalanam bhilanafam kommt in Ram in der Bedeutung der rechten Gange, trygagalanam bhilanafam kommt in Ram in der Bedeutung der Tiere' vor (PW), ygl auch trygagafan "Krebs" Ich sehe dahen in tracchana ein Bahuvriln aus trrafa und ayana, 'dessen Gang wagerecht ist, 'tradadyana mußte tracchana werden Es bleibt nur putlänam in Mil 241, Zeile 5, das sehen Terenken als kaum richtig bezeichnet hat, mir sehe int es dem putlänam von Zeile 10 sein Dasen zu verdanken.

l'syorodusants ware dann bei der Wiederholung ohne Objekt gebruicht Fbenso wird palisperad in \$7 enmal absolut gebraucht, einnal mit dem Objekt verbunden ete palisperadusants ps. kevam en kreum en palisperaditha janam dham mavutam.

ubertragung nur bei Wörtern stattgefunden hat, die durch ihre Bedeutung nicht vor einer Neutralisierung geschutzt waren S 5 Ds Dm La Lu van amnani vi nizanikavanı no hamlariyani auch andere Tierarten dürlen nicht getötet werden'; S 5 Ds Dm La Ln pamnarîsati bamdhanamokhāni katāni 'funfundzwanzig Freilassungen von Gefangenen sind gemacht worden': S 7 dhammathambhāni katāni 'Gesetzessaulen sind gemacht worden'; S 7 ata athi silathambhani va 'wo entweder Steinsaulen sind'1); S 7 magesu pi me nigohāni lopāmtāni chāvopagāni hosamti pasumunisānam 'auf meineu Befehl sind an den Wegen Bamanenbaume gepflanzt worden, sie werden Menschen und Tieren Schatten spenden', S 7 amnāni pi cu bahu[kāni] dhammaniyamani yani me katani 'es gibt aber auch viele andere Gesetzesverbote, die ich gemacht habe'; F I J K2) timni yera (K yerā) pānāni ālabhiyamti 'nur drei Tiere werden geschlachtet'; F I J Dh2 K etāni pi cu (K ca) timni (K tini) pānāni pachā (K omitt, pachā) no ālabhimsamti aber auch diese drei Tiere werden in Zukunft nicht mehr geschlachtet werden'; F II Dh J') K lukhāni ca (K omitt, ca) lopāpitāni (K lopitāni) and meinen Befeld sind Banne gepflanzt worden's)

Vielleicht bildeten in der Alt-Ardhamägadhü sogar die Feminina ihren Akk Plur, auf ni. Der einzige Akk Plur eines Wortes, das seiner Bildung nach Femininum sein mußte, ist anusathins n S 7 Ds dhammänusathins

1) In Dh felilt etam pı cu 1) Im J felilt topāpitāni

i) In der Inschrift von Sahasram steht der Nom Phir siläthambhä

<sup>2)</sup> In Dh ist nur timm und tabhiya- crhalten

<sup>1)</sup> Unsieher, weil nur zum Teil erhalten, ist ased s co tons in Sep II Dh. wolve J asedsaniga ca te bietet Osadhani in F II Dh J K entspricht formell Sh. ausadha, der Bedeutung nach Sk osadhi. Das Pradikat zu osodham wie zu dem im folgenden Satz vorkommenden muläns und phaläns zeigt die Endung a, so K osa dhāni manusopagāni cā pasopagāni cā atatā natļu saratā hālānitā ca lopānitā ca [] erameva mulanı ca phalanı ca atata nathı sarata halapıta ca topanıta ca und ent sprechend in Dn 5 Sh and M aber night C Sonst finder sich kein Nom Piur Neutr auf ā Michelson, IF XXIII, S 249, erklart allerdings pālanā (Dm /pāla/nam, La La R pălana) und sukhiyană (D. sukhiyană, La La sukhiyana) m S 1 fur Nom Plur Wenn auch kein anderes femin Nomen actionis auf and im Sanskrit oder Prakrit belegt ware, wurde meines Erachtens die Existenz der Form aus der Inschrift hervorgehen Kein Philologe, der auch nur eine Spur von Stilgefühl hat, wird ver kennen. daß in einem Satz wie esa hi sidht ya iyam dhammena palana dhammena tidhäne dhammena sukhiyana dhammena goti ti (S 1) pālana und sukhiyana nur Nom Sing sein konnen, so gut wie udhane und got. Nun sind aber auch die Feminina auf and seit der vedischen Zeit so häufig, daß es sich wirklich nicht verlohnt, Bei spiele anzufishren, und in S.7 steht außerdem der Instrumental undhäya khayanāyā, in FVI der Lok samtilanāya (Dh J, samtilanāye K, samtīranāya G, samtiranaye Sh M) Nom Sing sind ebenso patitedana in F VI, (Sh M patitedana), samtilana in F VI (init entsprechenden Varianten), und in F IV vimanadasana K, rimānadasanā ca hastidasana ca G Mulhā im S7 ist schon von Senart richtig als 'Agent, Vermuttler' (rklart worden, mulha ist hier offenbar, weil es sich auf eine Person hezieht, zum Maskulinum geworden

<sup>4)</sup> Dhammanusathini steht vielleicht für dhammanusatthinni, entstanden unter

anusäsämi 'ich erteile Unterweisungen im Gesetz' In demselben Edikt begegnet das Wort im Nom Plur dhammännsathun uvrdhän änaptlämi 'mannigfache Unterweisungen im Gesetz sind angeordnet worden' Dieser Nominativ wurde sich am leichtesten durch Übertragung aus dem Akkisativ erklaren, und daß das Wort nicht einfach Neutrum geworden ist, macht der Instrumental anusathiga, anusathiga (8 1), dhammanusathige (F IV K), der die feminne Endung zeigt, wahrseheinlich!)

Es erhebt sich nun weiter die Frage sind diese merkwurdigen Formen des Akk Plur auf die Alt Ardhamagadhi besehrankt oder sind sie auch in dem nordwestlichen Dialekt, der durch die Edikte von Shabbäzgarhi und Mänsehra reprasentiert wird, und in dem westlichen Dialekt, der uns in dem Edikt von Girnär vorliegt, heimisch? Die Entscheidung der Frage wird durch die eigentumlichen Verhaltinsse unter denen diese Versonen entstanden sind ersehvert. Sie bieten bekanntlich nicht den reinen Lokaldhalekt, sondern sind mehr oder weiniger unvollkommene Übertragungen aus dem in Alt Ardhamagadhi abgefaßten Original Übereinstimmungen zwisschen den Dialekten dieser Versonen und der Alt Ardhamagadhi können daher nur dann als beweiskraftig für die Gleichheit der Sprache angesehen werden, wenn sie ausnahmislos sind, jede Abweichung daregen snicht für Verschiedenheit in der Sprache

In Sh und M finden wir nun tatsachlich an den Stellen, die den oben aus K angeführten entsprechen, eine Reihe von Akkusativen auf 18, F XIII Sh so asti anusocana detama priyasa vipinti Kaligani' I XIII Sh detamam priyo Priyadrasi raya sarraprasamdani pratrayitani grahathani ca pugeti M detama priyo Priyadrasi raya sarraprasamdani pratrayitani grahathani ca pugeti M detama priyo Priyadrasi raya sarraprasamanana anapeanti, M parisa pi Ca yutani gananasi anapayisati Dagegen ist in F IV die Porm auf 18 besettigt Sh hastino jotikamahani añani ca ditami rupani drasayitu yanasa, M hastine aqikamdhani añani ca ditami rupani drasayitu yanasa, ta sicherlich incht ohne Absicht geschehen, und wir durfen meines Erichtens aus der Anderung des Textes schheßen, daß solche Formen wie halhimi dem nordwesthelen Dialekt fremd waren

Bestringt wird das durch die Anderung in F VI, wo dem hida ea käni sukhayamı von J in Sh und W ia ca sa sukhayamı entspricht Dre Form sa sit schwerig Bulher (Bettr S 173) hat sie als Gen part = Sk. esam erikart

d in Entitlig von turm (5.4). Alkrikings sollten wir dann die Schreibung di am intansati man erwarten voll in demselben Felikt alt junnamisati, amneu usw. In 5.3 De Din La In laba, wir den Nom Plur des Ventrums disinocarjaniu.

Der Instrumental eines maskul nen ochr neutral n i Stammes ist allerdings nicht beleer

<sup>1)</sup> In M febli die Stelle. Dir Nominativ lautet in Sh und M Kaliga

<sup>2)</sup> Di rugilòri, n'ominative linten in Sh paraprasandi, sacraprasandi, promi la radalla in M paraprapa la sacraprasala

Wie dem aber nuch sein mag die Beseitigung des känt zeigt jedenfalls, daß eine solche Lorm nicht dem nordwestlichen Dialekt angehörte

Waren die Akkusative Plur Mask auf ni dem Dialekt fremd, so kann die Endung ni lifer auch meht in den Nom Plur eingedrungen sein, und wir missen den Nominativ auf ä erwirten Intsiellich hat mielt der Übersetzer von Si in der einzigen Stelle, die eine Vergleichung gestattet 1), in I I das timm pänäm verändert. Er sigt trayo vo prana hamñamti, eta pi prana trayo paca na arabhisamti, wahrend in M auch lier wieder die Ardhamögadhi Formen übernommen sind tim ye pranam a bhi ti, etam pi cu tim pranam paca no arabhi.

Mit noch großerer Bestimmtheit lassen sieh die Formen auf -ni nls dem westlichen Dialekt freuid erweisen. Allerdings bietet auch G in F XII den Akkusativ auf -āni deränam pige Piyadasi rājā savapāsamdāni ca purajitāni ca gharastāni ca pūjagati²), und in F VI entspiricht dem hida ca kāni sul hayāmi von J idha ca nāni sulkhāpayāmi?) In F IV ist aber der Text wieder geaudert hastidasanāt) ca agilkamdhāni ca añāmi ca diyvāmi rupāni dasayitjā janami, und F III reigt die bekannte Form des Akk Plur auf e parisā pi yute āñapayisati gananāyam. Au den drei Stellen die Nommative Plur auf āni enthalten, sind in G datur die Formen auf ā eingesetzt F I ti eva prānā ārabhare ete pi trī prānā pachā na ārabhisare, F II i rachā ca ropāpiā

Daß in dem Dalekt von Girnär der Akk Plur der a Stammo auf e ausging, laßt sich aber noch durch zwei andere Stellen erweisen. It VI stellt in Dh. se mamayā kate sarata patitiedaka janasa atham patitiedayamitu me it savata ca janasa atham kalāmi hakam 'teh habe an geordnet daß mir überall die Spione die Angelegenheit der Leute vor tragen, und überall erledige ich die Angelegenheit der Leute. Dem atham entspricht in J., und K. ebenfalls atham in Sh. atham und athra in M. beide Male athra. G hest anstatt dessen ta mayā exam katam savatra patitiedakā sittā athe me janasa patitiedelha iti sarvatra ca janasa athe karomi. Es ist unmöglich das athe von G direkt dem atham, athra oder athra der übrigen Versionen gleichzusetzen, dit sich in der ganzen Inschrift kein Beispiel für einen Akk Sing Mask oder Neutr auf e findet'). Athe kann

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Stelle in F II lukhän: ca lopapitan: oder lopitan: ist in Sh ausgelassen und in M verstummelt rucha pila

<sup>&#</sup>x27;) Die Nominative lauten parapasamda savapasamda

<sup>3)</sup> Die Stelle in F XIII, die den Akkusativ von Kalimga enthielt, ist in G mehit erhalten

<sup>4)</sup> hastidasanā ist Nom Sing und gehört zum Vorhergehenden

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Daß die beiden Formen auf e in F III G rajuke a prädesike ca keine Akku sative Plur sind wie Pi chel GGA 1881 S 1326f annahm sondern stehengebliebene Arthamagadhismen braucht nach den Bemerlungen Bilblers (Beitr S 19) wohl nicht mehr gesagt zu werden

a) Das zweite athar i ist in J micht erhalten

<sup>)</sup> In FVI entspricht dem saram kalam von Dh J h dem sarram kalam von

hier nur der Akk Plur sein, der dem Sinne nach durchaus berechtigt und sogar besser ist als der Singular<sup>1</sup>)

In F XII fahrt G nach den vorhm angefuhrten Worten devänam mye Psyadass räjä savapäsamdam ca parajitäns ca gharastäm ca päjayats fort dänena ca svindhäya ca pajäya päjayats ne') 'und er verehrt sie mit Giben und manmigfacher Verehrung' Die beiden letzten Wörter fehlen in allen anderen Versionen. Sie sind also unzweifelhaft ein selbstandiger Zusatz des Beamten, der die Übersetzung antertigte und wenn er die wo er nicht durch die Vorlage beeinflinßt war, den Akkusativ ne gebraucht so konnen wir diese Form mit Sicherheit dem nam in F VI gegenüber als die echte Form des westlichen Dialektes betrachten. Auch hier zeigt sich wieder die nabe Verwandtschaft des westlichen Dialektes mit dem Pali

Wir haben in dieser versehiedenen Akkusativbildung ein neues und wie mir schemt, wichtiges Unterscheidungsmerkund zwischen den östlichen und den westlichen Dialekten. Sie hat aber auch noch ein weiteres Interesse Ich brauche die Grunde nicht zu wiederholen, die für die Annahme sprechen, daß die altesten buddhistischen Schriften in Alt Ardhamagadhi abgefaßt waren, und daß die Werke des uns vorhegenden Pali Kanons weige die Sanskrit Kanons weingstena teilweise Übersetzungen von Werken in Alt Ardhamagadhi sind. Ist das richtig so ist a priori anzunehmen, daß bei der Übertragung gelegentlich Alk. Plur auf nistehengehieben sind, und zwar werden wir sie hauptsachlich in Versen erwarten durfen, wo das Metrum einer Umsetzung in die immer um eine Sibe kurzere echte Pali Form Schwierigkeiten bereitete. Ich habe darauffin die Verse des Dhamma pada, des Suttampäta und des Jataka Bd. 3—5, durchgesehen und die folgenden Akkusative auf zu von Maskuhnen und Feminnen gefunden in

attha\*) SN 58 aññāya atthām reneyya Lamlham Jūt 329 3 janāsi atthām anāgatam

ālam āsara\*) SN 535 chetra asarām alauam

Sh dem sarram kala sarra kalam sarra kala von M m C sare kale (7 3) sarre kale (2 8) und s t = 1 (2 2) das naturikeh nicht zu saram kålam (Buhler) sondern sarre kåle herzustellen ist Diese Formen auf e sind aber Lokative wie schon Senart Inser II S 340 bemerkt hat

<sup>1)</sup> Schon Pischel GGA 1881, S 1326f wollte athe als Akk Plur fassen hielt aber auch die Erklarung als Akk Sing des Neutrums für möglich

Das ne ist vollkommen deutheli. Bestr. S. 73 wollte Buhler ng lesen un l.d. er als Schreibfehler erkluren. Spater scheint er seinen Irtum selbst erkannt zu haben dem under Ausgabe in der Er. Ind. hat er ze ohns weitere Bengekung aufgenommen.

denn in der Ausgabe in der Ep Ind. hat er ne ohnt weitere Bemerkung aufgenomnun.

1) Die Liste soll nur Bespiele geben und macht auf Vollständigkeit keinen Ansprüch. Selten oder zweisplante Woter sauf dieher auch nicht aufgenommen. Drei

Stellen sind aus Jat 160 und 540 hinzugefügt ") artha ist allerdings im altesten Vedisch Neutrum aber im Pah sonst Mas

<sup>1)</sup> Sk åliga kommt ga F pos zuwiden auch als Neutrum vor Im Pali steht der Nom Plur åliga z B Dh 411 = SN 635 (ålaga Druckf Her)

kaccha oder knechā Jūt 536, 17 thanām kacchām ca dassaynntī

knppa SN 517 knppani viceyya keralani

kāma SN 60, Jāt 103, 6, 609, 23 25, 535, 21 hitvāna kāmāns yathodhikāmi, Jāt 509, 22 24 hitvāna kāmāns manoramāns, SN 771 lasmā jantu sadā sato kānāns parivajjaye<sup>1</sup>), Jāt 467, 8 npacineth' eva kāmāns, Jāt 507, 4 na ca kāmāns bhuījats, Jāt 507, 5 ko me putlam palobheyya yathā kāmāns patthaye

kıpıllıla Jüt 490, 11 vammilnihüpasmın İrpillilänı neppothayanto

turam pure carāsi

gantha SN 912 visaya ganthani munidha loke

gāma, gāmavara, gāmantala SN 118 yo hants parsrundhats gāmāns negamāns ca, Jāt 456, 3 dadāhs me gāmavarāns palīca, Jāt 456, 12, 512, 29 dadāms te gāmavarān palīca, Jāt 514, 14 dassāms te gāmavarāns palīca, Jāt 160, 2 gāmnntalām sevassu tandula Jāt 417, 1 pstihā tilā dhovass tandulāns?

danta Jat 514, 32 chetvāna dantām gnjuttamassa, 35 39 ādāya dantām gajuttamassa, 36 disiāna dantām gajuttamassa<sup>2</sup>)

dhnmma Dhp 82 cram dhammāni sulvāna rippasidniti pandilā\*)

nıraya Jat 522, 25 elanı sulva nırayanı pandılo5)

nıklha Jüt 478, 10 alattham satta nıklhanı sıttannassa janādlupa\*) pañha Jut 522, 10 so nesam pañhānı viyālarıssatı, Jüt 522, 11

Kondañña vañhānı vivākarohi?)

patha Jūt 499 2 kenānusitho idham āgato si vanibbaka cakkhu pathāni yācitum, Jūt 499,3 tenānusitho idham āgnto smi vanibbako cakkhupathāni yācitum, Jūt 499,4 dadāhi me cakkhupathāni yācito

pabbata Dhp 188 bahum te saranam yanis pabbatāni tanani ca, Jat 427, 4 olokayanto takkango pabbatani tanāni ca Jāt 492, 1 yad esamānā vicarimka pabbatāni tanāni ca, Jāt 519, 20 stande)

Der Text fahrt fort te pahaya iare ogham In demselben Kamasutta steht der Nom kāma 767, der Akk kame 768 769

<sup>2)</sup> Nom Plur tanduld, z B Jat 316 4

<sup>3)</sup> Nach PW einmal dantans auch im Räm Der Akk dante in demselben Jat G 31 35 der Nom dantä G 35

<sup>4)</sup> Trotzdem dhamma unzählige Male als Mask vorkommt, ist doch gerade bei diesem Wort vielliecht Geschiechtswechsel eingetreten denn auch der Nom Piur dhammän kommt vor (siehe nachher) und der Nom Sing dhammam erscheint Jat 537, 56 n althi saccam kuto dhammam

<sup>5)</sup> Akk Plur niraye z B Jat 530 14, Nom Plur mraya z B Jat 530, 16

<sup>4)</sup> Nach dem PW ist night im Sk auch Neutrum, aber selten Auch für das Pali verzeichnet Childers nikkham der Akk nikke steht aber z B Jat 478 13 (glatrupamaye nikkhe sutannassa catuddasa) 456 3 12 (parosahassañ ea suna na nikkhe)

<sup>7)</sup> Akk Plur panhe ebenda G 9 6402 Löders Kielne Schriften

pabbatāni vanāni ca, Jāt 340 14 snmmodamānā gacchāma pabbatāni vanāni ca, Jāt 356, 2 itkiriya sānūni ca pabbatāni ca pabhava Jāt 413, 5 pārisum giriduggani nadinam pabhavāni ca parissnya<sup>1</sup>) Dhp 328, SN 45 abhābhuyya sabbāni parissayāni, SN 965 athāparāni abhisambhaveyya parissayāni kusalānuesī, SN 969 villhambhaye tāni parissayāni

pahāra Jāt 445, 2 datvā mukhapahārāni

pāna Dhp 270 na tena ariyo holi yena pānāni himsati, SN 117 yo'dha pānani himsati

pāda Jāt 505, 12 vandāmi pādāmi tavam jnninda, Jāt 524, 23 pādani pallhalayi me janinda, Jāt 540, 43 santam pādāni neyati

pāsa Jat 484, 3 oddentu vālapasans

puttaka Jat 357, 3 vadhissams te latukike puttakans")

bandhara SN 60 dhanant dhannant ca bandharant ca hitrana

bnlıradda Jat 524, 8 dadamı 10 balıraddanı solasa

bhum Jat 513, 15 mt assa paggayha bhuman kandati

magga Jāt 523, 3 tassa maggāns ācara

latā Jāt 519 20 (vande) tenalatane osadhyo

ranania Jat 397, 2 handa dans rannnians pallamams yathasulhams vintechaya SN 894 hitiana sabbans vintechayans 3)

virāda SN 796 tasmā viradāns avitivatto, SN 907 tasmā virādāns unativatto4)

teda SN 529 tedans erceyya keralani

sınıthara SN 844 game alubbam munı sanıtharanı, Jıt 456 10 bala ca kho sangatısanıtharanı pubbe katanı rapı rınasayantı, Jat 456 11 dhıra ca kho sangatısanıtharanı pubbe katam rapı na nasayanıt.

sabhā Jāt 477, 14 gottham mayjam I trasam va sabhani kiranāni ca | araka parivajjehi

samudda Jat 327, 2 katham samuddam patarı katham patarı Ke bukam katham satta samuddanı katham sımbalım aruhı

Viel seltener ist der Nom Plur eines Maskulinums auf ni Ich habe nur notiert

notieri. älambara – Jat 535-15 punissarā mulingā ca murajalambarāni ca j sultum elam pabodhenti

<sup>1)</sup> Childers setzt offenbar auf Crund der Stelle aus dem Dip ein Neutrum parissayarı an Der Nom parinssyd steht z B SN 770 (maddante nam parissaya) N 900 (kan parissa)al loke ye bl illin abi vambhace)

<sup>2)</sup> In demselben Jat in C 1 2 4 der Akk Plur puttake

<sup>3)</sup> Nom Plur runcel a st z B SN 866 cinicchaya capi kuto pahuta

<sup>4)</sup> Nom I lur vied là z B SN 828 ete viedda samanesu jatā, 862-863 kuto (piyā) pal ūtā kalah 1 ried lā

<sup>1)</sup> Non Sing saill are z B 55 245

kesa Jāt 411, 1 kālān**ı kesānı pure a**hesum jātānı sīsamhı yathā padese | tān' ajja set**ānı Susīma** dısvā dhammam carā brahmacarıyassa kālo<sup>1</sup>)

dhamma Jāt 524, 36, 527, 40 satañ ca dhammān sukritriān sa muddarelā ra duraccayān:\*)

parıggaha SN 872 nāmañ ca rūpañ ca paticca phassā icchánidānāni pariggahāni<sup>3</sup>)

bındu Jat 516, 40 yaranto udabındunı kayasmım nipatimsu me Es ist naturlich nicht unmöglich, daß unter den angeführten Fallen der eine oder der andere auf einem wirklichen Geschlechtswechsel beruht, so könnte callhupatha unter dem Einfluß von callhu zum Neutrum geworden sein oder vananta unter dem Einfluß von vana Aber die Erklarung wurde doch nur fur eine verschwindend kleine Zahl der Falle gelten können. Daß es sich in den meisten Fallen nicht um einen Ge schlechtswechsel handeln kann, wird durch die Tatsache erwiesen, daß sich die scheinbar neutralen Formen nur im Plural finden, ich mochte be zweifeln, daß sich von Wörtern wie kama, gama, pabbata, pada, bandhara, samudda usw jemals Nom Sing auf am werden nachweisen lassen. Das Verhaltnis der Akkusative auf ant zu den Nominativen auf ant zeigt weiter. daß der Kasus, in dem das au eigentlich berechtigt war, der Akkusativ war, genau wie in der Alt Ardhamagadhi, und da der Akkusativ auf ans dem echten Palı genau so fremd ist wie dem Dialekt von Girnar, so kann er nur aus der ursprunglichen Sprache der Verse stammen. Falsch ware es auch, wollte man die Endung an bei den Maskulina durch Attraktion an die Endung der danebenstehenden Neutra erklaren, z B pabbatāni in der Verbinding pabbatāni vanāni ca durch Attraktion an tanāni. Die Er klarung wurde wiederum fur die Mehrzahl der Falle nicht ausreichen Eher darf man vermuten daß Verbindungen wie \*pairatani vanāni ca4) in der alten östlichen Gatha Poesie so formelhaft waren und sich dem Ohr so eingepragt hatten, daß man sie unverandert auch in das Pali übernahm

Ahnlich wie beim buddhistischen Puli Kanon liegen die Verhaltnisse bei dem Kanon der Jainas Nach der Trudition waren die alten Jaina Suttas in Ardhamāgadhī abgefnßt. Ich habe schon bei einer fruheren

<sup>1)</sup> Nom Plur kest z B Jat 525 32 2) Ngl S 289, Ann 4 2) Nom Plur parggald z B SN 470 parggagaha yassa na santi ket, 805 na hi santi nucch parggada, 671 parggald va pa kuto pahuli Fin anderes Bespiel waro kalahdin in Jat 512, 12 wein Fausbolls Text richtig ware es ist aber mit den sin gladessehen Handschriften kalad zu lesen. Auch für die S 2821 besprochene Er scheinung daß sieh ein Pronomen im Neutr Plur auf ein maskulines Nomen bezuht, finden sieh Bespiele im Pali, z B SN 838 innechayd yani pakappitän te re mini bruhi anugyal äya. So ist auch wohl im Grunde das ydni in SN 529 aufzufassen wedan riceyya kerdlan samandaan yann pathb pathanandaan.

<sup>4)</sup> Der Pada ist wie andere Formeln der Gaths Poesie auch von Valmiki übernommen Räm IV, 39, 38 dertya priketin earrain parratand ea candas ed

Gelegenheit1) darauf hingewiesen, daß, wenn die Tradition richtig ist, unter Ardhamagadhi nur Alt-Ardhamagadhi verstanden werden konne und daß spater eine Übertragung in Mittel-Ardhamagadhi stattgefunden haben musse, die sich von dem alteren Dialekt durch größere Konzessionen an die westlichen Dialekte unterschied. Diese Ansicht wurde meines Erachtens bewiesen sein, wenn es gelingen sollte, Formen des alteren Dialektes wie die Akk Plur, auf -n: in den vorliegenden Texten nachzuweisen. Solche Formen hegen in der Tat vor Pischel a a O § 358, zitiert aus alteren Jama Schriften die folgenden Akk Plur von maskulmen a-Stammen gunāim"), pasināni, pasināim, pānāni, pānāim, phāsāim, mūsāim, rukkhā ns, von maskulinen s Stämmen sihins, sälins, von maskulinen u Stammen uūrm, heūrm, von femininen ā Stammen tayāni (Sh tracah), opan tıyanı, pauyaım, bhamuhaım Andere Belege3) sınd varyayaraım = Sk vägäcärän (Äyär II, 4, 1, 1 se bhillhu vå imäim raiyäyärčim soccä nisamma imāim anāgārāim anāgarigapuviāim gānegā), gāmāni = Sk grāmān (Āyār II, 1, 4, 5 khuddāe khalu ayam gāme se gāmāni bhikkhayariyāc tayaha), paviayāim = Sk pariatān (Āyār II. 4. 2, 11 12 tah' era gant' unanāma pavrayām vanām vā), pāyām = Sk pādān (Āyār II, 13, 2 se se para pāyāim samiāhejja, vgl II, 13, 3-8 19 21), sammambhaviyaim = Sk samyagbhavitan (Vavaharas I, 34 gatth' eva sammambhavıyaım paseyja tes' antre alaeyja), saddarın = Sk sabdan (Ayar II, 11, 2 egaryaim saddaim suneti, vgl II, 11, 1 3 4) In Avar II. 11. 5-15 erscheinen Reihen von Akkusativen auf an, darunter von Mas kulmen attāni 9. attālayāni 9. arāmāni 8. kalahāni 13. gāmāni 7. nigamāni 7. °samnitesani 7. pavvayani 6. sagarānis) 5. von Femininen patāni 8. phalihani 5, panliyani 5 Daß die gleiche Bildung auch beim Pronomen tad vorkam, zeigt die von Pischel § 357 aus Süvag 504 angeführte Stelle ge garahıya sanıyanappaga na tanı sevantı sudhıradhamma In Ayar II, 10. 10 tha khalu gahavatī va gahatatsputta tā salint va trhint va muggant vi mūsans va tilans ta kulatthani ta jarans va jarajavans va patirimsu va patirinti va patirissanti va sollen nach Pischel die Formen salini. tihint durch Anlehnung an die folgenden Neutra entstanden sein Ich kann diese Erklarung nicht gelten lassen, denn die folgenden Wörter sind s imtlich von Haus aus so gut Maskulina wie salt und triht Wenn, wie mir Schubring mitteilt, die gleiche Reihe, noch durch gohuman erweitert, in Kappas II. I erscheint, wo sie dem Zusammenhang nach nominativisch

<sup>1)</sup> Bruchstucke buddlı Durmen, & 40f

<sup>2)</sup> Über den Weelisel von -aim und -ans vgl Pr-chel § 367

Ich verdanke die ersten drei Stellen und die Stelle aus dem Vavaharas. Herrn Dr. Schubring.

<sup>4)</sup> So ist nach Schubring mit B zu lesen. In 12 ist nur gomium und pared in ibrih fert. Die Stello ist, wie Schubring erkannt hat, metrisch. Vgl. pabbatini vi nön, ca un Pali, oben S 289 f.

<sup>1)</sup> Hinter sardin ed, es feldt nur in A

gefaßt werden muß, so werden wir diese Nominative auf gleiche Stufe mit den Nommativen stellen mussen, die ich S 285 aus den Insehriften gegeben habe. Pischel fuhrt als Nominativo nur itthini tā purisāni tā aus Āyār II, 11, 18 nn se bhillhū iā annayarāim virūvarūvāim mahussa vaim1) eram janena tam jaha etthim va purisani va therani va daharani va marshimāni vā ābharanatībhusiyāni tā gāyantāni tā tāyantāni vā2) annayaram3) va tahappagaram viravaravam mahussavam kannasoyapadivae no abhisamdharena gamanae Seine Erklarung, duß hier die neutrale Form im Sinne von 'ctwas Weibliches', 'ctwas Minnihehes' aufzufassen sei, scheint mir nusgeschlossen zu sein. Aber auch die Annahme eines Nommative ist nicht unbedenklich, da in der Sprache der Inschriften Nom Plur auf m bei Wörtern, die minnische oder weibliche Personen bedeuten, meht vorkommen Ich sehe indessen auch keinen Grund, warum etthine und puresane meht als Akkusative gefaßt werden konnen, die dem mahussaiann (= Sk mahotsavan) koordiniert sind. Aber auch wer an dem Nominativ festhalt, wird zugeben mussen, daß diese Formen aus dem Ak kusativ ubertragen sind, wo die Endung ni ursprunglich berechtigt war Auf einen einfachen Geschlechtswechsel durfen wir meiner Ansieht nach aus diesen Formen so wenig schließen wie aus den Paliformen Ein solcher Geschlechtswechsel mußte sich auch im Smenlar zeigen. Pischel selbst aber kann keinen einzigen Beleg für den Nom Sing eines a Stammes auf am anführen, er beschrankt sich darauf auf Hemacandia zu verweisen, der I, 34 khaggam, mandalaggam kararuham neben khaggo, mandalaggo, l'araruho lehrt Selbst wenn die Regel richtig sein sollte, besagen derartige vereinzelte Falle naturlich nichts

Von Interesse ist es endlich auch zu sehen, wie sich die Mittelprakrits außerhalb der Jama Literaturt) zu den Formen mit zu verhalten Fur den Nom Plur Mask gibt Pischel § 378 einen Beleg aus der Mähärästrikannäum = Sk larnan, Häla 895 Tatsachlich best, ench Weber dart de suhaa kim pi jampasu piamtu kannai me amiam o Holder, sprich doch etwas, laß meine Ohren Nektar trinken kannai me ist aber naturhelt nichts weiter als falsche Abtrenning von kannä ime diese Ohren Drinit schwindet dei einzige Beleg für den Nommativ mit scheinbar nentraler Ending und es bleibt nur die Angabe der Grimmitiker (Hem I, 31) daß man gunäim, deräim, bindäim rukkhäim neben gunä derä bindune rukkhä brauchen könne. Als Beleg kann Hemneandra nur einen Akknisativ niführen rihaichim gunäim nagganti (Gaudavaho 806). Aber selbst dieser Beleg ist gaiz misieher, in der Angabe steht ohne Varjantenangabe uharäh

<sup>1)</sup> So ist nach Schulting zu lesen meht mal äsavärm wie man nach Jacobis Ausgabe annel men mußte

<sup>2)</sup> I's folgen noch neht Part Pris

<sup>3)</sup> So i t nach Schubring mit den Han behaften zu les u

<sup>9</sup> You Apabhranea school har ab

gune ermaggante. Von Akkusativen führt Pischel aus der Mähärästri abgesehen von der eben erwahnten Stelle, nur paraäi, gaäim, turaäi, rakkhasii, an, die samtlich in der Strophe Rāvanav 15, 17 vorkommen. to paraäi naārm turaār a rakkhasār lohramatto | rāmasarāghāadhuo nraabale parabale paatto khattum || Die Formen beweisen nichts, denn die Strophe fehlt in Kranas Setuvivarana und Sivanārāyanadāsas Setusarani und ist daher. wie schon S Goldschmidt in seiner Übersetzung hervorgehoben hat. unecht Aus der Magadhi gibt Pischel dantaim, Sak 154, 6 (dantaim de ganaissam), und gonāim, Mrech 122, 15 (mama kelakāim gonāim iāhesi). 132, 16 (edārm gonārm genhia) Das Wort gona findet sich in der Māgadhī der Mrech noch öfter, stets lautet der Nom Plur (118, 5, 12, 14) und der Vol. Plur (97, 21, 98, 20, 99, 12, 100, 13, 107, 18, 117, 15) gonā Andere Formen des Akk Plur von mask a Stammen kommen, soweit ich sehe, in der Mrech nicht vor 1) Es kann sich also nicht, wie Pischel 6 393 meint. um einen Geschlechtswandel handeln, der bei der Bedeutung des Wortes auch ganz unerklarlich sein wurde, sondern gonäim verhalt sich zu gonä wie in der Alt-Ardhamägadhi pulisäm zu pulisä Aus der Sauraseni führt Pischel nur gunāim. Mrech 37, 14 (anude manorahantarassa gunāim coria). und ricāim, Ratn 302, 11 (caduriedi via bamhano ricāim padhidum pauttā) an Da in S sonst der Alk Plur der Mask auf e ausgeht und Hema candra ausdrucklich für guna Geschlechtswechsel lebrt, möchte man gunām als Neutrum erklaren, wenn nicht ein paar Zeilen spater (22) gerade wieder der Nominativ gunā erschiene (dullahā gunā vihavā a) Fur ricāim ware ricão, rică zu erwarten, die Frage, oh lucr Akkusativ bildung oder wirklicher Geschlechtswechsel vorliegt, ist kaum mit Sicherheit zu entscheiden2) Soweit das durftige Material überhaupt Schlusse gestattet. wurde also der Akk Plur auf am von mask a Stammen als Fortsetzer der alteren Formen auf ant fur die Mährrästri abzulehnen, fur die Mägadhi und vielleicht auch fur die Sauriseni anzuerkennen sein. Das Verbreitungs gebiet wurde also im wesentlichen dasselbe sein wie in der alteren Zeit

Kehren wir zu der Inschrift zuruck. In Z 13 setzt Buhler lanter pavatayerā it einen Punkt und beginnt mit etena einen neuen Satz. Tor, as (a man) feels tranquil after making over ins child to a clever nurse— saying unto himself, The clever nurse strives to bring up my child well, — even so I have acted with my Lajākas for the welfare and happiness of the provincials intending that, being fearless and feeling tranquil, they may do their work without perplevity. For this reason I have made the Lajākas independent in (aicardina) both honours and punishments. Wer diese

Der Akk, Plur des Pronommaladjektivs arala = Sk apara g ht auf e aus avale 118, 14

<sup>2)</sup> Zu beschten ist, diff riehten in einer Rede vorkommt die dem Vidusaka in den Mund gelegt ist, der nach din alteren Grammatikern Praced eine Abert der Saurasche spricht.

Übersetzung aufmerksam liest, wird fühlen; daß die Bemerkung 'intending that usw.' garnicht zu dem vorausgehenden Vergleich mit der Amme paßt. Dort wird das Gefühl der Sicherheit hervorgehoben, das den erfullt, der sein Kind einer verstandigen Amme navertraut hat, aber nichts über die Gefuhle der Amme gesagt; hier wird umgekehrt gerade von der Gemutsverfassung der Lajjükas gesprochen, die doch mit der Amme auf gleicher Stufo stellen Das Richtige hatte langst Senart gesehen, der den Satz, der den Vergleich enthalt, mit hitasulhage abschließen laßt und den mit gena beginnenden Satz als Relativsatz mit dem folgenden, mit etena beginnenden Satze verbindet. Dann ist der Gedankenzusammenhang völlig einwandfrei. 'Wie man einer verstandigen Amme sein Kind anvertraut, so habe ich die Lajjūkas eingesetzt zum Heile und zur Freude der Provinzbewohner Damit sie ihr Werk unbeirrt tun, habe ieh sie selbstandig gemacht ' Was Buhler, und vor ihm Kern, zu ihrer Abtrennung der Satze bewogen hat, war offenbar das ti hinter dem Relativsatze Aber dies findet sieh hinter dem Relativsatze, wenn er finalen Sinn hat, auch sonst, z. B Sep I Dh etāve athāve ivam lipi likhita hida ena nagalaviyohālakā sasvatam samayam uŭreva ti nagalajanasa akasmāpalibodhe ta akasmāpalikilese ta no siyā ti zu diesem Zweck ist dies Edikt hier geschrieben, damit die Stadtrichter sich jederzeit darum kummern, daß die Stadter nicht ohne Grund Gefangnis oder ohne Grund Belastigung erleiden'

Schwierigheiten bereiten noch die Wörter abhitä asiatha samtam, wolur La Lu abhita asiathä samtam bieten! Sie sind zuletzt von Michelson, Indog Forsch XXIII, 232ff, ausfuhrlich behandelt worden Wahrend alle bisherigen Ausleger in samtam eine Form des Partizipiums von as 'sein', gesehen hatten'), faßt Michelson es als einen adverbiell gebrauchten Akk Sing Neutr des Adjektivs samta = Sk sänta, das mit dem vorausgehenden asiatha oder asiathä im Kompositum stehen soll. Zu dieser Auffassung führt ihn die Form asiatha in Ds Dm, für die naturheh asiathä zu erwarten ware. Ich kann der Michelsonschen Erklarung nicht zustimmen, weil sie zur Annahme einer Konstruktion noftigt, die mir formell wie in haltlich unmöglich erscheint. In Z 41 steht kim it lagikä asiatha abhitä kammän panalayerä, hier gena ete abhitä asiatha samtam airmanä kammäm panalayerä i Die Worte asiatha abhitä, die dort unzweifelhaft koordiniert sind'), sollen hier auseinandergerissen sein, und hintereinander sollen ein

<sup>1)</sup> Din stimmt, soweit der Text erhalten ist, mit Ds, R mit La Lin. In A fehlt die ganze Stelle

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Auch Buhlers Übersetzung zeigt meiner Ansicht nach deutlich, daß er in diesem Punkte nicht von seinen Vorgangern abwich

Nominativ Pluralis, ein adverblell gebrauchtes Karmadhärava und wieder em Nominativ Pluralis stehen, die begrifflich alle auf ein und dasselbe Subjekt gehen Man brancht nicht viel von diesen Edikten gelesen zu baben, um sich zu sagen, daß das stillstisch nabezu undenkbar ist. Auch bezweifle ich, daß der König von seinen Laijükas lintte verlangen können daß sie 'santam' ihre Geschafte versehen sollten, die sants und das Larmapravartana sind fur den Inder Begriffe die sich gegenseitig diametral gegenuberstehen Und damit sind wir aus den Schwierigkeiten noch nicht einmal heraus. Denn nun stört das ä von asiathä samtam in La Ln R Michelson erklart asvathasamtam als ein Kompositum mit Dehnung des Auslautes des ersten Ghedes, wofur er sich auf vedische Analogien bei Whitney \$ 247 beruft Viel ausfubrlicher hat Wackernagel, Altind Gramm II, 1 § 56 die Dehnung im Auslaut des Vordergliedes behandelt. Unter dem Material das er beibringt, findet aich nichts, was sich dem angeblichen Kompositum asvathasamiam auch nur im entferntesten vergleichen ließe Außerdem ist diese Dehnung naturlich auf feste Komposita beschrankt und kann nicht in Augenblicksbildungen eintreten, wie es asvathäsamtam sein mußte. Und glaubt endlich wirklich iemand, daß man ohne alle Ana logen ein Kompositum assathäsamtam gebildet haben sollte, das jeder unbefangene Leser der Inschrift zunachst in asiatha und asamta zerlegen mußte?

Ich hege trotz der lautlichen Schwierigkeiten, die ich bekenne nicht befriedigend lösen zu können keinen Zweifel daß wur an der alten Erklaring festhalten mussen und daß gena ete abhitä assatha samtam aumana kammām patatayevā it wortlich zu übersetzen ist 'damit diese, indem sie öhne Furcht und voll Vertrauen und öhne Entmutigung sind ihre Ge schafte versehen' Genau dieselbe eigentumliche Konstruktion haben wir in (2) F VIII K devänam piye Piyadası löği dasavasüblisite samtam nila milha sambodh 'der göttergeliebte König Priyadarsın, 'ils er zehu Jahre gesalbt war zog auf Erkenntnis aus' Dh') laßt das samtam fort devänam piye Piyadasī löği dasavasüblisite nilhamı sambodh, was naturlich im Sim keinen Unterschied macht Genau so ist in unserem Edikt in der Parillelstelle in Z 4 das samtam fortgelassen

Daß es sich hier um eine absolute Konstruktion handelt tritt deut licher in den folgenden Stellen hervor (3) F MI K hera kalata<sup>2</sup>) dapä sadä būdham vadhiyati palapäsada pi tä upakaleti 'wenn man so handelt,

derum nur wegen dir kurze des Auslautes angenommen wird in ben dem aber, nur durch der Worte getrennt rijotäge dhäuge steht. Memes I rachtens irklären sich diese Unregelmaß gkeiten wie das niga in Ds. 4. / 14 und das wiederholt in Die er sehe inende läga daraus daß die Text. von dem die Ds. Version kopert wurdt, die Verkirzung nach der Michelsonselten Regel ir zigte.

<sup>1)</sup> In J 1st nur der Aufang der Stelle derdnam prye - dasa , erhalten

<sup>1)</sup> kulata steht natürlich für kalamtam

fördert man sieherheh die eigene Sekte und tut anderseits auch der fremden Sekte Gites', (4) I' MI K tadäanathä kalata atapäsada a achanati palapäsada pi rä apakaleti 'wenn man dem entgegengesetzt hundelt, schudigt man die eigene Sekte und tut anderseits nuch der fremden Sekte Übles', (5) I' MI K se ca punä tathä kalanitam bäähatala upahamiti atapäsamdas 'der schudigt, wenn er so handelt, ganz gewißlich die eigene Sekte', (6) Sep I Dh heram ca kalanitam tuphe caghatha sampatipädayitate 'und wenn ihr so handelt, werdet ihr imstande sein [die Leute] zu verinlassen, [meinen Dharma] zu befolgen', (7) Sep II Dh Jeram ca kalanitam tuphe (J omitt tuphe) svagam (J add ca) äläähayisatha 'und wenn ihr so handelt, werdet ihr [sowohi] den Himmel gewinnen , (8) Sep II Dh heram ka lanitam tuphe caghatha sampatipädayitate, J heram ca kalanitam caghatha sampatipädayitate '[Und] wenn ihr so handelt, werdet ihr imstande sein, [die Leute] zu verinlassen, [meinen Dharma] zu befolgen '

Ganz deutlich ist die alisolute Konstruktion wenn das Subjekt des Hauptsatzes von dem in der Partizipialkonstruktion genannten oder zu verstehenden verschieden ist (9) I VI Dh 1) tasi athasi iii ade ia nijhati vā samtam valisāvā ānamtalīvam vatīredetarīve me tī savata savam kālam heram me anusathe. K täne thäne revade nerhati va samtam palisane anam viye me saratā saram kālam heram anapayite mamayā talıyenā patı wenn über diese Angelegenheit eine Meinungsverschiedenheit oder ein Antrag auf nochmalige Erwagung in der Parisad stattfindet so ist mir unverzughch uberall und zu jeder Zeit [uber diese Sacho] Vortrag zu halten") so lautet mein Befehl (10) S 7 Ds heram hi anupatipajamtam hidatapālate aladhe hole denn wenn man so [diesen Vorschriften] folgt ist das Heil im Diesseits und im Jenseits gewonnen' (11) F XI K se tatha kalamta hidalokikye ca kam aladhe hoti 'wenn man so handelt ist sowohl das Heil ım Diesseits gewonnen ' (12) Sep I J repatrpātayamtam no svagaāladhi no laja[\*la]dhi 'wenn man nicht zur Befolgung [dieser Vorschrift] anhalt [findet] weder Gewinn des Himmels noch Gewinn [der Gunst] des Konigs [statt] (13) Sep II J khane samtam ekena pi sotavija wenn eine pas sende Gelegenheit du ist ist [dies Edikt] auch von einem Einzelnen zu hören Em weiteres Beispiel (14) das in diese Kategorie gehört werden wir nachher kennenlernen

Ist das in der absoluten konstruktion erscheinende Verbum medial, so tritt statt der Partizipialform auf miam eine Form auf mane mane, oder mine auf (15) F XIII k ausstam hi visinamane e tata<sup>2</sup>) tadha vä

i) In J luckenhaft uberhefert das Erhaltene stramt mit dem Text von Dh i) Da in dem Edikt vorher alka mit patuedet verbunden ist (Dh janasa atkam pativedajamtu k. al'am janasa pativedentu) so 1-t auch her wahrschenhelh atl'e

als Subjekt zu pativedetatige zu erganzen. Wer es vorzieht mag übersetzen so ist es mir unverzuglich anzuzeigen, so hat der Übersetzer von G die Stelle verstanden. Auf keinen Fall aber ist virade und unjabat das Subjekt zu politiedetanige.

<sup>3)</sup> Buhler fälschlich etata

malane 1ā apavahe vā janasā se bādha 1edanījamute gulumute cā devānam piyasa 'wenn man ein unerobertes Land erobert - das Morden, das [dann] dort Istattfindetl, oder das Sterben oder das Wegschleppen der Menschen, das erscheint dem Göttergehebten gewiß sehmerzheb und bedauerlich. (16) Sep I Dh ripatipādayamīne hi ) etam nathi svagasa āladhi no lārāladhi. die Stelle entspricht der unter 12 aus J angeführten, (17) Sep I Dh2) sampatiparamine cu etam stagam uludhayisatha 'wenn ihr aber dies befolet. werdet ihr den Himmel gewinnen' Auch das (18) mine in Sep I J Z 9 muß, wie die Vergleichung mit dem Text von Dh zeigt, der Rest eines medialen Partizips sein, das dem lalamiam in der unter 6 angeführten Stelle entsprach Endlich bin ich überzeugt, daß diese Konstruktion auch in (19) S 7 Ds vorliegt in etam eta me anutekhamane dhammathambhans katāns 'indem ich dasselbe im Auge hatte, habe ich Gesetzessaulen er richtet' Fur die Annahme Buhlers (Beitr S 280), daß annielhamone Fehler fur anutelhamanena sei, scheint mir kein genugender Grund vor zuliegen, me ist aus dem Verbande der Worte, zu denen es grammatisch gehort, herausgenommen und an die zweite Stelle des Satzes geruckt, wie ın S 7 etäye me athäye dhammasavananı savapıtanı

Aus den angefuhrten Stellen ergibt sich, daß diese Konstruktion nur in Verbindung mit dem Partizip des Prasens vorkommt, uni die Gleich zeitigkeit der Handlung mit der Handlung des Hauptsatzes auszudrucken Das Partizio zeigt im Aktiv den Ausgang auf miam, im Medium den Aus gang auf mane, mane oder mine, einerlei ob es sich auf Singulare (2 3-5 9-16 19) oder Plurale (1 6-8 17 18) bezieht. Nur in einem Teil der Falle (1-8 17 18) ist das Subjekt des Partizips mit dem grammatischen Subjekt des Hauptsatzes identisch. Ist das Subjekt des Partizips und das grammatische Subjekt des Hanptsatzes verschieden, so wird das Subjekt des Partizips im Nominativ hinzugefugt (9 11 13 14) oder unbezeichnet gelassen (10 12 15 16 19) Das letztere ist selbst der Fall wenn es nicht das unbestimmte 'man' ist (19) Bei samtam steht das Pridikat ini Nomi nativ (1 2) Daß in den unter 1-8 17 18 genannten Fallen das Partizin meht etwa als Attribut des Subjektes oder einfach als Subjekt des Haupt satzes zu fassen ist, scheint mir aus zwei Grunden hervorzugehen Erstens mußte man diese Talle von den formal ganz gleichartigen Fallen 9-16, 19 trennen und fur beide verschiedene Erklarungen finden was offenbar nicht angeht Zweitens niußten dann die Formen auf -miam und mane mine die regelrechten Nominative des Singulars wie des Plurals sein Dis

<sup>1)</sup> Senart und Buhler lesen ripatipalda junineht. Wenn man die Stelle unt der unter 12 aug führten Parall stelle in J vergleicht und indesont re mit der unter 17 augeführt in Stell ih das Gegenstuek, zu ihr bil let (sampajapajamine en elam), so wird man wohl nicht in Irr bezweiß in daß hi line Partikel ist.

<sup>1)</sup> In I ist die Partizipialkonstruktion nicht erhalten

ist fur die medialen Formen fast undenkhar<sup>1</sup>) und fur die aktiven Formen jedenfalls ganz unwahrseleinlich Außerdem kommt F XIV Dit J der Nom Sing mahamte vor, womeh auch im Nom Sing des Partizips eine Form auf -ute zu erwarten ware

<sup>1)</sup> Franke, GN 1895, S 538, erklart alkerdings sampatipajamine in Nr 17 als emen nach der prononunalen Deklination ficktierten Noin Plur. Er soll dem sara munise Sep I J, Z 2, sate munise Sep I Dh, Z 5 nikaye F XII Sh, Z 9, natikye I'V K, Z 16 entsprechen Pali und Sanskrit, S 104, hat er noch ekatie samaye I'I Sh. Z 2 and fiatike P V M. Z 25 angeführt. I r hätte auch noch mkage in P MI K. Z 34 hinzufugen können. Senart hest imr so, und die Phototypie seheint mir ihm Recht zu geben. Daß es sich in den letztgenannten Lallen meist um Nom Plur handelt, ist unly streitbar, mir in der aus F I angeführten Stelle konnte schließlich auch der Nom Sing gemeint sein. Was aber Pranke nicht beschiet list, ist, daß in allen Fallen der Nom Plur auf e mit dem Nom Plur auf e eines Pronomens ver bunden 1st TV K e tā m amne nātikue. M ve va pi ane natike (G e vā pi me ane natika, Sh ye ca pi amue natika, Dh amnesu ca natisu), I' MI K ane ca nikaye, Sh ane ca nikaye (G añe ca nikaya, V añe ca mkaya), F 1 Sh asti pi ca el alie samaye erestamati (alle anderen Versionen Formen auf a bzw a), Sep I Dh sare munise, J sara munise das so als Tebler für saze munise erwiesen wird \* Es heet har also in der Verbindung eines Nomens mit einem Pronomen eine Assimilation der Nominalendung an die Pronominalending vor [Ob Nom Plus and e auch fur day Pali, and zwar in erweitertem Gebrauche, anzuerkennen sind, ist unsicher im der von Franke zitierten O 92 von Jut 545 te tattha nute ubliquo samugate Lann samagate emfuch Feliler für samugata sein. vermlaßt durch das jute, mit dem der kommentar es verbindet, oder ubhayo sanagate kann unvollkommene Übersetzung eines ursprunglieben ubhage samägate sein, das der Regel entsprechen wurde ! Fur die Erklarung des ein der absoluten Konstruktion ergeben jene kormen gar nichts denn hier fehlt das Pronomen das die Assimilation bedingt, und außerdem wurden die unter 15-16-18-19 beigebrachten Fallo unerklart bleiben. Im ubrigen erklart Franke, CN 1895 S 536 daß er an dem Nom absol-Austoß nehme und ihn zu beseitigen wunsche wo es irgend gelie. Wer die Annahme eines Nom absol als falsch erweisen will hat meines Erachtens die Pflicht, eine ein heithelie Erklarung für samtliche Beispiele aufzustellen. Franke macht sich diese Muhe nicht sondern greift willkurheh ein paar Palle heraus. Seine Erklarung von Nr 17 ist eben besprochen. In Nr 16 atmiain vitinamane und in Nr 19 me anutekha mane soil Lok aby vorlegen under me for man statt (GN 1895, S 536, BB AVI. S 101) es gibt i einen Lok auf e in der Alt Ardhamagadhi, und me kann nur zu katanı gehören In Nr 16 soll unatroadavamineli Instrumental som (BB AVI. S 87 110) die Form beruht auf falscher Wortabtrennung. In Nr 10 und 12 wird anupatipajamtam und vipatipātaņamtam als Genitis erklert (BB XVI, S 87, 110ff) anch in Nr 11 in Sh wird karamtam als Gentty erklart (chenda S 112) Wie man hier einen Genitiv konstruieren soll, ist ratselhaft. Der Verfasser versichert denn auch daß er hier wegen der Unsicheiheit der Lesungen in den verschiedenen Versionen nicht durchaus auf seiner Auffassung bestande und sie nur für den Fall darlege, daß eme spatere Korrektur der Lesungen sie stutzen sollte. Da die Lesung in Sli ganz emfach ist wird dieser Fall wohl Laum jemals eintreten. In Nr. 13 soll Lhane samtam wieder Lok abs sein, zur Erklarung von samtam, das doch nicht die entfernteste Abulichkeit mit einem Lok hat wird nur (für samte) hinzugefügt (ebenda S 103) Dagegen sollen nach Pali und Sanskrit S 105f die Formen auf am in Ar 2-4 und 11 Nom Sing mase in Nr 6-8 vielleicht Nom Plur mase sein

In dem folgenden Satz der Inschrift, der den allgemeinen Grund angiht, warum Asoka seine Laijūkas unabhingig maelite 1), übersetzt Buhler truohāla durch Amtsgeschafte 'For the following is desirable -What? That there may be equity in official business and courty in the award of punishments ' Das Wort ryohāla begegnet in den Asoka Edikten noch einmal in Sep I in dem Ausdruck nagalarughālaka. Ich hoffe spater zeigen zu können, daß darunter nicht, wie man bisher angenommen hat. Beamte, die mit der Stadtverwaltung beauftragt sind, sondern die Stadtrichter zu verstehen sind, und auch in unserem Edikte kann riughäla meines Erachtens nichts weiter bedeuten als was es im Sanskrit gewöhnlich bedeutet 'Gerichtsverfahren'2) Buhler ist, wie Beitr S 251, Note 6 zeigt, zu seiner Ubersetzung hauptsachlich dadurch gekommen, daß er abhihāla als Steuerangelegenheiten faßte Er hat dann die Übersetzung beibehalten, auch als er abhihāla anders verstand (Ep Ind II. 253, Note 26) Nimmt man abhihāla in dem Sinne, wie ich es ohen vorgeschlagen, so stimmt die Bedeutung 'Genchtsverfahren' dazu aufs beste

Die großten Schwierigkeiten bereitet der letzte Ahsatz. Buhler über setzt 'And even so far goes my order I have granted a respite of three days to prisoners on whom judgment has been passed and who have been condemned to death Their relatives will make some (of them) meditate deenly (and) in order to save the lives of those (men) or in order to make the condemned) who is to be executed, meditate deeply, they will give gifts with a view to the next world or will perform fasts. For my wish is that they (the condemned) even during their imprisonment may thus gain blas in the next world, and various religious practices self restraint and hherahty, will grow among the people' Buhlers Ubersetzung hedeutet unzweifelhaft, insbesondere was die Worter natika va kant betrifft, einen Fortschritt gegenüher den Versuchen seiner Vorganger<sup>3</sup>), eine Reihe von Bedenken lassen sieh aber auch gegen sie geltend machen Erstens will ieh nicht geradezu bestreiten daß nijhapayati die Bedeutung bereuen maehen' annehmen konnte, denn darauf lauft das Buhlersche 'bewegen in sich zu gehen', 'to make meditate deeply' hinaus, und in seinen Er lauterungen (Beitr S 252) spricht Buhler selbst von 'aufrichtiger Reue'4) Es laßt sich aber zeigen, daß das Verbum in den Asoka Edikten sonst nie mals diese Bedeutung hat Zweitens wie können die Verwandten durch 1) \ A Smith Asoka\*, S 186, will den Satz vielmehr als Begrundung des

Folgenden fassen. Bei dem klaren Wortlaut des Textes verstehe ich nicht, wie das möglich sein sollte.

1) Im juristischen Sanne haben es auch Kern (recht) und Senart (poursuites

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im juristischen Sinne haben es auch Kern (recht) und Senart (poursuites prosecutions) verstanden

<sup>3)</sup> Ich gehe auf die ülteren Übersetzungen nicht ein weil ich sie durch Buhlers Bemerkungen für erledigt halte

<sup>4)</sup> In der englischen Übersetzung (Fp Ind II S 256) steht allerdings nur noch 'that at hast the hearts of those who must die, will be soften al mid turn heavenwards'

Gaben oder Fasten das Leben der Verurteilten retten? Daß bei dem Ausdruck danam meht etwa an Bestechungen zu denken ist, hat Buhler selbst bemerkt Er meint, daß die Verwandten Schenkungen machen oder fasten 'indem sie hoffen daß das Leben des Vernrteilten durch eine götthelie Fugung zur Belolining ihres Dharmamangala1) gerettet werden mogo' Aber dieser Gedanke an das Eingreifen einer höheren Macht ist doch sehr weit hergeholt und iedenfalls aus den Worten des Textes ohno weiteres nicht zu entnehmen. Und ganz unverstandheh bleibt so, warum die Gaben ausdrucklich palatikam 'auf das Heil im Jenseits bezuglich' genannt werden Wenn sie den Zweek haben sollten das Leben der Verurteilten zu retten so wurden sie doch gerade umgekehrt hidalika 'fur das Heil auf Erden bestimmt' sein. Auch ist wohl zu beachten, daß Buhler ber seiner Interpretation genötigt ist, ein 'and' einzuselneben, solche Einschube verraten fast stets, daß die Konstruktion nicht richtig ver standen ist Dizu kommen grammatische Schwierigkeiten Der Singular nusamiam ist zum mindesten hart, da sonst, sowohl vorher wie nachher, von den Verurteilten stets im Plural gesprochen wird. Auch muß das Part Pras hier in der Bedeutung des l'uturums genommen werden. Un berucksichtigt bleibt ferner ibe Lesart nighapayita in Ds und A die dem nuhapamtare in La Lin gegenübersteht. Buhler erklart allerdings das ta von nijhapayıtā als Zusammenziehung von tāya allein in der Ardhama gadhi der Asoka Inschriften kommt (bese Kontraktion sonst meht vor') und vor allem lassen sich in diesem Dialekt keine Infinitive auf taya nachweisen, der Infinitiv lautet vieligehr stets auf tare aus. Und endlich erhebt sich doch auch die Frage. Was hat denn diese Bestimmung über den dreitagigen Aufschub der Todesstrafe überhaupt mit den Amtspflichten der Lujjukas zu tun mit denen sich der vorliergehende Abschnitt be schaftigt?

Ich möchte daher eine ganz andere Erklarung vorschlagen Die beiden tā linter nutikā und nāsamiam zeigen deutlich daß liner zwei Satze gegen übergestellt sind nutika ta kāni nijhapayisamit pititāye tānam und na samiam ta nijhapayitā dānam dāhamit palatikam upavasam ta kachamit Es gilt zunachst den Sinn von nijhapayati festzustellen Buhler glaubte seine Auffassung des Wortes werde durch den Gebruch von nijhati in S 7 Ds gerechtiertigt. Hier steht munisanum cu yā iyam dhammaxadhi ta

<sup>4)</sup> In der englischen Übersetzung fehlen diese Worte Vielleicht hat also Buhler das Mißliche seiner Begrundung selbst eingesehen ohne freilich irgendeine andere zu geben.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daß etadatha in S 7 meht Sk. etadart äya entspricht sondern Sk. etadyatt ä hat Michelson richtig erkannt IF \(\lambda\)III S 248 In G findet sich einmal (F \(\lambda\)II, Z 8f) etaya atha gegenüber etä ja athäya in F IV, V isw Ich haltie es für einen Schreib fehler das ya ist vor dem folgenden ya von yedpatä ausgelassen Für unseren Dialekt kann es naturheli auf keinen Fäh etwas beweisen und ebensowenig die von Buhler aus dem Fali angeführten Formen

Fur die sprachwissenschaftliche Erklarung müssen wir von den me dralen Formen ausgehen die Nom Sing des Maskulinums aber auch des Nentrams sem können da in diesem Dialekt auch der Nom Sing des Neutrums unter dem Emfinß der maskulinen Stamme gewöhnlich de Endung e zeigt Nimmt man das letztere an so milite nuch die Form auf mlam der Nom Sing des Neutrums sein Das ware an und für sich meht unmöglich man sieht aber nicht ein warum sieh, wenn die medialen Formen in dieser Konstruktion estatt am minalimen die aktiven Formen dem Eindringen des e widersetzt haben sollten und die Verwendung des Neutrums were uberhaupt nicht recht verstandlich Betrachtet man anderseits die mediale Form als Nom Sing des Maskulinnuns so muß anch die Form auf miam Maskuhnum sem Johansson<sup>1</sup>) hat sie als Kom promißbildung aufgefaßt indem der thematische Nom \*kalamte nach dem danehenstehenden \*kalam zu kalamtam umgestaltet wurde Ich hulte diese Erklarung in der Hauptsache fur richtig Nur möchte ich wegen des vorher angefuhrten mahamie lieber annehmen daß zunachst der Nom \*kalam unter dem Einfluß der obliquen Kasus zu kalamtam wurde Diese Form hielt sich in der Partizipialkonstruktion weil sie hier ihrem Bau nach micht mehr verstanden wurde wihrend sie sonst wohl weiter unter dem Einfluß der maskulinen a Stamme zu \*kalamte wurde Wir lonnen die Konstruktion dalier als einen Nominativus absolutus bezeichnen bei dem die Partizipialform die ursprunglich nur für den Singular berechtigt war, erstarrie und auch fur den Plural verwendet wurde

Auch luer drangt sich wieder die Frage auf ist der Nom absol auf die AMg beschrankt oder auch in den anderen Dialekten zu Hause V Was zunachst die nordwestlichen Versionen betrifft so zeigt M an allen Stellen die Formen auf -mtam (auch tam -mta geschrieben) (2) F VIII se detam priye Priyadrası raja dasavasabhiste samlam nikramı sambodhi, (3) F XII etan karalan almapasada badham tadhayat parapasadasa pe ca upalarot (4) F MI tadahatham karatam atmapasada ca chanats parapasadasa pi ca apal aroti (5) F VII puna tatha karatam badhamtaram upahamti atma pasada (9) F VI taye athraye vitade nijhati va samla parisaye anamtaliyen patneddarnye me sarratra sarra kala (11) F M se tatha karatam hidolole ca lam aradhe hoti<sup>2</sup>) Sh hat ebenfalls funfmal die Form auf miam (auch 16 [am geschrieben] einmal die Form auf mans (= -mane) (3)  $\Gamma$  XII eran karalam alaprasamdam vadhets paraprasamdasa ps ca upakarots (4) F \II ladaahalha larala ca\* alaprasamdam chanali paraprasamdass ca apalaroti [3] F VII so ca puna tatha laramtam²) badhataram npahamti alaprasadam, (9) F VI taye athaye rivade vo mihati va samtam puriosye

<sup>1)</sup> Der il alekt der sogenannten Sh'ihbazgarin redaktion II S 40 be Konstruktion des Hauptsatzes weicht hier von Sh ab Die unter 15 an

geführte Stelle f hit 1 id r in M Lis auf kleine Bruchstucke

<sup>3)</sup> Du Worte sind versel entlieb wiederholt mit der Varinte karatam

anamiariyena pratriedetavo me savatra savram kalam1), (11) T XI so tatha karamtam salokam ca aradheti2), (15) I' XIII araptam hi rapnamani ye tatra3) vadho va\* maranam va apavaho va janasa tam badham tedaniyamalam gurumalam ca deranara priyasa Einmal aber, in (2) F VIII, ist samlam durch solo ersetzt so deranam priyo Priyadrasi raja dasava sabhisito sato nikrami sabodhim \* Ich lege nach dem S 286 Gesagten dieser Divergenz mehr Gewicht bei als allen Überemstimmungen und sehe darin ein Anzeichen dafur, daß der nordwestliche Dialekt die Formen auf miam und damit offenbar die ganze Konstruktion meht kannte, das dasarasa bhisito sato la Ot sich naturheli ohne weiteres als Attribut zu raja auffassen

Das gleiche gilt für den westlichen Dialekt. In G ist die Form auf mtam in jedem Falle beseitigt. Anstatt samtam finden wir hier samto, das Sh. san oder santah 1) vertritt, anstatt kalamiam karu, karum, karoto karāto, in denen ich Vertreter von Sk. Lurian sehes) (2) T VIII so devänam muo Pivadasi rājā dasavasābliesito samto avāva sambodlim, (3) Y XII eram karum atpapasamdam ca tadhayati parapasamdasa ca upakaroti (4) F XII tadamñatha karolo alpapasamdam ca chanati parapasamdasa ca pi apakaroli (5) F XII so ca puna tatha karāto āt papāsamdam bādhataram upahanāti (9) I' VI tāya athāya virādo nijhati va samto parisāyam ūnamtaram palite delayram me sarraira sarre kāle, (11) F M so tathā karu ilokacasa āradho hot: Wer die unter 2-5, 11 angeführten Stellen unbefangen und anbe cinflust durch die ubrigen Versionen pruft wird daraus niemals auf das Vorhandensein einer absoluten Konstruktion schließen, das Partizipium last sich stets als Subjekt des Satzes oder als Attribut des Subjektes auf fassen In 10 aber liegt ein Nom absol vor, denn ereudo nephati va samto kann unmöglich das Subjekt zu dem noutralen patitedetagiam bilden Mir scheint es aber, daß bei diesem etwas komplizierteren Satz einfach die Kunst des Übersetzers gescheitert ist. Er hat sieh begnugt, die ihm ganz fremde Form samtam durch samto zu ersetzen un ubrigen aber die Kon struktion des Satzes beibehalten wie sie in der Vorlage stand Zum Be weis daß auch der westliche Dialekt den Nom absol kannte sebeint mir dies Beispiel nicht auszureichen

<sup>1)</sup> Die Worte tage - saratra sind versehentlich wiederholt die Partizipialkon struktion lautet das zweite Mal taye athaye vitade samtam nijhati va parisaye

<sup>2)</sup> Die Kenstruktion des Hauptsatzes weicht von M ab

<sup>\*)</sup> Buhler falschlich yetatra

<sup>&#</sup>x27;) In F IV G fundet sich tistamto = Sk tistl antah Die Stelle (15) I VIII ist leider in G verstummelt

<sup>5)</sup> Fur karum und karu ist das fredich nicht sieher, doch wird man die Formen kaum vonemander trennen konnen Nach Franke GN 1895 S 535 ist karu ein Nom des Adı kara machend, da nach Hem IV, 331 un Apabhramsa der Nom auf u ausgehen kann. Memes Erachtens kann ein solches Durcheinanderwerfen örtlich oder zeitlich geschiedener Dialekte die Erkenntnis des Richtigen nur hındern

In dem folgenden Satz der Inschrift, der den allgemeinen Grund angibt, warum A6oka seine Laijükas unabhangig machte'), übersetzt Buhler eighölia durch Amtsgeschafto 'Tor the following is desirable — What' That there may be equity in official business and equity in the award of punishments' Das Wort rijohāla begegnet in den A6oka Edikten noch einmal in Sepi I in dem Ausdruck nagalariyohālaka Ich hoffe spater zeigen zu können, daß darunter nicht, wie man bisher angenommen hat, Berinte, die mit der Stadtverwaltung beauftragt sind, sondern die Stadt richter zu verstehen sind, und auch in unserem Edikte kann rijohāla meines Erachtens nichts weiter bedeuten als was es im Sanskrit gewöhnlich bedeutet, 'Gerichtsverfaluren'? Buhler ist, wie Beitr S 251, Note 6 zeigt, zu seiner Übersetzung hauptsachlich dadurch gekommen, daß er abhihāla als Steuer abhihāla an dem Sinne, wie erk es oben vorgeachlagen, so stimmt die Bedeutung 'Gerichtsverfalbreu' dazu aufa beste

Die größten Schwierigkeiten bereitet der letzte Absatz Buhler übersetzt 'And even so far goes my order I havo granted a respito of three days to prisoners on whom judgment has been passed and who have been condemned to death. Their relatives will make some (of them) inclutate deeply (and) in order to save the byes of those (men) or in order to make (the condemned) who is to be executed meditate deeply, they will give gifts with a view to the next world or will perform fasts. For my wish is that they (the condemned) even during their imprisonment may thus gain bbss in the next world, and various religious practices, self restraint and liberality, will grow among the people' Buhlers Ubersetzung bedeutet unzweiselhaft, insbesondere was die Wörter nahla va lam betrifft, einen Fortschritt gegenüber den Versuchen seiner Vorganger<sup>3</sup>), eine Reihe von Bedenken lassen sich aber auch gegen sie geltend machen Erstens will ich nicht geradezu bestreiten, daß nijhapayati die Bedeutung 'bereuen machen' annehmen könnte, denn darauf lauft das Buhlersche 'bewegen in sich zu gehen', 'to make meditate deeply' hinaus, und in seinen Erlauterungen (Beitr S 252) spricht Buhler selbst von 'aufrichtiger Reue'4) Es laßt sich aber zeigen, daß das Verbum in den Asoka Edikten sonst nie mals diese Bedeutung bat Zweitens wie können die Verwandten durch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) V A Smith, Asoka<sup>2</sup>, S 186, will den Satz vielmehr als Begrunding des Folgenden fassen. Bei dem klaren Wortlaut des Textes verstehe ich mehr, wie das möglich sem sollte.

<sup>1)</sup> Im juristischen Sinne haben es auch Kern (recht) und Senart (poursuites, prosecutions) verstanden

Prosecutions) verstanden
 Ich gehe auf die alteren Übersetzungen nicht ein, weil ich sie durch Buhlers

Benn rkungen für erledigt halte

1) In der englischen Übersetzung (FP Ind II, S 256) sieht allerdings nur noch

that at least the hearts of those who must die, will be softened and turn heavenwards'

Gaben oder Fasten das Leben der Verurteilten retten Daß bei dem Ausdruck dänam nicht etwa an Bestechungen zu denken ist, hat Buhler selbst bemerkt Er meint, daß die Verwandten Schenkungen machen oder fasten 'indem sie hoffen daß das Leben des Vernrteilten durch eine götthehe Fugung zur Belohnung ihres Dharmamangala1) gerettet werden möge' Aber dieser Gedauke an das Eingreifen einer höheren Macht ist doch sehr weit hergeholt und jedenfalls aus den Worten des Textes ohne westeres night zu entnehmen. Und ganz unverstandlich bleibt so, warum die Gaben ausdrücklich palatikam 'auf das Heil im Jenseits bezuglich' genannt werden Wenn sie den Zweek haben sollten das Leben der Verurteilten zu retten, so wurden sie doch gerade umgekehrt hidatika, 'fur das Heil auf Erden bestimmt' sein. Auch ist wohl zu beachten, daß Buhler bei seiner Interpretation genötigt ist, ein 'and' einzuschieben, solcho Einschube verraten fast stets daß die Konstruktion nicht richtig ver standen ist. Dazu kommen grammatische Schwierigl eiten. Der Singular nasamtam ist zum mindesten hart da sonst, sowohl vorher wie nachher, von den Verurteilten stets im Plural gesprochen wird. Auch muß das Part Pris hier in der Bedeutung des Futurums genommen werden. Un berucksichtigt bleibt ferner die Lesart nighapayıta in Ds und A, die dem nuhapamtate in La In gegenubersteht Buhler erklart allerdings das ta von nighapayıta als Zusammenziehung von taya allein in der Ardhama gadhi der Asoka Inschriften kommt diese Kontraktion sonst nicht vor") und vor allem lassen sich in diesem Dialekt keine Infinitive auf taua nachweisen der Infinitiv lautet vielmehr stets auf face aus. Und endlich erhebt sich doch auch die Prage Was hat denn diese Bestimmung über den dreit igigen Aufschub der Todesstrafe überhaupt mit den Amtspflichten der Lujukas zu tun mit denen sich der vorhergehende Abschnitt be schaftiet?

Ich müchte daher eine ganz andere Erklarung vorschlagen. Die beiden va hinter nätika und näsandam zeigen deutlich daß bier zwei Satze gegen übergestellt sind nätikä va käns nijhapayisanti pirtaye tanam und na samtam vä nijhapayita dänam däkamti pälatikam uparusam va kachamti. Es gilt zunachst den Sinn von nijhapayati festzustellen. Bihler glaubte seine Auffassung des Wortes werde durch den Gebrauch von nijhati in S 7. Ds gerechtfertigt. Hier steht, munisänam cu yā vijam dhammaradhi ta

<sup>1)</sup> In der englischen Übersetzung fehlen diese Worte Vielleicht hat also Buhler das Vißliche seiner Begrundung selbst eingesehen ol no freiheh irgendeine andere zu reben

<sup>9)</sup> Daß etadatl a m S 7 nicht Sl. etadaril aya entspricht sondern Sk etadyatha, hat Michelson richtig erl annt 11 N NIII S 248 In G findet sich einmal (F NI, 2 8f) etaya atha gegenüber eta ja athaya m F I N view Ich halte es für einen Schreib fehler das ya ist vor dem folgenden ya von ynäpatä ausgelassen Fur unseren Dialekt kann es naturlich auf keinen Fall etwas beweisen und ebensowenig die von Buhler aus dem Pah angeführten Formen

dhitā durehi yeva ākālehi dhammaniyamena ca nijhaliyā caf / Tata cu lahu se dhammaniyame nijhaliya ra bhuye[ ] Dhammaniyame cu kho esa ye me ıyam kale ımanı ca ımanı [ca\*] jalanı avadlıyanı amnanı m cu balıı](anı) dhammanıyamanı yanı me katanı / Nijhaliya ia cu bhuye munisanam dhammaradhi radhila arihimsaye bhulanam analambhaye nananam. was nach Buhler bedentet 'But men have grown this growth of the sacred law 1) in two ways, (112) through restrictive religious rules and through deep meditation. But among these two the restrictive religious rules are something small, more (is worked) by deep meditation. But the restrictive religious rules, indeed are these, that I have ordered various kinds of creatures to be exempt from slaughter, but there are also numerous other restrictive religious rules which I have imposed. But by deep meditation the growth of the sacred law has been increased more among men, so that they do not injure created beings, so that they do not slaughter living creatures' Buhler hemerkt (Bestr S 282, Ep Ind II, 274) daß dem nijhali im Sanskrit nididhyāsanā der Bedeutung nach genau entspreche Ich kann die Gleichsetzung der heiden Ausdrucke nicht als berechtigt an sehen Nididhyasana gehört zum Desiderativstamm, nighali aus \*nidhya ple zum Kausativstamm Das erstere ist eigentlich 'das Verlangen nachzudenken', dann 'Nachdenken' uberhaupt, nijhati kann nur 'das Veranlassen nachzudenken' sein Wie der nigama das Verbot, vom Komg ausgelit (ye me iyam kate) so gelit auch die nichali von ihm aus, er ver anlaßt die Leute nachzudenken, naturlich in diesem Falle, über das Verliot, gewisse Tiere zu toten usw. daher fuhrt die nighale zur Nichtverletzung der Wesen zur Nichttötung des Lebendigen Der nigama erstrecht sich auf bestimmte Tiere, die nijhati bewirkt daß sieh das Prinzip der Ahimsä uberhaupt im Volke verbreitet. Die Übersetzung ist also richtig wenn anstatt 'Meditation' jedesmal 'die Anregung zum Nachdenken darüber' eingesetzt wird\*) Der Begriff der Reue fehlt bier vollstandig

Das Wort erscheint noch einmal in F VI Ich zitiere die Stelle nach Dh am ps ca lichs mulhate anarayöns däpakam rä errakam rä er ä mahä mäteln alsyayike älopite hoti lass alhass raväde va nishats va samlam palisäya änamlaliyam paliseddanye me is savata savam kälam hevam me anasaihe wenn ich etwas mundlich befehle, was sich auf Schenkungen oder Be kanntmachungen bezieht, oder wenn etwas als dringheh den Mahämätras ubertragen ist, — wenn [dann] über diese Angelegenheit eine Meinungs verschiedenheit oder eine mihäts in der Parisad stattfindet so ist nur un

<sup>2)</sup> Die Übersetzung ist falsch Der Kartg ist nicht muniet sondem der könig Lis muß also hielen. Die Gesetzesförderung ist [von mir] auf zwei Weisen für die Menschen gefördert worden.

<sup>\*)</sup> Senart sagt zuerst (Inser II S 94) richtig Taction d appeler lattention, verwischt aber den Begriff dadurch daß er gleich hinzufligt "la réflexion und spater (5 98) übersetzt les sentiments qu'on leur east inspirer, I imp ration intérnute." le changement des sentiments personnels Entsprechend Ind Ant AVIII S 3061

verzuglich daruber Vortrag zu linkten, an jedem Ort und zu jeder Zeit, so lautet mein Befehl' Bihler übersetzt nijhalt nuch Ep Ind II, S 468, und Bihden Stupas of Amaravati ism "S 1234, noch mit 'fraud Das ist selbstverst indlich innmöglich Diese Übersetzung hat auch nur darin ihren Grund daß man friiher (so noch Beitr S 43) nikalt für nijhalt las, Buhler hat einfach vergessen, die Übersetzung mach dem neuen Text zu verbessern Nijhalt kann nuch hier nur 'das Veranlassen zu bedenken' bedenten, wir können es etwa durch 'Antrag nuf nochunalige Erwagung' wiedergeben Auch hier wieder liegt der Begriff der Reie ganz fern

In I XIII findet sich anunihaneti in einer Stelle, die vollst indig nur ın Sh, zum größeren Teil aber auch in Merhalten ist, wahrend G nur kleinere Bruckstucke und K nur die beiden letzten Silben bietet. Sie lautet. Sh ya pe ca atau deranam pregasa repite bhote ta pe anuncte anunghapetif, f anutape pr ca prabhate deranam priyasa tucali tesaf, kiti aratrapeyu na ca hamñeyasu, M ya pi ca atair devanam priyasa ripitasi holi ta pi anunayati anunghapayetif, ] anutape in ca prabhate devanam priyasa tucati tesam G ya ca m atarryo devanam myasa mute pati") cate tesam devānam myasas) . K neun Buhler uberretzt das Even on the inhabitants of the forests, found in the empire of the Beloved of the gods he takes com passion, if he is told that he should destroy them successively - and the Beloved of the gods possesses power to torment them Unto them it is said - what " Let them shun doing cril, and they shall not be killed' Anuncti, anunayati ist mit 'benntleiden' ubersetzt'), eine Bedeutung, die bisher mirgends nachgewiesen ist und nach der Grundbedeutung des Wortes geradezu als ausgeschlossen bezeichnet werden kann Anunanati heißt stets nur 'jemanden freundlich zureden, um ihn gunstig zu stimmen oder zu versöhnen', und etwas anderes kann es naturlich wie Senart, JRAS 1900, S 339 gesehen hat, auch hier nicht bedeuten. Das Wort anunghapels in Sh faßt Buhler als anunshksapayed its, wozu er ein ukte sats erganzt (Beitr S 198) Mir erscheint schon diese Erganzung unmöglich, wenig stens mußte aber doch dann vor dem is die zweite Person und nicht die dritte stellen Den Beweis fur die Richtigkeit seiner Erklarung sah Buhler in der Form anunghapayeti in M (Beitr S 226) Ich kann nur sagen, daß die Form wenn sie wirklich dastehen sollte. Schreibfehler für anunishapayats ist,\* wie dem anunets von Sh in Manunayalı gegenübersteht, so dem anu nijhapeti von Sh in M anunijhapayati. Ich bezweisle ferner, daß ksa in Verbindung mit nis gebraucht wurde, in S 5 steht das Simpley Ds Dm

<sup>1)</sup> Übersetzung des Textes von Sh und Dh. Im Text steht richtig nijhali in K Sh M nijhali in Dh G

<sup>2)</sup> Lies hoti

Die letzten Worter stehen auf dem später gefundenen Bruchstuck, JRAS 1900, S 337

<sup>4)</sup> Vel auch Beitr S 226

jhapetariye La Lu jhapayitariye Zu dem ganzen Gedanken, daß luer eine Form von kså 'verbrennen' vorhere, hat offenhar des Wort atasi, 'de Walder' anstatt 'dio Waldbewolmer', Veranlassung gegeben, wenn auch Buhler die direkte Übersetzung durch 'Walder' ablehnt Daß alavi ganz allgemein im Sinne von Waldbewohner verwendet wurde, zeigt jetzt auch das Kautalivasāstra, z B S 49 Senart n n O leitet daher mit Recht anunghapets von anundhyas ab und übersetzt, unter Berufung auf Milin dan 210. 1. 8 'he tries to bring them back to good ways' Ich wurde es vorziehen, worthelt zu übersetzen 'er veranlaßt sie nachzudenken' Wo ruber sie nachdenken sollen, geht aus dem folgenden Satz hervor Daß Bullers Auffassung dieses Satzes durch die Stellung des [vu]cate tesam in G hinfallig gemacht wird, hat schon Senart bemerkt, er selbst übersetzt and they are told that even the might of Devanamoriya is based on re pentance ' Formell last sich dagegen nichts einwenden, anulane kann im nordwestlichen Dialekt Lok Sing sein, und in K. wo wir die Entscheidung uber die Form erwarten durften, ist die Stelle nicht erhalten. Ich muß aber gestehen, daß ich den Worten so keinen Sinn abgewinnen kann, und ich sehe keinen Grund, warum anulape nicht als Nom Sing gefaßt werden sollte 'Die Reue, aber auch die Macht des Göttergehebten wird ihnen verkundet. Die Verkundigung der Reue entsprieht dem anunava, die Verkundigung der Macht dem anunidhyapana des Königs Die nachsten Worte können mebt den Inhalt der Verkundigung weiter ausfuhren da dann die zweite Person anstatt der dritten gebraucht sein mußte, sondern können nur den Zweck der Verkundigung angeben Das hat schon Senart richtig erkannt, Anstoß nebme ich nur an seiner Auffassung von aratrapeyu, als 'let them repent (of their crimes) wofur sich weder im Sanskrit noch im Pali Beispiele finden durften Ich übersetze die ganze Stelle Und auch die Waldbewohner, die in dem Reiche des Göttergeliebten sind, auch die behandelt er freundlich und bringt sie zum Nachdenken Die Reue, aber auch die Macht des Göttergeliebten wird ihnen verkundet damit sie sich der Zuruckhaltung befleißigen und niebt getötet werden

Endhelt findet sich eine Form von nyhapayatı noch in Sep I J anna ne nyhapatariye wofur Dh annam ne dekhata bietet Nach Senart Ind Ant XIV, S 96, bedeutet das 'ye must call attention to my orders', nach Buller, Beitr S 139, 'so ist mein Befeld im Sinne zu behalten' Vom grammatischen Standpunkt aus ist Senarts Übersetzung entschieden die bessere, ich halte sie aus anderen Grunden trotzdem für micht richtig Die Erklarung der Stelle wurde aber ein Eingelien auf das ganze Edikt notwendig machen das meines Erzeitens in wesentlichen Punkten bislier mißverstanden ist und ich besehranke nuch daher darauf festzustellen, daß auch nach Buhler nyhapayatı hier nicht die Bedeutung' bereuen machen' hat Nach alledem können wir, we ich meine, auch an unevers Stelle nicha

Nach alledem können wir, wie ich meine, auch an unserer Stelle nyha pansamh nur übersetzen 'sie werden bedenken machen' und den ganzen Satz, je nachdem man kāni als Apposition zu nātikā oder als Objekt faßt¹), wörtlich 'entweder werden die Verwandten, [wenn] solche [vorhanden sind], bedenken machen zum Zwecke des Lebens dieser' oder 'entweder werden die Verwandten einige bedenken machen zum Zwecke des Lebens dieser'. Ich ziehe die erste Auffassung vor; bei der zweiten wurden naturlich die Lajjūkas unter dem kāni zu verstehen sein Dem Sinne nach ist aber kein Unterschied vorhanden, denn die Stelle, wo die Verwandten ihre Vorstellungen machen, sind unzweifelhaft die Lajjūkas, in deren Handen die Entscheidung über Leben und Tod der Verurteilten ruht. So fallt die Annahme fort, daß die Verurteilten infolge ihrer Reue in übernaturlicher Weise durch eine göttliche Macht von dem drohenden Tode errettet werden könnten, und so wird nun auch der Zusammenhang klar, der zwischen der Bestimmung über den dreitagigen Anfschub und den Lajjūkas besteht

Daß dem nijhapayati die Bedeutung 'die Begnadigung erwirken', auf die wir so gefuhrt werden, tatsachlich zukommt, wird durch Gäthäs 13 und 15 des Ayogharajātaka (510) bestatigt:

yakkhe pisäce atharāpi pete kuņule pi te nijhapanam karonti | na maccuno nijihapanam karonti tam me mati hoti carāmi dhammam || aparādhakā dūsakā hethakā ca labhanti te rājino nijihapetum | na maccuno nijihapanam karonti tam me mati hoti carāmi dhammam ||

Bei Yaksas, Piśacas oder auch Pretas, selbst wenn sie erzurnt sind, können sie Begnadigung erwirken, nicht erwirken sie Begnadigung beim Tode, daher ist mein Entschluß ich lebo nach dem Dhorma

Verbrecher, Schadiger und Verletzer sind imstande, bei den Königen Begnadigung zu erwicken, nicht erwicken ein Begnadigung beim Tode, daher ist mein Entschluß ich lebe nach dem Dharma

Ich brauche kaum daranf binzuweisen, wie genau insbesondere die zweite Gäthä zu unserer Stelle stimmt. Der Kommentar erklart nijhapanam karonti in der ersten Gathä durch balitammatusena khamāpenti pasādenti, nijhapetum in der zweiten durch sakkhāti attano niraparādhabhāvam pakāsetiā pasādetiā.

<sup>1)</sup> Siehe oben S 283

<sup>2)</sup> Die neue Auffassung von nyhapayısantı legt die Frage nahe, ob nicht auch etwa die Worte juitaye tänam ganz anders zu verstehen seien, und zwar tänam als Aquivalent von Sk tränam und juitäye entweder als Dat Sing von jirita oder Gen Sing von \*jititä Dafür scheint zu sprechen, daß der Gen Plur des Pronomens in demselben Palik (Dz Z 3) in allen Versionen, sowet die Stelle erhalten ist, in der Form tesam erscheint, vgl ferner tesa Sep II, Dh Z 8 10, tesam Sep II, J Z 12, tesam I XIII K Z 37 Allein in F XIII K Z 35 findet sich zweimal auch tanam (tänam tänam ten), was nach den anderen Versionen nur Sk tegöm entsprechen hann,

In den folgenden Worten näsamtam vå nijhapayıtā oder nāsamtam va nijhapayitare liegt meines Erachtens wieder die absolute Partizipialkonstruktion vor, die ich oben ausfuhrlich besprochen habe. Näsamtam ist grammatisch in nā und samtam zu zerlegen; die Worte mussen aber eng zusammengehören und gewissermaßen einen Begriff bilden, da sonst das tā zwischen ilmen eingeschoben sein mußte Näsamtam ist das Partizip zu nathi. Die Lange des Auslautes von nā erklart sich offenbar daraus, daß der Ton auf dem Wort ruhte; daher steht das lange ä auch in La Ln, die sonst die Verlangerung des auslautenden Vokales nicht zeigen 1) Die vollere Form no, die sonst uberaus haufig ist, wurde in dieser Verbindung wabrschenflich deshalb nicht angewendet, weil 'es gibt nicht' stets nathi, niemals \*noth heißt")

Nijhapayitā ist der Nom Sing, des Nomen agentis, der auch noch in den spateren Prakrits stets auf -ā ausgelti), nijhapayitave naturileh der Indentitiv. Die beiden Formen sind also grammatisel ganz verschieden zu beurteilen; dem Sinne nach war es naturileh gleich, ob man sagte 'wenn keiner da ist, der bedenken macht' oder 'wenn niemand da ist, um bedenken zu machen<sup>4</sup>). Als Übersetzung des ganzen Satzes ergibt sich also 'entweder werden die Verwandten, [wenn] solche [da sind], die Begnadigung

9) Man beachte, daß das Subjekt in dieser Konstruktion oft fortgelassen wird, wenn es aus dem Zusammenbang leicht zu ergünzen 1st, siehe oben S 298. Man kann natürlich auch übersetzen "Winn es meht möglich 1st, bedenken zu machen."

obwohl tesam unmittelbar vorhergeht. Em Femininum jivitä ist ferner ebenso unwahrscheinlich wie die Verbindung jivitäje tänam, 'das Schutzen zum Zwecke des Lebens'. Ich glaube daher nicht, daß wir diese Worte anders erklaren durfen als es bisher gesohehen.

<sup>1)</sup> Siehe die Zusammenstellungen bei Michelson a a O. S 242ff

b) Belege für nathi buten F II, VI, VII, XI, XIII u a Man beachte besonders Sep I, Dh Z 15 : ipatipääayamine hi etam nathi svagusa alaahi no läpälaähi, J Z 8. ipatipääayamine no evagalaähi no läpälaähi, J X findet sohi m K F I, IV

<sup>3)</sup> Ich bin überzeugt, daß auch apahajā im S 6 Ds (La Lin apahata) ein solcher Nominativ ist, wie schon Kern, Jaartell S 93 angenommen hat Buhler, Beitr S. 273, Ep Ind II, S 268, erklarte es als \*apakrtoā, Senart, Inscr II, S 71, Ind Ant. XVIII, S 107, fuhrte es auf apahriya zuruck, hielt aber auch die Ableitung von apahriva für moglich Das letztere ist meiner Ansicht nach ausgeschlossen, weil die Alt Ardhamagadhi das Absolutivum auf ted uberhaupt meht kennt, sondern -tu anstatt ted verwendet, vgl mayıtu S 4, sutu S 7 anusasıtu Sep II, katu Sep II, veditu Sep II, dasauntu F IV Dh J K, cuthitu F IV Dh K; patitiditu F X K, palitijitu Dh, -litijitu J Duzu kommt einmal im Calc Bairat Edikte, wie Hultzsch, JRAS 1909, S 727f , gezeigt hat, ein Absolutivum auf -tunain abhiradetunam. In Sh und M sind die Formen auf -tu teils übernommen, teils durch die dem Dialekt eigentumlichen Formen auf -ti ersetzt Sh drašayıtu, M drašeti, Sh tistiti, M tistitu, Sh paritiyitu, M pariti . tu In G dagegen sind zweimal dafür die Absolutivformen auf -tpd eingesetzt, dasnyitpd, paricajupă, fiir cultitu wird das Partizip tistamto gebraucht. Auch in diesem l'alla handelt es sich offenbar um einen charakteristischen Unterschied zwischen östlichein und westlichem Dialekt. Aber auch die Herleitung des apahafd aus apahrtya ist ganz unwulirscheinhelt, zumal da im Cale. Bairat Edikt adhigieya, aus adhiktiya, erscheint

erwirken, um das Leben jener [Leute zu retten], oder wenn niemand da ist, die Begnadigung zu erwirken, so werden sie Gaben geben, die das Heil ım Jenseits fordern, oder sıclı Fasten unterziehen' Das Subjekt in dem letzten Teil sind naturlich die Verurteilten, die Eiganzung ist ganz ungezwungen, da ja das Fortgelten des Subjektes des ersten Satzes durch die Worte nasamtam va nizhapayıta aufgehoben ist. Geradezu gefordert wird diese Erganzung durch den sieh anschließenden Satz 'denn es ist mein Wunsch, daß sie auf diese Weise niludhasi pi lälasi das Heil im Jen seits erringen mögen. Das kann sieh naturlich nur auf die Verurteilten beziehen, diese mußten bier aber doch ausdrucklich genannt sein, wenn vorher gar nicht von ihnen, sondern von den Verwandten die Rede war Bezieht sich das Schenken und Fasten auf die Verurteilten, deren Schicksal besiegelt ist, so fallen auch die oben berührten Schwierigkeiten fort, die der Ausdruck pälatikam bereitet. Buhler hat allerdings gegen die Auf fassung die die frommen Werke den Verurteilten zuschreibt, eingewendet daß ein zum Tode verurteilter Verbrecher überhaupt keine Schenkungen machen konne da seine Habo konfisziert werde. Allein erstens muß Buhler sclbst zugestehen daß das geschriebene indische Recht keineswegs immer die Konfiskation des Vermogens als mit der Todesstrafe verbunden er winne Wir sind also schließlich gar meht sicher, ob dieser Rechtssatz zu Asokas Zeit Anwendung fand Zweitens aber darf nicht übersehen werden, daß Asoka nur von danam palatikam spricht Stiftungen zu verhindern die für religiöse Zwecke bestimmt waren oder der sozialen Fursorge dienten, lag aber sicherlich nicht in der Alisicht des Herrschers der wieder und wieder Mildtrigkeit als einen Hauptbestandteil seines Dharma bezeichnet, und wir durfen daher ohne weiteres annehmen, daß solche Schenkungen gestattet waren selbst wenn im ubrigen der Grundsatz der Vermögens konfiskation bestanden haben sollte Buhler will weiter einen Gegensatz zwischen den mit icha hi me und janasa ca beginnenden Satzen konstruieren die Verurteilten sollen sich den Himmel gewinnen und im Volke werden sich fromme Brauche mehren Daraus folgert er daß das danam dahamti und uporasam kachamti auf die Verwandten gelie Uir scheint es nicht, daß hier eine Gegenüberstellung irgendwie beabsichtigt ist. Der König gibt zunachst den Grund fur seine Maßregel an 'denn es ist mein Wunsch, daß [die Verurteilten] das Heil im Jenseits erringen. Daran knupft er die Bemerkung daß das Verfahren auch weitere Vorteile besitze, da es die Zahl der guten Werke vergrößere') 'und mannigfache fromme Brauche, Selbstbezahmung und Gabenverteilung mehren sich im Volke

Übergangen habe ich noch die drei Worte mludhasi pi kälasi. Kern las dafur ebenso wie Burnouf, mludhasapi kälasi 'zelfs in den tijd der gevangenschap. Daß jede Anderung des Textes ausgeschlossen ist, ist

<sup>1)</sup> Das Prasens eadl att zeigt daß der letzte Satz nicht von iel ä hi me abhangt, wie hern un l Senart annehmen

jetzt wohl selbstverstandlich Senart sih in kalasi den Lokativ eines läla. das er dem femilinen Sk kārā gleichsetzte 'même dans un cachot fermé' Der Geschlechtswechsel lißt sich nicht beweisen, ware aber vielleicht nicht undenkbar. Ausgeschlossen aber erscheint es mir, daß der König hier ausdrucklich von einem 'geschlossenen' Gefangius in dem sich die Verurteilten befinden sprechen sollte Senart hat das selbst gefühlt und das 'même dans un cachot ferme' weiter in em 'même enfermés dans un cachot' verwandelt, wogegen sich nur das eine einwenden laßt, daß es nicht ım Text steht Buller giht den Ausdruck durch niruddhe 'pı kale wieder, das fur nirodhakāle 'pi, 'even during their imprisonment', stehen soll Er vergleicht damit Konstruktionen im Pali wie micchäegram oder angegram cinnadiyase (Jat I, 300) Diese Konstruktionen sind jedem Pali Kenner vertraut, aber sie decken sich durchaus nicht mit der hier vorliegenden Konstruktion, der vielmehr im Pali \*anācāram cinne dirase entsprechen wurde, eine Ausdrucksweise, die, soweit mir bekannt, niemals im Pali erscheint Ich halte daher die Übersetzung zur Zeit ihrer Gefangenschaft fur ganzlich unmöglich. Nun hat nerugikats im Pali gewöhnlich die Bedeu tung 'aufhören, hinschwinden, vernichtet werden', z B Samyuttan I. 6 2 5 6 anicca vata sankhara uppadavayadhammino uppamitra nirumhanti. Jat 485 1 (von einem Sterbenden) unahami niritam pana me Cande niru manti usw 1) Man komite daher auf den Gedanken kommen, neludhasi pi kalası heiße soviel wie 'wenn auch ihre Zeit um ist', 'angesichta des Todes' Allem erstens muß es doch als sehr zweifelhaft gelten, ob kula ohne weiteren Zusatz die 'Lebenszeit' bezeichnen kann') zweitens wurde der Ausdruck, genau genommen, doch auch bedeuten 'selbst wenn sie tot sind', und drittens ist es mir überhaupt nicht sicher, ob dieser Dialekt den Lok absol kannte3) Ich ziehe es daher vor zu übersetzen 'auch in beschrankter Zeit' Mir scheint diese Auffassung mit der Grundbedeutung von nirudh wohl ver einbar zu sein, wenn ich auch einen Beleg fur die Verbindung des Verbums mit kala nicht beibringen kann

Durch die neuen Interpretationen wird wie mir scheint auch das Bild das wir uns von dem Lajjnhas machen mussen, den früheren Auf fassungen gegenüber ein weing verindert. Es and hohe Provinzialbeumte, die 'niber viele hunderttausend Seelen' gebieten (S. 4, 7). Nach F. III scheint es daß der Pradesika linen im Rang gleiel stand. Sie steben direkt unter dem König und haben nur von ihm Befehle zu empfangen und von den Beamten, 'die des Königs Willen kennen' (S. 4). Im übrigen haben sie un beschranktes Recht, Strafen zu erfangen oder zu begnadigen, sogar in Fullen, wo es sieh um Kapitalverhrechen handelt. (S. 4). Neben diesen

<sup>1)</sup> Die Beskutung ist, wenn auch seltener, auch im Sk. bel gt

<sup>2)</sup> De hiufige Behattung Tod zeigt daß sich die Bedeutungentwicklung ge rad in unig kehrter Richtung vollzog

<sup>3)</sup> I MIII K ladlegu Kalepegu ist ilurchaus kein sicheres Beispel difur

richterlichen Funktionen haben sie die Aufgabe, fur die Verhreitung des Dharma des Konigs zu sorgen (S 4, 7; F III). Das letztere geschieht inshesondere auf den Inspektionsreisen, die alle funf Jahre wiederholt werden (F III). Die Unterheamten, die sie bei diesem Geschaft unterstutzen, scheinen die Dharmavuktas zu sein (S 4, 7). Nach Buhler lag ihnen außerdem noch die Eintreihung der Steuern oh. Eine solche Verbindung administrativer und richterlicher Funktionen ist an und fur sich in Indien nichts Unerhörtes. Unter den Peshwäs waren Verwaltungsheamte, der Pätil, der Mämlatdär und der Sarsubhedär, mit der Rechtsprechung in Zivil- und Kriminalsachen hetraut; gegen ihre Entscheidungen konnte an den Peshwa oder seinen Minister appelliert werden. Spater wurde dem Mämlatdär und dem Sarsubbedär auch die Entscheidung uber Leben und Tod verliehen; sie hatten das Recht, Rehellen und Straßenrauber zu hangen, ohne erst die Entscheidung einer höheren Stelle abzuwarten 1). Genau so konnte es mit Aśokas Lajjūkas gewesen sein. Allein ich mochte doch darauf hinweisen, daß die Inschriften selbst nichts enthalten, was auf eine administrative Tatigkeit der Lajjūkas schließen laßt. Wenn es in FIII heißt, daß sie alle funf Jahre ausziehen sollen, um den Dharma zu verkunden, 'wie auch um die anderen Geschafte zu betreiben', so hraucht unter den letzteren nicht, wie Buhler, Beitr. S 21, meint, das udgrähana verstanden zu werden, das Einsammeln von Tributen und anderen königlichen Einkunften in renitenten oder entlegenen Distrikten. Der Ausdruck kann sich ehensogut auf die richterhehe Tatigkeit beziehen, die in unserem Edikt hesprochen wird. Die etymologische Herleitung von rajūla oder lajūka aus rajjugāhaka kenn naturlieh fur die Frage garnichte entscheiden Nach dem, was sich aus den Inschriften ermitteln laßt, konnen wir die Laijūkas nur als bohe richterliche Beamte bezeichnen

Zum Schluß gehe ich eine Übersetzung des Ediktes

Der göttergehehte König Priyadarsin spricht so. Als ich sechsundzwauzig Jahre gesalbt war, hahe ich diesen Gesetzeserlaß schreiben lassen. Meine Lajjükas sind uber das Volk gesetzt, uber viele Hunderttausende von Leben.\* Denen habe ich verliehen, daß sie selbstandig Belohnungen und Strafen verhangen, damit die Lajjükas voll Vertranen und ohne Fureht ihre Geschafte besorgen, den Bewohnern der Provinzen Heil und Freude bringen und ilnen Wohlwollen erzeigen Sie werden verstehen, Leid und Freude zu bereiten, und sie werden durch die Dharmayuktas die Bewohner der Provinzen vermahnen, auf daß sie das Heil im Diesseits und im Jenseits erringen. Auch die Lajjükas mussen mir gehorchen, und auch von denen werden einige vermahnen, sodaß die Lajjükas imstande sein werden, mich zufriedenzustellen Denn gleichwie einer, wenn er sein Kind einer verstandigen Amme ubergeben hat, vertrauensvoll ist: 'die verstandige

<sup>1)</sup> Nach Bombay Gazetteer, Vol XVI, S. 304f

Amme wird imstande sein, meines Kindes gut zu warten', ebenso habe ich die Lujūkas eingesetzt zum Heile und zur Freude der Provinzbewohner Danut jene ohne Furcht und voll Vertrauen und ohne Entmutigung ihre Geschafte besorgen, darum habe ich den Lajjükas verhehen, daß sie selh standig Belolinungen und Strafen verhangen. Denn das ist zu wunschen, daß Unparteilichkeit in der Prozeßfuhrung herrsche und Unparteilichkeit in den Strafen Und so weit geht mein Befehl Den im Gefangnis sitzenden Leuten, uher deren Strafe entschieden ist und denen der Tod zuerkannt ist, habe ich drei Tage Aufschult gewahrt. Entweder werden ihre Ver wandten, wenn solche vorhanden sind ihre Begnachgung erwirken, um ihr Leben zu retten, oder wenn niemand da ist um die Begnadigung zu er wirken so werden sie Gahen geben, die das Heil im Jenseits hewirken, oder sich Testen auferlegen Denn mein Wunsch ist, daß sie auf diese Weise auch in beschrankter Zeit das Heil im Jenseits erringen mögen Und im Volke mehren sich mannigfache fromme Brauche Selbstbezahmung und Verteilung von Gaben \*

## IV Zu den Felsen und Saulenedikten des Asoka

In dem zweiten Felsenedikt hat Senart, wie seine Vorganger, die Worte a Tambapamnı in G als 'bis nach Tamraparni' gefaßt. Das wird anscheinend auch durch die Parallelstelle in F XIII nahegelegt, wo K anschement auch durch die Fatanessene in Frah nangeres. W. Coda Pamdiya aram Tambapamniya. Sh Coda Pamdiya ara Tambapamniya. M Coda Pamdiya aram Tambapamniya liest!) Allein es frigt sich doch ob die Ausdrucksweise an den heiden Stellen wirklich genau die gleiche ist Sicher ist es zunachst daß in F II in K Sh M das a fehlt, in Dh sind die Worte gar nicht erhalten in Jist nur das i von Tambapamni sichtbur In K Sh M ist die Konstruktion also iedenfalls in F II eine andere als in F XIII Tambapamne (K Sh) bapane (M) ist im Nominativ in die Liste der Grenzlander eingefugt. Sehon das macht es wahrscheinlich, daß auch in G Tamba pamni Nominativ ist Aber auch grammatisch scheint mir die Annahme eines Ablativs auf i sehr bedenklich Trenckner, Milindapanho, S 421 fuhrt allerdings aus dem Pali einen Ablativ pesi an aber die Form steht in einem Vers und in Girnar sollten wir jedenfalls nach Analogie des Instrumentals dhammanusasiya in IV, bhatiya in XII und des Dativs dhammanusasiya in III eher Tambapamniya erwarten Endlich heißt 'liis' anamanusasiya in 111 ener Tamoapamniya erwarten. Endhen hebb ins G sonst uberall äva, siehe ava samvatakapä in IV, V, ava tasa alhasa nislanäya IX, äva patusasiyehi in XI. Diece Grunde bestimmen niich in ä Tambapamni das Aquivalent von St. yā Tāmrapamni zu sehen, ä ist Ardhamagadhismus der vom Übersetzer aus der Vorlage inbernommen ist, wie die eben genannten ava = St. yāvat²). Ich bin uberzeugt, daß auch die seltsme Inkongruenz der Kasis in dem vorausgehenden Teile des Satzes

<sup>9</sup> In G fehlt de Stelle

<sup>2)</sup> In garatako in XIII (K matake) bran It er dagegen de nel t ge D al ktform

(etamapı pracamtesu yathā Codā Pādā usw) auf felilerliafter Übertragung berulit Offenbar stand in dem Original wie in Dh und J¹) savata viņitasi detānam piņisas Piņadasine lāņine e iā pa amtā athā Colā Pamdiņā Satiņapute [Kelalapute ā Tambapamuļā Antiņoke nāma Yonalāņā e iā pi tasa Amtiņokasa sāmamtā lāņāne savata Der Übersetzer nahm e iā pi irrtumlich fur evam api und ubertrug daher amtā in pracamtesu, dann aber gab er fur den Rest des Satzes die folgerichtige Umsetzung der Nominative in die Lokative amf Ich habe schon oben S 301 bemerkt, daß wir auch an anderen Stellen in G init solchen Unvollkommenheiten der Übersetzung rechnen missen

Die letzten Worte des dritten Felsenediktes haben weit aus anandergehende Deutungen erfahren Der Schlußsatz, der äharmänuisätt, apavigugalä apahhämdalä sädhu in G. scheim mir allerdings durch Thomas (Ind Ant XXXVII, S 20f) seine endguluge Erklarung gefunden zu haben Seine Auffassung des apavigugalä und apahhamdalä als Vertreter von Sk alpavigugalä und alpahhändalä und seine Übersetzung 'moderation in expenditure' und 'moderation in possessions' scheimen mir so einleuchtend, daß ich kein Bedenken trage, das widerstrebende apavigalt von Dh als einen Schreibfehler für apavigalä zu betrachten Nach der Phototypie ist es sogar nicht ausgeschlossen, daß dis angebliche : Zeichen nich durch einen zufalligen Riß im Stein aus dem ä Zeichen entstanden ist. Dagegen vermag ich Thomas in der Deutung des letzten Satzes nicht ganz zu folgen Er lautet. Dh palisäpi ca nas yuläni änapavisalt tute ca riyamjan , J. hetute ca riyamjanate ca. K. palisä ji ca yuläni gananas ana

, J hetute ca riyamjanate ca K palisă pi ca yutăni gananasi ana payisimti heturala că riyamjanate ca, G parisă pi yute ăñapayisati gana năyam hetuto ca vyamjanato ca, Sh parifsa\*] pi yutani gananasi anape samti hetuto ca ramânato ca M parisa pi ca yutani gananasi anapayisati hetute ca viya nate ca

Hier hangt alles von der Inderpretation der drei Worter parisad, yukta und ganana oder gananā ab Das erste Wort wurde von Lassen Burnouf und Senart (Inser I S 84 1571) als Synonym von samgha betrachtet Das ist offenbar auch Thomas' Ansicht da er zu parisads die Erklärung hinzufugt 'i e, as M Senart has explained, the [local] samghas' Buhler, Beitr S 22 lehnt diese Einschrunkung auf die buddhistischen Mönche ab und will darunter die Assleten und Lehrer aller Sekten verstehen. An der zweiten Stelle, wo parisad vorkommt, in F VI, bezieht Senart das Wort konsequent ebenfalls auf den buddhistischen Orden. Nach Bihler a. a. O. S. 48 sind hier die Versamnlungen oder Ausschusse gemeint welche die Angelegenheiten der Dörler sowie der Kasten und Gilden, der jätis, šrenis, pägas und nigamas usw besorgen, und die heute weil sie gewöhnlich aus funf Mitgliedern bestehen, als Panch bezeichnet werden. Buhler lat dann

<sup>1)</sup> Die in Dh und J fehlenden Worte sind eingeklammert

sputer (a n O S 287, 291f ) noch einige Stellen beigebracht, die beweisen diß parisa im Pah genau so wie parisad im Sk zur Bezeichnung jeder Art von Kollegium oder Versammlung verwendet wird Dagegen hat sich V A Smith (Asoka\*, S 158) Thomas angeschlossen und versucht, die technische Bedeutung von parisad mit Hilfe von zwei Stellen bei I tsing naher zu bestimmen I tsing spricht Kap 14 (Record of the Buddhist Rehmon, transl by Takakusu, S 86) von den funf parisads des buddhi stischen Ordens, worunter die bhileus, bhileunis silsamanas, éramaneras und sramaneris zu verstehen sind, Takakusu bemerkt, daß bisweilen der Liste noch die upāsakas und upāsakās hinzugefugt werden sodaß sich sieben parisads ergeben In diesem Sinne spricht I tsing von den 'sieben Ver sammlungen' in Kap 19 (a a O S 96)1) Den Ausdruck catasso parisã oder catuparisam fuhrt Childers auch aus dem Pali an, er bezeichnet nach der Abhidhanappadipikā 415 die bhillhus, bhillhunis, upāsakas und upāsikās Dr parisad in den Edikten nicht in dem allgemeinen Sinne von Versammlung genommen werden kann sondern eine bestimmte Körper schaft bezeichnen muß, so bat dieser Nachweis Smith's auf den ersten Blick etwas Bestechendes, bei naherer Prufung ergibt sich, daß seine Auffassung unmöglich ist. Wie soll der König dazu kommen, in FIII eine spezielle Bestimmung für den buddhistischen Orden zu geben wahrend sich sonst kein einziges der Felsenedikte — und, wir können hinzufugen, der Saulen edikte - an den buddhistischen Sameba wendet oder sich mit buddhi stischen Einrichtungen befaßt? Und wie paßt jene Bestimmung für die buddhistischen parisads? Nach Thomas' Ansicht die Smith sich zu eigen macht besagt die Stelle, daß die parisads Beamte fur die Rechnungsfuli rung uber Ausgaben und Vorrate anstellen sollen") Nun heße sich ja allenfalls denken daß den Monchen und Nonnen eine solche Verpflichtung auferlegt worden ware, wird aber wirklich iemand glauben daß den neib lichen Pruflingen und den mannlichen und weiblichen Novizen eine ge sonderte Buchfuhrung vorgeschrieben sei? Und daß die Laienbruder und Laienschwestern hier überhaupt nicht in Frage kommen können hat Smith schon selbst bemerkt Man sieht, daß die buddhistischen parieads hier durchaus nicht am Platze sind Und ebensowenig kann meines Er achtens in FVI von ihnen die Rede sein. Dort bestimmt der König daß ihm unverzuglich Vortrag gehalten werden solle, wenn über eine seiner Bekanntmachungen oder Schenkungen in einer parisad eine Meinungs verschiedenheit ausbreche oder ein Antrag auf nochmalige Erwagung ge

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dies weben klassen werden was Takakusa bemerkt sehon Mali nagga 3 5 4 antigezahlt der Ausdruck parael wird hier aber meht gebraucht. Patin Sunghid 12 steht aber bhoginato parael im Sinne von esingha.

<sup>3)</sup> Ich halte diese Ansicht all edings für voll g verfehlt die bud linstischen pendet können aber auch mit der Be-dimmung wie ich s. auffasse nicht zu tun laben.

stellt werde Die Edikte betonen wieder und wieder, daß der Konig allen Sekten, Asketen wie Haushaltern, Buddhisten, Brahmanen, Apivikas und Nirgranthus seine Aufmerksamkeit und seine Fursorge zuwende, und die Inschriften von Barābar zeigen, daß das kein leeres Gerede ist. Wie sollte er hier mit einem Male von speziellen Erlassen und Schenkungen an den buddhistischen Orden sprechen? Und selbst wenn das der Fall sein sollte, was hahen die parisads damit zu tun? Auch hier wieder könnten von den vier, funf oder sieben Gruppen doch höchstens die bhilvus und bhilsuns in Frage kommen, ich wußte jedenfalls nicht, daß jemals Schen kungen an Novizen oder Luen gemacht waren

Ich kann nach alledem der Auffassung von Smith nicht zustummen und halte die Ausicht Buhlers für die allein richtige Tatsachlich kommt auch in der brahmanischen Lateratur parisad als technischer Ausdruck in einer Bedeutung vor, die der von Buhler angenommenen sehr nahe steht und sich zum Teil sogar mit ihr deckt. Die Dharmasästras schreiben vor daß in streitigen oder von dem Lehrbuch nicht vorgesehenen Fallen die Entscheidung hei einer Körperschaft liegen solle, die aus mindestens zehn oder in spaterer Zeit aus mindestens drei Mitghedern bestehen solle und die den Namen parisad tragt. Baudhägam 1, 1, 1, 7, 81) tadabhäue dasä vorä parisad ij aträpy udäharant.

cāturi aidyam vikalpi ca angavid dharmapāthakah [ disramasthās trayo viprāk parsad esā dašavarā || Vasistha III. 20

caturridyam vilalpī ca angarid dharmapāthalah | āśramasthūs trayo mulhyāh parsad esum dasātaru ||

Gantama 28 48 49 anājādie dasātarāth sistair ühavadbhir alubdhath ptasastam kāryam || catrāras caturuam pāragā tedānum prūg uttamāt traya ākraminah prthagdharmavidas traya ity etun dakūtarūn parisad ity ācaksate,

Manu XII, 110ff

dasātarā vu parsad yam dharmam parskalpayet | tryavarā vups vritasthā tam dharmam na vroārayet || travidyo hatukus tark. narvukto dharmapāthakah | trayas cāsramınah pūrte parsat syat dasāvarā || rgiedaval yajurise ca sāmatedavid evo ca | tryavarā parsaj jūsyā dharmasamsayanirmaye<sup>2</sup>) ||

Diese parisads entsprechen jedenfalls zum Teil den Pauch oder Pau chayats, wie sie z B nach Malcolm<sup>3</sup>) in der ersten Halfte des vorigen

<sup>1)</sup> Vgl auch 1, 1 1 16

In derselben technischen Bedeutung begegnet parisad auch Vas III 5 Manu XII, 114

atratānām atantrān im jātimātropojūrinum |
sahasrašah sametānām parisattram na ridyate |
3) Mimoir of Central India (Calcutta 1880) I, 460ff

Jahrhunderts in den Stadten Zentralindiens bestanden. Allerdings setzten sich die Pañchäyats meht ausschließlich aus Bralimanen zusammen. Die Mitgbeder der Pañchäyats wurden vielmehr ohne Rucksicht auf die Kaste durch das Vertrauen ihrer Mitbirger ausgewahlt, aber doch gewöhnlich aus solchen Kreisen, die eine Kenntnis des Hindurechtes besäßen, falls das Bedurfnis vorlag, konnten Gelehrte hinzugezogen werden. Die Wurde war lebenslanglich und zum Teil in vornehmen Familien erblich. Die Pañchäyats entschieden in allen Fallen der Zivilgerichtsbarkeit, wurden aber auch in Strafsachen in weitem Unifang herangezogen, und von dem Pañch von Ratlam behauptet Malcolm, daß er das Recht ausgeubt habe, sowohl die Einwohner vor Bedruckung zu schutzen als auch ihre Streitig keiten zu schlichten Ieb bin überzeugt, daß die parisad der Aśoka-Edikte eine ganz ahnliche Behörde mit riebterlichen Funktionen war, und daß sie auch im Kautiliyaśästra 8 gemeint ist, wo in einer Liste von Beamten ein parisadadhyad a, ein Aufseher der parisada, angeführt wird

Das Wort vuta findet sich noch einmal im Anfang unseres Ediktes sarrata unite mama guiă ca răpule ca pradesile ca pamcasu pamcasu răscou anusamyānam nivātu (G) Ich halte es fur uberflussig, auf die fruheren Deutungen des Wortes einzugehen, da nach den Bemerkungen von Thomas<sup>1</sup>) wohl kem Zweifel mehr daruher bestehen kann, daß yuta hier bestimmte Beamte bezeichnet Es fragt sich nur, welcher Art diese Beamten waren Thomas siebt in den im Anfang genannten yutas Subalternbeamte, wie Pohristen usw., in den nachher erwahnten yutas Rechningsbeamte. Nach ihm bezeichnet also dasselbe Wort in demselben Edikt zweimal etwas ganz Verschiedenes, was schon an und für sich ganz unwahrscheinlich ist Geradezu ausgeschlossen wird aber meines Erachtens die Bedeutung 'Subalternbeamter' durch die Stellung des Wortes in dem ersten Satz, es ist doch kaum denkbar, daß die Subalternbeamten vor den hohen Be amten, den Lajjūkas und Prādesikas, genaunt sein sollten Die ausdruckliche Erwahnung der yulas lißt überhaupt darauf sebließen, daß sie auf den Inspektionsreisen doch eine bedeutendere Rolle spielten, als einfachen Polizisten jemals zufallen konnte

Um die Stellung der yutas zu ermitteln, linden wir, soweit ich sehe, nur einen Anhaltspunkt. Es heißt, daß die parieads die yutas 'anweisen' oder ihnen 'befehlen' sollen (anarayneamti usw.) Das fuhrt darant, diß die yutas der Antoritat der parieads unterstanden, könghehe Beamte wurden von anderen wohl Berichte, aber nicht Befehle entgegennehmen')

<sup>1)</sup> Vgl oben S 281

<sup>3)</sup> De Bulder a n O S 21 the Möglichkeit bespricht, das Wort me (G K mann) artist mit epida mit gut? zu verbanden, so will ich bemerken, daß das durch die Parall Istellen in F H G seunda epidas derdnam pignas Producine Dime und ent sprechend in den ubrig n Versonen) und F V (K serot? epidas mand. M serentar epidas man, Sh seutare repite mal a) suspeechlossen wirl.

So scheint es mir, daß wir in den yutas der Grundbedeutung des Wortes nach Beauftragte' zu sehen haben, d. h. nach moderner Ausdrucksweise etwa Delegierte der parişads, die den Lajjüka und Prādeśika auf den Inspektionsreisen begleiteten<sup>3</sup>). Ieh habe schon oben S 310 bemerkt, daß die Lajjükas Gerichtsbeamte waren; es paßt dazu durchaus, daß Delegierte der Gerichtsböfe mit ihnen zusammen auf die Inspektionsreisen gingen, deren Zweck unzweifelhaft in erster Linie die Revidierung der Rechtspflege in der Provinz war. Unser Edikt stellt ihnen freilich daneben noch eine andere Aufgabe

Das Wort ganana oder ganana bat die verschiedensten Deutungen gefunden. Burnouf bezog es auf die Aufzahlung der in dem Edikt vorher genannten Tugenden. Senart wollte darin heber einen Ausdruck sehen, der mit hetute und viyamjanate auf gleicher Stufe stande; er erklart es als 'en énumération, d'une facon suivie, en détail'. Burnouf und Senart scheinen mir der Wahrheit naher gekommen zu sein als alle spateren. Pischel, GGA, 1881. S.1328 nimmt ganana in der Bedeutung Berucksichtigung, Rucksicht': 'auch die Geistlichkeit soll die Glaubigen zur Befolgung (dieser religiösen Vorschriften) anhalten, ihrem Geiste und Bucbstaben nach'. Das ist fur mich schon wegen der unrichtigen Erklarung von parisad und suta unannehmbar. Ebenso verfehlt ist wegen der sicher falschen Auffassung von yutani Buhlers Übersetzung 'Auch die (Lehrer und Mönche aller) Schulen werden beim Gottesdienste (gananasi)2) das Geziemende einscharfen, sowohl dem Wortlaute nach als auch mit Grunden \* Eine ganz andere Bedeutung findet endlich Thomas in ganana, er nimmt cs in dem eigentlichen Sinne von Berechnung 'Let the Parisads also appoint officials for reckoning.' Auf die Frage. 'Was sollen sie berechnen?' antwortet er: offenbar die Ausgaben und die Vorrate, auf die in dem vorausgehenden Satz aparıyata apabhamdata sadhu (K) Bezug genonimen wird Naturlich ist diese Deutung mit meiner Auffassung von varisad und unta unverembar; sie paßt aber auch nicht zu Thomas' eigener Auffassung von parisad. Die Empfehlung der alpavyayatā und der alpabhāndatā bildet

<sup>1)</sup> Ob die yutas mit den dhammayutas identisch sind, die in S 4 und 7 genannt zu werden seheunen, ist mir zweifelhaft. Wenn in unserem Edikt die dhammayutas gemeint waren, sollte man erwarten, daß sie weingstens an der ersten Stelle mit ihrem vollen Namen benannt wurden.

Yue Buhler zu der Gleichsetzung von ganana und kirtana kommt, verstehe ich nicht Spater, a a O. S. 287, führt er als Beespiel für gananä im Sinne von Verherrlichung das Mangala der Salahära-Lisschriften an.

labhate sarvakäryesu püyayā gananā yakah | ughnam vighnan sa vah pāyād apāyād gananāyakah ||

Das Beispiel könnte im besten Falle nicht viel beweren, da das Wort ganana hier offenbar nur des Yamaka wegen gebraucht ist. Ich selie aber auch nicht em, warum wir uns an dieser Stelle nicht mit der gewöhnlichen Bedeutung Berichtung, einsiderntion, wie Buhler, IA. V, 279 selbst übersetzt, bernügen sollten.

nur einen Teil der dharmanusasts des Königs 'Gut ist der Gehorsam gegen Vater und Mutter, gut die Freigebigkeit gegen Freinde, Bekannte und Verwandte, Brahmanen und Asketen, gut das Niehttöten von lebenden Wesen, gut ist es, wenig auszugeben und wenig aufzuspeichern' Diese dharmānusāste ist doeh sicherlich meht für die Mitglieder des buddhistischen oder irgendeines anderen Mönchsordens bestimmt Der König mußte doeh wahrheh mehts von dem Geist dieser Orden gewußt haben, wenn er die Mönehe zum Gehorsam gegen die Eltern hatte ermahnen wollen Die Ermahnung zur Freigebigkeit ware absolut sinnlos und die Einscharfung der ahimsa vollkommen uberflussig. Die dharmanusasti des Komgs kann nur an seine Untertanen gerichtet sein, und zwar gerade an diejenigen die nicht dem geistlichen Stande angehören. Dann kann aber auch der Satz 'gut ist es, wenig auszugeben und wenig aufzuspeiehern' nur eine allgemeine Mahnung entbalten, zwischen Versehwendung und Geiz den mittleren Weg zu wandeln Wenn unmittelbar darauf eine Bestimmung nber die Art der Verwaltung des Ordensvermögens folgen sollte, so könnte sie nur durch eine rein außerliche Ideen Assoziation hier angefugt sein Das aber ist doch ganz unwahrsebeinlich. Zweitens aber passen die Worte hetvie ca uyamjanate ca meht zu der Berechnung' Nach Thomas soll hetute hier 'nach den Gegenstanden (objects)', tryamjanate 'nach den tat saebhehen Dokumenten oder Zahlen (actual documents or figures)' be deuten Beide Worte waren liier also in ganz ungewöhnlichen Bedeutungen gebraucht, fur die es schwer fallen durfte andere Belege beizubringen Thomas hat die Schwierigkeit offenbar selbst gefühlt. Er hemerkt selbst, daß hetu fur gewöhnlich 'Grund' und tyanjana 'genauer Wortlaut bedeute, und daß man sich daher versucht fühlen könne, 'with regard to the dictates of reason and the prescriptions of actual texts' zu ubersetzen Ich muß gesteben, daß mir diese Attribute für eine Rechnungsaufstellung etwas seltsam vorkommen, sie erscheinen vielleicht noch seltsamer, wenn man ohne alles Drehen und Deuteln wortheh ubersetzt 'unter Angahe von Grunden1) und im festen Wertlaut.

Ich möchte den bisherigen Versuchen gegenüber auf eine Stelle des Dipavamsa verweisen, die, wie mir scheint, das richtige Verstandnis von ganana und damit des ganzen Satzes erschließt. Dip VI, 86ff wird erzahlt, wie Asola die große Versammlung der Mönche nach der Einteilung des Dhamma befragt.

talo pucch sugambhīram dhammakkhandam sudestam || 80 atth bhante parischedo desti ddiccabandhirnā || 80 atth bhante parischedo desti ddiccabandhirnā || ettakam tragam etibhatthī ca kolthāsah cāps samkhalam || ettakam tra dhammakkhandam gananam atth parediya || 87 atth rāju gansti āna dest! ddiccabandhirnā || 88 surbhaltam suradhātlam suradh

<sup>1)</sup> Daß dies der eigentliche Sinn von letute ist, reigt die Variante leturata in K

sahetum athasampannam khaktam n' athu subhāsitam |
satipathānam sammappadhānam iddhipādañ ca indrijam || 80
balam bojjhangam maggangam suvibhattam sudesitam |
etam sattappabhedañ ca bodhipakkhijam uttamam || 90
lokuttaram dhammavaram navangam satthusāsanam |
vitthāritam suvibhattam desesi dipaduttomo || 91
caturāsitisahassāni dhammakkhandam anānakam |
pānānam anukampāya desik ādiccabandhinā || 92

Darauf fragte er nach der sehr tiefen, wohl gelehrten Einteilung des Dhamma 'Ist, ihr Ehrwurdigen, eine Einteilung von dem Sonnenver wandten gelehrt worden, indem er Nomina, Geschlecht, Kasusendungen ') angab? Ist da eine Zihlung soundso viel sind die Abschnitte des Dhamma'.

Die Monche antworten 'Es ist, o Konig, von dem Sonnenverwandten verkundet worden, indem er eine Zahlung maehte, es ist wohl eingeteilt, wohl verkundet, wohl erklart, wohl gelehrt worden, mit Grunden versehen, sinnvoll, wohl gesprochen, ohne Fehler'

Im folgenden werden dann verselnedene Einteilungen des Dhamma in 7 Kategorien, in die bekannten 0 Angas und endlich in 84 000 Abschnitte angefuhrt, und Asoka beschließt 84 000 arämas, für jeden Abschnitt einen, zu erbauen

In dieser Stelle finden sich zwei der Ausdrucke unseres Ediktes wörtlich wieder, und der dritte ist wenigstens dem Inhalt nach vorhanden. Für die Lehre des Buddha besteht ein ganana, er hat sie ganitiana verkundet, d h indem er den Stoff in Abschnitte einteilte und diese Abschnitte nume rierte Ebenso sollen die parisads die yulas mit der ganana oder dem ganana beauftragen Der Buddha hat seine Lehre sahetum verkundet, mit Angabe von Grunden Die yutas sollen das ganana hetute oder heturatā machen Endlich hat der Buddha seine Lehre verkundet, indem er nama, linga und erbhatte angab, was in diesem Zusammenhang nur bedeuten kann in festem Wortlaut' Die yutas sollen das ganana unyamjanate machen Die Entspreehungen scheinen mir so genau daß ich nicht zweifle, daß wir übersetzen mussen 'Die Richterkollegien sollen auch ihre Delegierten mit der Paragraphierung unter Angabe von Grunden und in festem Wortlaut beauftragen' Es fragt sich nun nur noch was denn in dieser Weise kodi fiziert werden soll Meiner Ansicht nach kann es sieh nur im die im vorhergehenden erwahnte Morallehre des Königs handeln, die in dem Edikt naturlieh nur kurz skizziert ist. Es ist also in dem ganzen Edikt nur von einer Sache die Rede, der Ausbreitung des Dharma des Königs, ihn sollen die vutas, der Lajjnka und der Pradesika auf den Inspektionsreisen den Untertanen verkunden, nachdem die gutas ihn im Auftrage der parisads

<sup>1)</sup> Die Worte kotthesen cap samkhatam sind mir nicht klar. Oldenberg 'and also according to sections and to the composition'

320

genau fixiert haben. Daß Asoka sich gerade der hoben Gerichtsbeamten. der Laufükas, und der Richterkollegien, der parisads, zur Verbreitung seines Dharma bedient, kann nicht verwunderlich erscheinen, wenn man bedenkt, wie untrennbar auch in den Dharmasästras Recht und Moral verbunden sind 1)

In dem funften Felsenedikt heißt es bei der Aufzahlung der verschiedenen Gesebafte der Dharmamahamatras, daß sie beschaftigt seien hamdhanabadhasā patridhānāye apalibodhāye molhāye cā (K) Buhler ubersetzt das merkwurdigerweise 'mut dem Verhindern von (ungerechtem) Gefangennehmen und Toten2), mit dem Beseitigen von Hindernissen. mit dem Lösen von Banden' (Beitr S 36) und sagt, der Gen Sing sei, wie Senart bemerkt habe, eigentumbeh, konne aber dadurch erklart werden. daß man das Wort als ein Samäbäradvandva fasse Senart übersetzt aber ganz richtig 'celui qui est dans les chaînes' Es ist naturlich ausgeschlossen. daß bamdhanabadhasā etwas anderes sem konne als Sk bandhanabaddhasua Die Wurzel radh und ihre Ableitungen zeigen im Veda stets v im Anlaut. und badh ist, wo es vorkommt, nichts weiter als schlechte ostliche Schreibung Zudem steht vadha selbst in F XIII, bamdhanabadhānam. 'der Gefangenen', anderseits in S 4 Es kann aber auch keinem Zweifel unterliegen, daß Senart recht hat, wenn er den Genitiv mit allen drei Substantiven, die folgen, verbindet 'ils s'occupent de reconforter celui qui est dans les chaînes, de lever pour lui les obstacles, de le delivrer', fur Buhler war die Verbindung bei seiner unrichtigen Auffassung von badhasā naturlich un moglicb So ist es auch klar, daß patividhana micht 'verbindern' heißen kann Was das Wort wirklich bedeutet, zeigt eine Stelle im achten Edikt In der Beschreibung der Dharmayātrā wird gesagt, daß dabei stattfinde samanabambhanānam dasane cā dāne ca vudhānam dasane ca hilamnapa tundhāne cā jānapadasā janasā dasane dhammanusathi cā dhamapalipuchā cas) Die Konstruktion dieses Satzes hat weder Senart noch Buhler richtig erkannt Senart ubersetzt 'la visite et l'aumône aux brâhmanes et aux cramanas, la visite aux vieillards'), la distribution d'argent, la visite aux peuple de l'empire, son instruction religieuse, les consultations sur les choses de la religion' Buhlers Übersetzung ist damit im wesentlichen

<sup>1) [</sup>Auf K Γ Neumanns Aufsatz ZDUG 67, S 345f, bin ich erst nachtragheh aufmerksam geworden. Zu einer Anderung meiner Übersetzung gibt er mir keinen Anlaß ]

<sup>2)</sup> Ep 1nd 11, S 468, Buddh Stupas of Amar S 123, wird dies Wort durch 'unjust corporal punishment' ersetzt Die falsche Übersetzung des Wortes hat auch Smith, Asoka , ub rnommen

a) Nach K Die Varianten in den ubrigen Versionen sind so geringfügig, daß sie nicht angeführt zu werden brauchen Ich gebe den Satz zunächst in der allgemein angenommenen Form, in Wahrheit gehört noch das nächste Wort dazu

<sup>4)</sup> Warum Senart dazu die Bemerkung macht 'manque à Dh et J', verstehe ich nicht

identisch 'the reception of, and almsgiving to, Brahmans and ascetics, the reception of the aged, the distribution of gold, the reception of the people of the provinces, the preaching of the Sacred Law and inquiries concerning the Sacred Law' Es ist aber doch blar, daß die Aufzahlung aus drei durchaus konformen Ghedern besteht, in denen jedesmal der Genitiv von den folgenden Worten abhangt 1 samanabambhanānam dasane cā dāne ca, 2 vudhānam dasane ca hilamnapatividhāne cā, 3 jāna padasā janasā dasane dhammānusathi cā dhamapalipuchā cā Hilamna patredhane ist naturlich 'die Unterstutzung durch Gold'1), und auch an unserer Stelle ist patierdhana zweifellos 'Geldunterstutzung', die durchaus verstandlich ist, da die Gefangenen sicherlich selbst für ihren Unterhalt wahrend der Haft zu sorgen hatten Anch der zweite Ausdruck, apalibodha. ist kaum richtig verstanden. Senart ist zu der Bedeutung 'obstacle' für palibodha durch das Pali gekommen, Inscr II, S 137f bezeichnet er es als ein Synonym von bamdhana, da in Sep I akasmā palibodhe ia akasmā palikilese ia deutlich dem vorher erwahnten bamdhanam ia palikilesam va entspreche Buhler (Beitr S 39) sieht in apalibodhe 'die Verhinderung einer ungerechten Beeintrachtigung der Rechto, sei es einzelner, sei es der Kasten und Sekten' In der Übersetzung von Sep I (Beitr S 135, Buddh Stupas of Amar S 130) gibt er palibodhe durch 'Gefangnis', 'imprisonment' wieder Daß die Bedeutung Becintrachtigung, nicht richtig sein kann, geht daraus hervor, daß in Sep I von einem alasma palibodhe die Rede ist, einem 'grundlosen' palibodha den die Stadtrichter verhindern sollen, es gab also auch einen berechtigten palibodha2) Völlig identisch mit bamdhana kann aber palibodha auch nicht sein, da sonst an unserer Stelle apalibodhäge und molhaye eine Tautologie sein wurde. Mir scheint daraus hervorzugehen, daß palibodha die Fesselung im eigentlichen Sinne bedeutet, auch für Pali valibodha und valibuddhana paßt die Bedeutung 'Fessel, Fesselung', soweit ich sehe, uberall, nur werden die Worter hier, wie es scheint, stets im über tragenen Sinne verwendet3) An unserer Stelle hegt also eine Steigerung der Ausdrucke vor die Dharmamahamatras sollen die Gefangenen ent weder mit Geld unterstutzen oder ihnen die Fesseln abnehmen lassen, so daß sie sich im Gefangnis frei bewegen können oder endlich ihre völlige Entlassung aus der Haft veranlassen\*)

<sup>1)</sup> Fur die Bedeutung Fursorge's das PW unter pratuudhana

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Buhler, Beitr S 137f, nimmt auch für palikilesa die Bedeutung 'harkat' Unbill Schererei Bedruckung an, die angeführte Stelle zeigt, daß das nicht richtig sein kann Offenbar hat Senart recht, wenn er das Wort durch 'torture' übersetzt (Ind Ant MIN, S 88)

<sup>3)</sup> Zu heachten ist auch, daß Vopadeva eine Wurzel bundh (bundhayatı) dio doch wold mit palibodha zu-ammenhangt, mit der Bedeutung binden, samyamane, kennt

<sup>4)</sup> Naturliel muß apalibodha die Bedeutung Befreung von Fesseln' auch in dem vorlergelenden Sitz haben bhafamayen bambhanibhesu anathesu vudliesu 600 Lblers, keine schiffen.

Den Schlußsatz des Ediktes haben alle Übersetzer bisher falsch verstanden Er lautet in Dh imaye athaye iyam dhammalipi likhita cilathitika hotu tathā ca me parā anuvatatu Die letzten Worte sind in J und G nicht erhalten, in K lauten sie tathā ca me pajā anui atamtu1), in M tatha ca me praya anuvatatu, in Sh fehlt das me wohl nur aus Versehen tatha ca praya anuadatu \* Senart ubersetzt 'et puissent les creatures suivre ainsi mes exemples', Buhler 'und (damit) diese2) meine Untertanen es befolgen'. 'and that my subjects may act accordingly' Allem para bedeutet in den Edikten memals Untertan sondern stets Kind, Nachkomme S4 Denn gleichwie einer, wenn er sein Kind (pajam) einer verstandigen Amme ubergeben hat, vertrauensvoll ist 'die verstandige Amme wird imstande sein, meines Kindes (pajam) gut zu warten', Sep I und II Alle Menschen sind meine Kinder (paja) Wie ich meinen Kindern (pajäue) wunsche, daß ihnen Heil und Gluck zuteil werde , Sep II Wie ein Vater ist der Gottergeliebte zu uns , und wie Kinder (paja) sind wir zu dem Götter geliebten, F V [Die Dbarmamahamatras sollen den Gefangenen unter stutzen, indem sie bedenken ] 'er bat kinder (Dh anubamdhapajā nsw )' Die Ubersetzung des Wortes durch Untertanen ist überdies an unserer Stelle unzulassig, weil das Edikt von der Einsetzung und Verwendung der Dharmamahamātras bandelt, also emer Sache, die den 'Untertanen' uberhaupt nicht zur Nachahmung empfohlen werden kann. Es kann daber keinem Zweifel unterliegen daß wir übersetzen mussen 'Zu folgendem Zwecke ist dieser Gesetzeserlaß geschrieben worden er soll langen Bestand haben, und meine Nachkommen sollen demgemaß handeln' Was der König hier unter me paja zusammenfaßt, bezeichnet er im Anfang des Ediktes genauer durch mama putā cā natale ca palam cā teht ye apattye me (K) Ahnliche Formeln begegnen wiederholt, man vergleiche insbe sondere den unserem Satze genau parallelen Schlußsatz von FVI ta etaya athaya ayam dhammalıpî lekhāpıtā kımtı cıram tısteya ıtı tathā ca me putrā potā ca prapotra ca anuratarām savalokahītāva (G. Dh. puta papotā, J potā, K putadale, Sh putra nataro, M putra natare)

hidasukhāye dhammayutaye apalibodhaye tiyapata te (k) Vielleicht ist hire an Schuld haft zu denken Nach den Dharmaßastras komnte der Glaubiger den Schulden gestunden in sein Haus führen, s Jolh, Recht und Stitte S 147 De. V A Smith auch noch in der zweiten Auflage seines Asoka Dhandthessi, K anathesi, Sh V anathesi durch among the need) vienderight (81 812) so will sein darauf himweisen das Blaiher 1 p Ind II S 468, Buddh Stupas of Amar S 123 den alten Fehler langst berichtigt blat Das Wort entspricht scibstverstandlich Sk anathesia, 'unter den Schutzloser' Ginge es auf Sk anarhesia vientes so mußte es in Dhand K anathesia in Sh und Manathesia der anathresia haufen.

<sup>1)</sup> Bubler klammert das m ein und auf der Phototypic ist es nur sehwach sichtbar Mir ist es daher sehr währschemlich daß in K ebenso wie in den übrigen Versionen anueradur zu lebem ist.

<sup>1)</sup> Diese' beright auf der falschen später berichtigten Lesung eine für ca me in h.

Der emzige Satz in dem kurzen siebenten Felsenedikt, der zu Bemerkungen Anlaß gibt, ist der letzte Di vipule pi ca dane asa nathi sayame bhavasudhi ca nice badhami), K upule pi cu dane asa nathi sayame bhārasudhi kitanātā didhabhatitā cā nice badham. Sh vipule pi cu dane yasa nasti sayama bharasudhi kitrañata dridhabhatita nice padham, M vipule m cu dane yasa nasti sayame bharasuti kitanata dridhabhatita ca nice badham. G ripule tu pi dane yasa nasti sayame bharasudhita ia l'atamnata ia dadha bhatītā ca nīcā bādham Senart ubersetzt das 'mais au moms tel qui ne fait pas d'abondantes aumones possede la domination sur ses sens, la purete de l'ame, la reconnaissance, la fidelite dans les affections, ce qui est toujours excellent ' Auch die Erlauterungen Senarts können mich von der Richtigkeit dieser Behauntung nicht überzeugen, es ist aber unnötig, auf die Frage emzugehen din die Übersetzung schon durch die Fassung der beiden letzten Wörter als unrichtig erwiesen wird Nice, nice nica sollen fur Sk nityam stehen Schon das lange a von G ware dann uner klarlich Es gibt in G, wenn ich recht sehe, keinen zweiten Fall wo a fur ausliutendes am stinde, puja in na tu tathā dānam va pūjā va deiānam pryo mamñate, derānam pryo no tatha dānam va pūjā ra mamñate (F XII) ist Plural wie in Dhp 73

asalam bhātanam rocheyya purekkhārañ ca bhikkhusu | urūsesu ca rssariyam pujā parakulesu ca ||

Ferner sollten wir in dem ostlichen Dialekt von Dh J K anstatt nice. nice vielmehr nitue oder nitige erwarten das mit demselben Suffix gebildete apatyam erscheint in FV in Dh K als apatye") Ganz unwahrscheinlich ist es nuch daß in diesem Wort jemals Dehnung des Vokals der Stammsilbe eingetreten sein sollte wie wir nach der Lesart von Dh J annehmen mußten Endlich liegt in F XIV in K nituam tatsachlich in der Form nikuam vor?) Was das zweite Wort badham betrifft so gilt ja allerdings bei den Sans krit-Grammatikern bādha als Positiv zu sādhiyas sādhisha (Pān 5 3 63), in der Sprache kommt das Wort nber kaum anders denn als Adverb in der Bedeutung 'in hohem Grade usw vor und in dieser Bedeutung findet es sich aneh in den Edil ten S 7 etam jane sutu anupatipajisati abhyumna misali dhammaradhiya ca badham radhisali wenn die Leute dies hören, werden sie es befolgen sieh emporheben und michtig im Gesetzeswachstum wachsen F XIII (h) arintam hi rijinamane e tatā radha rā malane rā aparahe ra janasa se badha redaniyamute gulumute ca deranam piyasa nam pr cu talo galumatatale deranam progra wenn man ein unerobertes Land

<sup>1)</sup> Was in J von dem Satz erlatten ist stimmt mit der Lesing von Dhuberein
2) So auch M. G. apacam. Sh. apaca. In der Behandlung der Konsonauten.

verbindungen mit 9 zeigt is eh ein tiefgehender Unterschied zwischen dem östlichen und din beiden and von Dialekten

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In Dh J ist das Wort nicht erhalten in Sh und G fehlt es. Zu der Schriebung sgl. Buhler. Beitr. S 122.

erobert — das Morden das [dann] dort [stattfindet] oder das Sterben oder das Wegschleppen der Menschen d'19 erscheint dem Göttergeliebten in hohem Grade sehmerzlich und bedauerlich, das folgende aber erscheint dem Göttergeliebten noch bedauerlicher als jenes', F NII (K) heu kalata atapäsadä bädham vadhiyati palapašada m vä upakaleti 'wenn man so handelt fördert man die eigene Sekte in hohem Gride und tut anderseits auch der freinden Sekte Gutes, F NII (K) se ca punä tathä kalamtam badhatate upakamti atapäsamdasi 'der schadigt wenn er so liandelt, in höchstem Grade (oder in noch höherem Grade) die eigene Sekte', Sah na ca badham palakamte, ich habe mich aber nicht sehr angestrengt' Danach ist es doch ganz unwahrschemlich daß bädham hier eine völlig andere Bedeittung haben sollte

Buhlers Übersetzung von Sh lautet 'But self control purity of mind gratitude and firm attachment are laudable in a lowly man to whom even great liberality is impossible' Nice nice nica wird hier sicherlich richtig von Sh nica abgeleitet Da die Vokallänge in Sh und M überhaupt nicht und in K weugstens nicht bei i und u bezeichnet wird so macht nur das nica von G noch Schwierigkeiten eine Erklitung werde ich im folgenden versuchen Im übrigen freilich muß auch Buhlers Übersetzung als verfeillt bezeichnet werden Er hat die unrichtige Auffassung von bääham beibe halten und sieht in nice einen Lokativ, der Lokativ mißte aber wie ich schon oben S 275 f bemerkt habe in Dh J K nicass lauten Ganz unerklart bleibt nuch das ä von nicä in G Ep Ind II S 468 Anm 10, will Buhler allerdings nica als Kontraktion von nicäga erklaren indem er auf nighapayita in S 4 verweist. Ich habe oben S 308 zu zeigen ver such daß diese Form kein Dativ ist Ich verstehe aber auch gar nicht, wie hier ein Dativ konstrinert werden sollte

Thomas') endich will bādham durch 'altogether und mee (= mtyam) der permunent' oder 'indispensable wiedergeben Daß die Ableitung des mee von nituum lautileh unmöchelu ist hab ieh sehon bemerkt

Ich nehme bädham in dem gewöhnlichen Sinne und erklare mice als Nom Sing von nica und die Worter von ripule bis bhätasudh ica bzw duhabhalität ca als einen aus zwei Relativsatzen zusammengezogenen Satz Sk. vipulam api tu dänam yasya (asti) nisti samyamo bhätasuddhis ca (sa) nico budham 'wenn einer aber auch große Freigebigkeit besitzt, nicht aber Selbstbezahnung und Herzensenheit so ist er ein sehr gemeiner (oder sicherlich ein gemeiner) Venseh'. Da asti in solchen Sitzen gewöhnlich fortgelassen wird so wirde der Satz auch im Sanskrit nichts Auffalliges haben. Naturlich kann man da in dem östlichen Dialekt auch das Neutrum im Nom Sing auf e ausgeht nice bädham auch als '(tan) nicam bädham' auffassen so ist das sehr (oder sieherlich) niedirg. So scheint der Über setzer von G den Satz verstanden zu laben den mich ist offenbar das

<sup>1)</sup> Nach Smith Asoka 1 5 163 Anm 1

vedische Adverb nīcā, das in dem westlichen Dialekt wahrscheinlich unter dem Einfluß von uccā zu niccā umgestaltet wurde. Bei dieser Auffassung schließt sich der Satz auch vortrefflich an das Vorhergehende an, in dem der König betont, daß Selhstzucht und Herzensreinheit das Wesenthehe sei, dem alle Sekten nachstreben, wenn auch bei der Verschiedenartigkeit der menschlichen Charaktere nicht alle das Ziel vollstandig erreichen Nach dem ganzen Zusammenhang kann es nicht zweiselhaft sein, daß die 'Dankbarkeit' und 'treue Ergebenheit' in K Sh M erst nachtraglich hinzugefugt sind, die Versionen von Dh J stehen, wie sprachlich, so auch inlatheh dem Original am nachsten

Aus dem achten Felsenedikt habe ich den Satz, der die Dharmayatra beschreiht, schon oben besprochen. Der unmittelhar folgende Satz lautet in Dh tadopayā esa bhuye abhilāme hoti derānam piyasa Piyadasine lānne bhage amne1). K tatopayā ese bhuye lāti hoti derānam piyasā Piyadasısā lājine bhāge amne, Sh tatopayam esa bhuye rati bhoti devanam priyasa Priyadrasısa raño bhagi amñi,\* M tatopaya ese bhuye rati holi deiana priyasa Priyadrasisa ranne bhuge ane, G tadopayā esā bhuya rati bhatati detānam pygasa Priyadasno rūšio blage amše Tadopaya oder tatopaya hat Senart unzweifelhaft richtig als Aquivalent von Pah tadupiya gefaßt, die richtige Beziehung des Wortes scheint mir aber bisher verkannt zu sein. In Dh mußte nach der hisherigen Auffassung das Femininum tadopavā auf abht läme bezogen werden, das Maskulinum oder Neutrum sein kann, jedenfalls aber kein Femininum ist Diese Nichtkongruenz des Geschlichts ist Senart nicht entgangen er will daher tadopayā in tadopaye andern (Inscr I, S 191f ) Daß solche Anderungen unstatthaft sind oder doch nur im alleraußersten Notfall wenn alle anderen Interpretationsversuche ver sagen gemacht werden durfen, wird jetzt memand mehr bestreiten. Hier ist die Annahme eines Schreibfehlers ganz üherflissig, denn nichts hindert uns tadopayā zu dem vorangehenden Satz zu ziehen. Auf der Dharma yātrā des Königs findet statt jānapadasa janasa dasane ca dhammānusathī ca [dham]ma[pa]lıpuchā ca tadopayā 'der Besuch der Bewohner der Provinzen und ihre Unterweisung im Dharma und ihre passende (oder entspreehende) Befragung nach dem Dharma' In Sh, wo tatopayam steht, haben wir das Adverb anzunehmen 'in passender Weise'

Schwieriger sind die folgenden Worte. Ich habe schon oben S 276 auseinandergesetzt, daß die bisher angenommene Gleichietzung von auseinandergesetzt, daß die bisher angenommene Gleichietzung von hänge amne mit Pali aprachänge weinigstens in Dh. J. K. inmöglich ist, und daß die Worte hier mir Nom Sing sein können. Es ist ferner kaum möglich in K. und M. ese, bzw. ese mit Senart und Bihlier nuf läts bzw. rats zu beziehen. dies ist das Vergnugent, da läh seiner ganzen Bildung nach doch kaum ein Maskulinum sein kann. Bhüye endlich soll nach Senart (Inser I, S 190) en revanche, en echange des plaisirs abandonnés.

<sup>1)</sup> Was in J von dem Satz erhalten ist, zeigt keine Abweichungen

bedeuten, ein Bedeutungsubergung den ich meht verstehe Buhler übersetzt es (Beitr S 54)1) richtiger durch 'mehr und mehr'. In diesem Sinne erscheint das Wort auch in S7 tala cu lahu se dhammaniyame niihaliya va bhuye 'von diesen (beiden) sind die Gesetzesverbote das Geringere, mehr (geschieht) durch die Anregung zum Nachdenken', nighatiga ea cu bhoue munisanam dhammaradhi tadhita 'durch die Amegung zum Nachdenken ist aber die Gesetzesförderung im höheren Maße unter den Leuten gefördert worden' Mir ersehemt es danach notwendig ese auf bhage amne zu beziehen und in bhuvelats, bhuverats ein Bahuvrihi zu sehen mit der Bedeutung größere Freude bereitend'2) 'diese, (numbeh) die zweite Periode, bereitet dem göttergehebten König Prijadarsin größere Freude' Der König teilt sein Leben in zwei Absehnitte, in dem ersten genoß er die Freuden der Jagd und abalicher Vergungungen, in dem zweiten gewahren ihm höhere Befriedigung die Dharmayātrās Ebenso wie bhuyelāti in K und bhunerats in M laßt sich naturbeh bhuyeabhilame in Dh und bhuyerats in Sh auffassen. Der Übersetzer von G hat aber meiner Ansicht nach die Konstruktion des Satzes nicht verstanden und den Text, wie er es auch an anderen Stellen tut, verandert In G ist bhage amne offenbar Lokativ und bhuyaratı kein Bahuvrilii, sondern Karmadharayas) 'Dies ist ein großeres Vergnugen fur den gottergeliebten Konig Privadarsin in (seiner) zweiten Periode '

Der Schluß des neunten Felsenediktes hegt in zwei ganz ver schiedenen Fassungen vor, von denen nur die in K Sh M erscheinende zu Bemerkungen Anlaß gibt Der Text lautet nach Buhler in K imam katham ihl ] e hi indle magale samsayikje se hot i ] i sijä va tam atham mindeya siyä punä no hidalokike ca iasef ] iyam punä dhammamagale akälikyef ] hance in in atham no nite is lada atham i palata anantam punä pava sai, i ] ] hance punä iam atham minde is hida iata ubhayesam'i ladhe hoti hida cä se athe palatä cä anantam punnam pasaatis tenä dhammamagalenä Die erste Trage lautet in Sh nivutaspi va pana imam kesa, in M nivutasi va puna ima kesam is, im ubrigen stimmen Sh und M im wesenthelen mit K uberem

Im Vorhergehenden wird der Unterschied auseinandergesetzt zwischen den Mangalas, die die Mensehen gewöhnlich betreiben und dem Dharmamangala die der Befolgung des Dharma dureh gebihrendes Benehmen gegen Sklaven und Diener, Ehrerbietigkeit gegen ehrwurdige Personen

<sup>1)</sup> In der Über etzung Fp Ind II S 469 hat er sich Senart angeschlossen 'in exchange for pust pleasures'

Abnlich wollte ubrigens schon Burnouf die Worte zum Kompositum verbinden
 Daß das Wort Kompositum ist scheint mit aus dem Gebrauch d. r. Statum

form bhuya hervorzugelun

4) Ob hoti dasteht ist zweifelhaft

<sup>\*)</sup> Schreibfelder für atha 
\*) Schreibf il r für pasaeati
\*) Viell icht ist ubhajenam oder ubhayenam für ubhayanam \*) zu l sen

usw Auf dieses Dharmamangala sollen sieh die Leute gegenseitig hin-weisen, indem sie sagen 'Dies ist (etwas) Gutes, dies muß als Mangala gemacht werden, bis der Zweck erreicht ist' Unmittelbar daran sebließt sich unsere Stelle \* [Die einfache Wendung, die in K zur Anknupfung dient, macht keine Schwierigkeiten] Den überleitenden Satz in Sh übersetzt Buhler nerertta era punar idam Lesam, 'auf welcher (Heilsmittel) Gelingen (bezieht sich) aber dieses " (Beir S 179), "to the success of which auspicous rites does this refer" (Ep Ind II, S 469) Diese Erklarung ist sicherlich nicht richtig Es handelt sich im folgenden nicht etwa um neue Mangalas, wie man nach der Frage annehmen mußte, sondern um die verschiedenen Wirkungen, die die beiden vorhergenannten Arten von Mangalas haben [Es ist also zu übersetzen 'Fur das Gelingen von welchen (Dingen) aber (ist) dies (nambeh das Mangala) da? oder freier 'Was bewirkt aber dies Mangala " In der Antwort] wird zunachst die Wirkung des gewolinlichen Mangala beschrieben, dann die viel größere des Dharmamangala "Was das Mangala betrifft, das sich auf irdisches Gliick beziebt, so ist es zweifel haft Vielleicht bewirkt es die gewunschte Sache, vielleicht aber auch nicht, und (jedenfalls) bleibt es (in seiner Wirkung) auf das Diesseits be schrankt Dies Dharmamangala aber ist an keine Zeit gebunden Wenn es die gewunschte Sache im Diesseits nicht bewirkt, so entsteht daraus (doch) unendliches religioses Verdienst im Jenseits. Wenn es aber die gewunschte Sache im Diesseits bewirkt, dann (findet) Erlangung von beiden (statt) Im Diesseits entsteht die gewunschte Sache und im Jenseits un endliches religiöses Verdienst infolge dieses Dharmamangala

Im einzelnen bemerke ich dazu folgendes Nivula (für nivvulta) hat Bullier [sicherlich richtig] im Sinne von nivvilts genommen, so wie im Sans krit gala für gatt, mata für matt gebrauebt wird. In der Sprache der Edikte ging diese Bildung von Nomini actionis, wie es seheint, weiter als im Sanskrit. Dem vorletzten Satz von K tato ubhayesam ladhe hot: entspricht in Shi tato ubhayesa ladhen hoti, in M tato ubhayesam ladhe hot: entspricht in Shi tato ubhayesa ladhen hoti, in M tato ubhayesa ia ladhe kot: \* Buhler, Betir S 180, will ubhayesa is Gemtivus partitivus fassen 'von beiden etwas'. Ein solcher Gemtiv durfte aber sprachheh her kanm zu recht fertigen sein, und er paßt auch dem Sinne nach nicht, es wird ja nachher eausdrücklich gesagt, daß beide Zwecke vollstandig erreicht werden. Wenn ladhe, ladham als Partizip genommen wird, so ergibt sich noch eine andere Schwierigkeit in der Lesart von Sh. tata ubhayasa ladham bhoti iha ca so atho paratra ca anantam piñam prasavati tena dhramamgalena. Auch wenn man mit etwas veranderter Auffassing des Gemitivs und mit Annahme eines Auakoluths übersetzen wollte 'dann ist von den beiden erlangt im Diesesits die gowunschte Sache, und im Jenseits entsteht innemliches Verdienst durch dieses Dharmamamangala', so mußte sieh doch das Neutrum ladham auf ilas Maskulinun so atho beziehen'), was ich für nicht möglich

<sup>1)</sup> M hat die l'indungen des östlichen Dialektes ladhe, athre die nichts entscheiden

halte Mir scheint daher, daß ladhe, ladham im Sinne von Sk labdhih steht, daß hinter hots (thotis) ein Punkt zu setzen ist, und daß alhe (atho, athre) wie punnam (puñam, punam) das Subjekt zu pasarati (prasatati) ist<sup>1</sup>)

[Dem etrake von Sh, atrake von M entspriebt in K trale, das danach die Bedeutung 'auf das Diessents bezuglich' haben muß Bihler möchte trale mit Apabhr eradu zusammenbringen, allem das ist ausgeschlossen, da d in dieser Zeit noch meht als I erscheimen kann Da in K die Lange des i und ä micht bezeichnet wird, so sieht trale wahrscheinlich für fialle und sit eine Weiterbildung von ved irat, das, wie Geldner, Rigweda in Aus wahl I, S 32, richtig gesehen bat, 'gegenwartig', 'dieser hier' bedeutet Adjektiva die Zahl, Zeit oder Ort bezeichnen, werden im Pral-rit überaus haufig mit I Suffixen gebildet, vor allem auch von Adverbien, s Pischel, Prakrit Grammatik §595 So wird auch italia Adjektivbildung von dem wie tärat yätat adverbal gebrauchten irat sein, formell entspricht AMg mahalla von mahat Die Bedeutung von italia wurde sich dann vollstandig innt etraka decken]

In der Erklarung der Worter hidalokike ca tase stimme ich mit Senart under Bubler, der ubersetzt aber es mag auch gesebehen, daß (sie es) meht tun und (erfolglos) in dieser Welt zuruckbleiben ") hat den Punkt, auf den es ankommt, trotz der richtigen Erklarung Senarts übersehen

Unklar ist mir auch, warum Buhler in seiner letzten Ausgabe das is in K no mifus liets, nitatets, Sh miatets, M na nitatets, miatets als its falt, wahrend er fruher die Formen richtig als 3 Sing Pras betrachtete Auch in Sh yads puna tam atham na nitate has list mitate woll nur Schreibfehler für nivatets, vgl in demselben Edikt ba für bahn, dhramamgalena für dhramamamalena

Endlich möchte ich noch darauf lunweisen daß apaphale in K Z 25
usw unzweiselhaft auf Sk alpaphalam zuruckgeht, nicht auf apaphalam,
wie Senart und Buhler wollen Das ergibt sich, wie Sunh, Asoka, S 167
richtig geschen liat, mit Sicherheit aus dem Gegensatz zu dem folgenden
nanäphale apaphale cu kho ese vyem cu kho mahaphale ye dhammanagale
(K) Der König bestreitet ja garmieht, daß die gewöhnlichen Mangalas

 Phenso V A Smith Asoka<sup>3</sup>, S 167 Die schember abweielande Fassung von Sherklart sich sicherheh dadurch, daß hinter sign pana das no ausgefahlen ist \*

3 Vielbreit in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Buhler schwankt in seinen Auffresungen. Beite S. 61 verhaudet er alle mit pasieitigt, Fp. Ind. II., S. 469 ergantt er ladle zu alle. Daß pasieiti (prasavai) obense wie podarati (prasavai) in der Parallebetle in F. M. intrimitiven Sinn hat zeigt schon ihr Zusatz teid dhammaniagalend, teid dhammadiaend und d. e. Es tring flureb drach in G. Lei kann ilalier der Übersetzung Büllers Fp. Ind. II. S. 470 "produces for lunself", nicht zustimmen. Pasieiti geht aber auch kaum nuf Sk. prastigate zurick wie Buhler. Beite S. 73 memt de wir dann in K pastigate trauten mißten, son kein ist cher Sk. prasavate, in intrinistitien Sinne verwendet = Sk. prasayate.

das Gluck im Diesseits wirken können, und gibt ja ausdrucklich zu, daß man diese Mangalas machen musse (se katavifye\*) cera kho mamgale), das Dharmamangala steht nur höher

In dem zwolften Felsenedikt machen die letzten Worte in dem Satz (G) derānam pryo no tathā dānam va pūjā ra mamnate yathā kimti säraradhi asa sarrapäsadänam bahakā ca Schwierigkeiten Kern (Jaart S 68) sah in bahakā (fur bahukā) das Gegenteil des vorher erwahnten lahukā ātpapāsamdapūjā va parapāsamdagarahā va no bhave apakaranamhi lahukā ra asa tamhi tamhi pralarane Wie lahukā ein Substantiv = Sk lāghara sem sollte, so sollte auch bahukā em Substantiv = Sk bahumāna sein, er übersetzte demgemaß 'dat Devänämpriya niet zozeer hecht aan hefderaven of eerbetoon, als daaraan dat alle secten in goeden naam en ınnerlijk gehalte mogen toenemen en geëerbiedigd worden' Senart schließt sich dieser Auffassung völlig an 'que le [roi] cher aux Devas attache moins d'importance a l'aumône et au culte extérieur qu'au vœu de voir regner les doctrines essentielles et le respect de toutes les sectes' Buhler hat richtig erkannt, daß lahukā Adjektiv ist, er übersetzt (Beitr S 78) 'Das Hochpreisen der eigenen Sekte oder das Schmahen fremder Sekten soll ohne Grund (gar)nicht vorkommen und, (wenn es) aus dem einen oder dem anderen Grunde (gerechtfertigt ist), soll es maßig sein. Entsprechend faßt er auch bahul. als Adjektiv auf 'Der Gottergehebte halt micht soviel von Treigebigkeit und Ehrenbezeigung als wovon? (Davon) daß bei allen Sekten ein Wachsen des Kernes stattfunde, und (zwar) ein machtiges? Nun scheint es mir allerdings vollkommen sicher, daß bahukā nur Adiektiv sein kann, es laßt sich aber nicht leugnen daß bahulå ca, in dem Buhlerschen Sinne genommen ein stillstisch sehr auffalliger Zusatz ist Dazu kommt, daß die beiden Worte im Anfang des Ediktes, wo der ganze Satz schon einmal gegeben ist, fehlen na tu tathā dānam va pūjā ia detānam piyo mamnate yatha kiti sararadhi asa sarapasamdanam. Ich bin daher nberzeugt, daß auch an der zweiten Stelle der Satz mit sarrapasadanam schließt und daß bahula zu dem folgenden Satz gehört der dann lauten wurde bahakā ca etāya athā1) vyāpatā dhammamahāmātā ca sthīzhakhama hāmātā ca vacabhumīkā ca añe ca nīkāyā 'und viele sind zu diesem Zwecke tatig, die Dharmamahamatras und die Mahamatras, die die Frauen be aufsichtigen, und die Vacabhumikas und andere Kollegien' Ahnlich heißt cs S 7 ete ca amne ca bahulā mulhā dānavisagasi riyāpatāse mama cera derman ca

In dem zweiten Satz des dreizehnten Felsenediktes hest Buhler in K diyadhamdie pänasalasahase yetaphä aparudhe satusalasamdie tala hate bahutāramtake vā mate Fir yetaphā steht in Sh yetato Bühler, Beitr S 85, hetrachtet yetaphā als eine sehr starke Korruption von etamhā, clasmāt Sk etad zeigt aber in keinem Dialekt der Inschriften jemals den

<sup>1)</sup> Schreibschler für athäya, siehe oben S 303, Anm 2

Vorsehlag eines y, und es kann daher keinem Zweifel unterliegen, daß ye  $taph\bar{a}$  und ye tab zu lesen ist '150000 Seelen waren es, die von dort fortgeschlepnt wurden'

Einen ahnlichen l'ehler begeht Buhler in dem Satze arzitam hi riji namane etată iadham tă malane ră aparahe tă jana l j se bădha iedaniyamule gulunule că derăman pija lă l pre etată bietet Sh yetatra Naturlich ist, vie Senart schon geschen hatte, e tata und ye tatra zu lesen und der erste Satz als Relativatz zu fassen!)

Auch in einem dritten Satz dieses Ediktes ist meines Erachtens die Konstruktion bisher verkannt Er lautet nach Buhler in K yesam va pr samurhitanam sinehe aurpahine etanam mitasamthutasahayanatikya unga sane2) pāpunāti [ ] tata se pi tānamera upaghāte hoti, in Sh uesa ia pi sam rrhitanam neho arr prahino etesa mitrasamstulasahayañatika rasana prapunati [ ] tatra tam pi tesa io apagratho bhoti, in M yesam ia pi samiri sinehe ariprahine eta mitrasam 2) Nach Senart und Buhler sind das zwei Satze Buhler ubersetzt die Version von Sh 'Or misfortune befalls the friends, acquaintances companions, and relatives of those who them selves are well protected, but whose affection is undiminished. Then even that misfortune becomes an injury just for those unhurt ones' Man sight aber keinen Grund weshalb das Relativum hier durch das ungewöhnliche Pronomen etad anstatt durch tad aufgenommen sem sollte, es ist daher scherheli auch hier e (= yat) tanam, e tesa e ta zu lesen, so daß der ganze Satz im Sk lauten wurde yesäm rüpi samrihitanam\* sneho 'riprahino yat tesām mitrasamstutasahāyajūātayo iyasanam prāpnuvants tatra tad aps tesam eropaghato bhavati 'oder wenn die Freunde, Bekannten, Genossen und Verwandten von denen, die (selbst) wohl aufgehoben große Zuneigung fuhlen bei einer solchen (Gelegenheit) Ungluck erleiden, so ist auch das fur eben diese eine Schadigung'

Der Satz, der die Begrundung der milden Maßregeln gegen die Wald bewolner enthalt, lautet in Sh sechati in devanam zenso sarvähntam alseit samyamam samacarnyam rabhasnye Bulher ubersetzt (Beitr S 196f) 'Denn der Göttergeliebte wunscht für alle Wesen Schönung, Selbstbeherr schung, Gerechtigkeit (und) Freudigkeit', indem er rabhasnye = Sk räbhassyam setzt, das nach Ujivaladatta zu Unadistita III, 117 harvasya birababedeuten kann') Anstatt rabhasnye hat K madara is, G madavam ca 'Mildo', in M fehlt das Wort Nan kann naturlich rabhasnye nicht ein Synonyn von märdavam sein, aber die 'Freudigkeit' paßt auch meht in den Zusammenhang Aksati, samjamam, samacarnyam bezeichnen samtlich

<sup>1)</sup> Sehe die Übersetzung aben S 293

<sup>2)</sup> Nach der Phototypie wäre auch die Lesung tiyasanam möglich

<sup>1)</sup> In G sind de in Betracht kommenden Worte nicht erhalten

<sup>&</sup>quot;) rubhaso regularşayoh | tas ja bhaco rabhasyam In der von Bühl r ange führten Stelle Kirtik 9 3 kommt man mit der Bedeutung rega völlig aus.

ebenso wie mādavam, die Gefuhle, die die königlichen Beamten gegen die Untertanen hegen sollen, unmöglich kann mit diesen die 'Freudigkeit' zusammengestellt werden, die doel nur die Stimmung der Untertanen bezeichnen könnte') Dazu kommt eine grammatische Schwierigkeit Rabhasiye mußte Akk Sing eines Neutrums sein Eine solche Form auf e war aber dem nordwestlichen Dialekt sicherbeh fremd, und ihr Gebrauch ware um so unbegreiflicher, als das Wort offenbar meht aus der Vorlage in Ardhamägadhi übernommen ist, sondern von dem Übersetzer selbst herriihtt Mir scheint daraus hervorzugehen, daß rabhasiye nicht Akku sativ, sondern Lokativ ist, der zu samacariyam gebört, und daß rabhasiya der Grundbedeutung von rabhas gemaß Gewalttatigkeit bedeutet 'denn der Göttergehebte wunscht Nichtverletzung aller Wesen, Selbstbeherrschung und Unparteibehkeit bei (Fallen von) Gewalttatigkeit'

In dem siebenten Saulenedikt beschreibt der Komg seine Wohl fahrtseinrichtungen wie folgt magesu pr me nigohäni lopäpitäni chäyopagāni hosamti pasumunisānam ambāvadikyā lopāpitā adhakosikyāni pi me udupānām I hānāpā pitām nimsidhiyā\* ca kālā pitā ā pānām me bahukām tata tata kālapitāni patībhogāye pasumunisānam Nachdem Fleet (JRAS 1906, S 401ff) in uberzeugender Weise gezeigt ligt, daß adhalosikvans nicht 'einen halben Krosa voneinander entfernt', sondern 'in Abständen von acht Krosas' bedeutet, enthalt die Stelle nur noch ein unklares Wort nımsıdhıyā Buhler, Beitr S 280, meinte, es stunde fur nısıdhıyā wie Palı mahımsa fur mahısa und entsprache dem Wort nısıdıya, 'Wohnung', das sieh in dem Kompositum i asanisidiya in Dasalatbas Inschriften findet Beide Wörter sind seiner Ansicht nach Vertreter des Sk nisadya, 'Sitz', 'Marktballe', aber aus dem Prasensstamm statt ans der Wurzel gebildet Diese Etymologie befriedigt aber keineswegs, denn abgesehen von der auffallenden Nasaherung in der ersten Silbe, bleibt die Zerebralisierung und vor allem die Aspiration des d der Wurzel vollig unerklart, hier Einfluß des vorausgehenden ursprunglichen s anzunehmen, wie Buhler es tut, er scheint mir unmöglich Aber auch die Bedeutung, die Buhler dem Wort zusehreibt, ist keineswegs gesichert. In den Inschriften des Dasalatha bedeutet taşanısıdıya natürlich 'Wohnung wahrend der Regenzeit', hier soll nach Buhler nimsidhiyā em Terminus fur die offentlichen Herbergen oder Serais sein, die sich an allen Straßen finden und haufig von wohltatigen Leuten dharmartham errichtet werden

Die richtige Erklarung des Wortes verdanke ich Herrn Helmer Smith, mit dem ich vor Jahren die Asoka Inschriften las Er fuhrte das Wort auf \*misliste zuruck und verwies auf die analogen Bildungen, die Pischel,

<sup>&#</sup>x27;) In der englischen Übersetzung (Ep Ind II, S 471) ist das klare Verhaltnis durch die unrichtige Übersetzung von algati noch mehr verwischt 'for the Beloved of the gods desires for all beings freedom from mjury, self restraint, impartiality and 195 führes.'

332

Grammatik der Prakrit Sprachen § 66, aus der Ardhamägadhī anfuhrt sedhi, sedhiya, anusedhi, pasedhi, risedhi. So erklart sieh die Nasalierung ohne tede Schwierigkeit Sie tritt nach Pischel § 74 sehr haufig vor Ver hindungen von Konsonanten ein, von denen der eine ein Zischlaut ist. genau entsprechende Beispiele sind M amsu = Sk aśru, AMg mamsu = Sk śmasru, AMg M tamsa = Sk tryasra Die Erweichung des tih zu ddh ist genau die gleiche wie in adhakosikyāni aus Sh. \*astakrosikāni und entspricht der des it zu dd in ambaradilya") aus Sl. \*amratartilah Was die Bedeutung betrifft, so ist zu beachten daß, wie Pischel a a O hemerkt, AMg sedht von den Kommentatoren durchweg mit stent erklart wird Nımsıdhıyā entspricht so emem Sk nisrayanı nisreni"), das seit dem Satapathabrahmana in der Bedeutung 'Leiter', 'Treppe' belegt ist Das Wort paßt vortrefflich in den Zusammenhang Asoka hat alle acht krosas entweder Brunnen (udupanas) grahen lassen oder da wo die Straße an einem Flusse entlang oder über ein Gewasser führte, Treppen, die zum Wasser hinahfuhrten, hauen lassen Daß das der Sinn der Worte ist, be weist das ca durch das die beiden Satze adhakosikyans pi me udupanans Lhanapāmtāns und nimsidhiyā kālapita zur Einheit verbunden werden Das Richtige hat uhrigens Kern sehon vor mehr als 30 Jahren geseben. in seinem Buddhismus Bd II, S 385 sagt er in der Analyse des Ediktes der König batte 'alle halbe Kos voneinander Brunnen grahen und Treppen (um zu dem Wasser hinunterzusteigen) machen lassen'

In demselben Edikt wird von den Almosemers des Konigs gesagt sarası ca me olodhanası te bahuvıdhena a[ka]lena tanı tanı tuthayatananı pati/pādayamti/ hida ceva disasu ca3) Kern bemerkt in seiner Analyse des Ediktes a a O S 386, der Komg sage, sowohl die Aufseher als andere Personen waren mit der Austeilung von Liebesgaben beauftragt in der Weise, daß sie sowohl dem König als auch seinen Gemahlinnen jede gun stige Gelegenheit zu melden hatten, Wohltatigkeit, sei es in der Haupt stadt oder in der Provinz, zu uben Im Anschluß daran übersetzt Buhler 'Und in meinem ganzen Harem [lehren] sie in dieser und jener Weise ver schiedene Wege zur Befriedigung') sowohl hier (in Pataliputra) als in der Terne' Tuthayatananı soll Sk tustyayatananı sem, 'Wege oder Mittel zur Befriedigung', 'gunstige Gelegenheiten zur Wohltatigkeit', welche dem Geber und dem Empfanger Befriedigung verursachen (Beitr S 281) Allein ayatana kann doch unmöglich 'Weg oder Mittel, 'Gelegenheit',

<sup>1)</sup> Auch in dem Edikt der Königm, I A XIX, S 126

<sup>1)</sup> Falsche Schredungen sind nihérayani, nihérayani, nihéreyani, nihéreni, nihárenī 3) Die I rganzungen ruhren von Senart her Statt patti pådayamtif ware auch

patifeedayamtif möglich das F VI belegt ist ') In der englischen Übersetzung 'they [point out] in various ways the mani fold sources of contentment '

'source' bedeuten Es ist 'Standort', 'Statte', übertragen 'der Gegenstand, auf den sich etwas bezicht'!) Für das erste Wort des Kompositums verweise ich auf Mallmätha zu Kirätärj 1, 26 Hier heißt es, duß der Spion ättasatkriya, nachdem er seine Belohnung empfangen hatte, fortging Mallmätha erklart ättasatkriya durch grhitapäritosika und führt zur Er lauterung eine Stelle aus dem Nitiväkyämrta an tustidänam eva cäränäm hi vetanam | te hi tallobhät siämikäryesv ativa tiarayante, 'denn der Lohn der Spione ist die Verleihung eines (gelegentlichen) Gnadengeschenkes Denn diese sind aus Verlangen danich in den Angelegenheiten der Könige eifrig Ebenso sind sicher auch unter den tuthäyatanäm die 'Gegenstande der Belohnung' zu verstehen, d h die Personen, die wurdig sind, gelegentlich Gnadengeschenke zu empfangen

Aber auch formell bedarf Buhlers Erklurung noch der Berichtigung Ein sicheres Beispiel für die Behandlung der Verbindung sty in dem Dialekt der Saulenedikte fehlt allerdings, da aber sonst in den Verbindungen eines Konsonanten mit y meist ein i eingeschoben wird, sollten wir als Fort setzer emes tustyāyatana eher tuthiyāyatana als tuthāyatana erwarten. Ich möchte daher tuthayatana heher auf tustāyatana zuruckfuhren und in tusta em Aquivalent fur Sk tusti sehen, so wie in den Edikten ladha fur Sk labdhi gebraucht wird2) Vielleicht findet sich tusta in genau der selben Bedeutung wie in unserer Stelle auch im Kautiliyasästra. Als Dinge die der als Asket verkleidete Spion um sein Ansehen zu lieben. prophezeien soll, werden dort (S 19) aufgezahlt alpaläbham agnidaham corabhayam düsyaradhanı tustadanam videsapravritigilanam idam adya sio ıā bharrsyatidam tā raja karrsyatiti. Nach dem ganzen Zusammenhang kann tustadanam luer kaum das Geben an die Zufriedenen's) bedeuten, sondern muß dasselbe bezeichnen wie das tustidanam in der aus dem Ni tıvākyāmrta angefuhrten Stelle

Der Abschnitt über die Gabenverteilung schließt dälakänam pr. ca me kate amnänam ca deukumadänam ime dänavisagesu viyäpatä hohamti adammänadänathäye dhammänupatipatiye esa hi dhammänadäne dhamm patipati ca ya vyam dayä däne sace socare madare sädhare ca lokasa heram vadhisati ti Buhler hat die Konstruktion des letzten Satzes durchaus mißverstanden wenn er übersetzt 'Denn das sind edle Taten nach dem Gesetz und das ist der Gehorsaun gegen das Gesetz wodurch Burmherzigkeit, Freigebigkeit Wahrliaftigkeit, Reinheit, Sanftmut und Heingkeit so unter den Menschen wacheen 'Heram' so', soll bedeuten 'in der vom

<sup>1) \</sup>gl hāsyōyatana 'Gegenstand des Gelachters', un klemeren PW

<sup>2)</sup> Siehe oben 5 327

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) An amieren Stellen kommt tusta auch als Adjektiv in der Bedeuting 'zu frieden' (Muhabh zu Pan 3 2 188) im Kauthiva vor, z B S 23 tesäm mundaja tilavyañ jonäs tugiatigateam vid jub | tusti in bhüyah püpayet | atustāms (Ausg atustat) tuglihetos t plajena sainma en princhdayet.

König gewunschten Weise' Die Wörter yā 19am bis sädhate ca sind aber naturlich nur die genauere Ausfuhrung des vorausgehenden dhammā-padāne dhammapatiyati ca, und hetam bezieht sich auf die vorhergenannten Anordnungen des Königs, wie Senrit echon richtig geschen hatte Es ist also zu übersetzen 'Denn so wird dies Gesetzesheldentum und diese Gesetzesefüllung, namheh Barmherzigkeit usw., in der Welt wachsen'

Zu den schwierigsten Edikten gehört das erete Separatedikt von Dhauli und Jaugada Mir echeint, daß es in wesentlichen Punkten bisher meht richtig verstanden ist, und wenn ich auch einige Stellen nicht zu er klaren vermag1), so glaube ich doch an anderen eine befriedigendere Über setzung bieten zu können als meine Vorganger Das Edikt ist an die ma hāmātā nagalarayohālakā von Tosalī und Samāpā gerichtet Diese nagala muohālakas sind sicherlich dieselben Beamten wie die pauravyāvahārikas, die Kautilivasästra, S 20, erwahnt werden Nach Senart und Buhler sind es Magistratsbeamte, Senart ubersetzt (I A XIX, S 95) 'the officers in charge of the administration of the city', Buhler (Buddh Stupas, S 129) 'the officials, the administrators of the town' Aber Kern (Jaartell S 104, JRAS NS XII, S 390) versteht darunter Richter 'the magistrates who are entrusted with the administration of justice in the city' Ich habe schon oben S 302 bemerkt, daß reyohāla in S 4 'Gerichteverfahren' be deute, und daß daher auch nagalariyohālaka nur die 'Stadtrichter' sein konnten Dazu etimmt auch der Inhalt des Ediktes, dessen einziger Zweck ist, vaterliche Milde gegen alle zu enipfehlen die eich irgendwie gegen das Gesetz vergangen haben. Sollten also die Nagalaviyohālakas neben ihren richterlichen Funktionen noch eine administrative Tatigkeit ausgeubt haben so ist in dem Edikt iedenfalls nicht davon die Rede

Den Satz tuphe (J phe) hi bahüsu pānasahasesu āyatā pana (J āyata panayam) gachema sumunisānum nbersetzt Senart 'for ye have been set

<sup>1)</sup> Dahm gehort zum Ber-piel der Satz duahale hi imasa (J etasa) kammasa me (J sa me) Lute maneatileke Daß Senarts und Bulders Erklarungen nicht befriedigen hat schon Franke, GN 1895, S 537f, bemerkt, aber was er selbst vorschlagt ist un haltbar Dudhale soll nach ihm 'schlecht vollbringend' bedeuten, da ahara nach dem PW im Mbli 'Zustandebringung', 'Vollbringung heiße Im PW steht aber unter āhara Zustandebringung, Vollbringung (eines Opfers) rujasuyo durāharah Mbli 2, 664 Es hegt also auch hier nur eine Ableitung von ahr in iler ganz gewöhnlichen Bedeutung '(ein Opfer) darbringen' vor, die mit der von Franke postulierten gar mehts zu tun hat Weiter aber soll dudl die Lok Sing sein 'Denn woher sollte mir une Vorhebe (maneatiteke) kommen für einen, der diese Aufgabe schlecht ausführt !" Lis gibt über keinen Lokativ auf -e in dem östlichen Dialekt, wie sehon Senart in seinen Noten gerude an dieser Stelle gegemilier einer Frklarung Kerns bemerkt hatte. Recht hat Franke sicherheh, wenn er bestruiet, daß Lute aus Sk kriah entstanden sein könne In einigen Fallen hat Buhler seltsamerweise die zweifelles richtigen Frklä rungen seiner Vorgänger ignoriert. Die Formen patitedageham, alabheham usw. waren zum Beispiel sehon von Kern als I Sing Opt erkannt, und die Konstruktion der init am Lichi dalhāmi halam und atlā paidve ielāmi hakam beginnenden Sitze war lingst von Senart richtig erklärt worden

over many thousands of souls, that ye may gain the attachment of good men'. Buhler 'for you dwell as rulers among many thousands of creatures, desiring, May we gain the affection of all good men' Die Stelle ist meines Erachtens entscheidend für die Bedeutung von avata, das in ahnhehen Verhindungen in S 4 (lajūkā me bahūsu pānasatasahasesu janasi āyatā) und S 7 ([me pul]isā pr bahune janası āyatā, lajūkā pr bahukesu pāna satasahasesu ayata) wiederkehrt Buhler, Beitr S 136, hat sicherlich recht, wenn er sagt, daß das Partizipium hier aktive, nicht passive Be dentung haben müsse, da sonst statt gachema die zweite Person Pluralis stehen musse1) Es kann ferner keinem Zweifel unterhegen, daß āyata, wie schon Burnouf und Lassen annahmen, Vertreter von Sk äyatta ist Buhler meint daher, daß äyata, zunnebst 'wohnend unter'. 'sich befindend bei', die Bedeutung 'hochgestellt unter', '(als Herren) wohnend unter' an genommen habe. Mir scheint indessen dieser Bedeutungsubergang für das Wort ganz unwahrscheinlich, da man nicht einsieht, wie der Begriff des Hochgestellten hineingekommen sein sollte. Nun heißt aber uat mit dem Lokativ im Sk. ganz gewöhnlich 'bedacht sein auf , 'sorgen fur'2), atvävat ist nach dem PW im Dasak in der Bedeutung sich sehr bemuhen um (Lok )', 'sehr bedacht sein auf' helegt. Danach können doch auch die oben angefuhrten Verbindungen kaum etwas anderes heißen als 'fur viele 1000 Seelen fur viel Volk, fur viele 100000 Seelen sorgend3)', und dieser Aus druck paßt auch vortrefflich auf die Nagalavivohalakas wie die Laijūkas. deren Aufgabe es 1st, fur die richtige Handhabung des Rechtes und die Ausbreitung des Dharma unter den Provinzbewohnern zu sorgen

In dem zweiten Satz fallt der Ausdruck sumunisanam im so mehr auf als der König inmittelhar darauf ausdrucklich sagt sale munise para mama (Dh), 'alle Menschen sind meine Kinder' und hemera me icha sara munisesu (J), 'cbenso ist mein Wunsch in bezug auf alle Menschen' Ich hin uherzengt, daß sumunisanam in su und munisanam zu zerlegen ist. und daß su hier Sk sud vertritt wie in Sen II kimchamde su läjä aphesü ti Der Satz wurde also, vorausgesetzt daß die Lesung panayam richtig ist'), wörthelt zu übersetzen sein 'Denn ihr habt für viele Tausende von Seelen zu sorgen (indem ihr euch fragt ) "Ob wir wohl die Zuneigung der Menschen erwerhen " "

Am weitesten ansemander gehen die Deutungen in dem Absehnitt. der nach Buhler lantet Dh no ca pāpunātha ārāgamake suam athes) [ ]

<sup>1)</sup> Senart hat in seiner Übersetzung daher auch die zweite Person für die erste eingesetzt

Auch das Partizip yatta ist in theser Bedeutung haufig
 Danach ist meine Übersetzung oben S 311 zu beriehtigen

<sup>1)</sup> Ich bin dessen aber trotz der Versieherung Senarts (a. a. O. S. 86) keineswegs sicher, die Lesung pe nayam gachema su munisanam wurde z. B. einen viel beseiten Sinn ergeben doch läßt sich die Frage ohne die Benutzung eines Abklitisches naturlicht meht intschod n 3) Smart atha

lecha va ekapulise nāti1) etam se pr desam no saiam [ ] dekhata1) hi tuphe etam surrhita yr niti [ ] syam ekapulise pi athi ye bamdhanam ra palikilesam va papunati [ ] tata hoti3) alasma tena bamdhanamtika amne bahujane4) dariye dukhiyati5) [ ] tata ichitariye tuphehi kimis majham patipadayemā is I no ca tupke etam") pāpunātha āvāgamake ) iyam athe") I I keca ekapulise pi manati ") se pi desam no 10) savam [ ] dakhatha hi tuphe hisurita11) pr bahuka12) [ ] athi 13) ye eti 14) ekamunise bamdhanam palikilesam ht 15) pāpunati [ ] tata hott 18) akasmā tena bamdhanamtika 1 ) bahuke redayati 18) [ ] tata tuphehi zchilaye 19) kimti maiham patipatayema

Senart laßt den ersten Satz mit aragamake schließen und verbessert athe oder atha atha wie er liest zu athi, weil er einen Parallelismus zwischen dem Satz wam athi kecha ia ekapulise manali elam und dem folgenden Satz ıyam ekapulise pi athi ye bamdhanam va palikilesam ia papunati zu erkennen glaubt So kommt er zu der Ubersetzung 'Now, in this matter ve have not attamed to all the results which are obtainable. Ich nehme zunachst an der Anderung zu ath: Anstoß weil sie die Annahme eines Fehlers in beiden Versionen voraussetzt. Aber auch der so zustande kom mende Satz wam athi kecha za ekapulise manāli etam ist nicht richtig, der angebliche Parallelsatz zeigt daß vor dem manult dann noch ein ye stehen mußte

Buhler ubersetzt But you do not understand all that the sense of these words imphes' Er bringt papunātha mit dem papuneru papuneyu zusammen das dreimal in Sep II vorkomint und er hat damit sicherlich das Richtige getroffen Nur glaube ich daß die Bedeutung von papunati micht verstehen einsehen sondern vernehmen erfahren ist Nicht nur laßt sich die letztere Bedeutung aus der Grundbedeutung des Wortes leichter herleiten sie paßt auch in Sep II besser in den Zusammenhang Dort sagt der Konig sein Wunsch in bezug auf die Grenzvölker sei (J) papuneyu laja heram ichati anungina hieyu usw. Da das Edikt nicht an die Grenzvolker selbst gerichtet ist sondern Anweisungen an die Beamten uber die Grenzvölker enthalt so hegt es nahe zu ubersetzen sie sollen erfahren daß der Wunsch des Königs ist daß sie unbesorgt seien usw ") Auch die Bedeutung von aragamaka ist danach etwas zu modifizieren Buhler stellt gamaka zum Kausatn gamayatt wogegen sich selbstverstand hich an und fur sich nichts einwenden laßt. Ebensogut kann aber doch ka hier das Svarthikasuffix sein das an aiagama angefugt ist dann wurde

11) S relammti

<sup>2)</sup> S dell ate 1) S naidh 3) S Jota 4) S. Tugare i) S d ill yatı 9 S no etam filt 101 5 ne ") Safla 1) S d agamake ) S manati 11) I 1 = eta 15) S bahuke in 5 pisucità u) S aff 1 13) Mit S 11 70 lesin 10) S ta 17) S nur bamdla

<sup>11)</sup> S ch tage lus relatar pe 30) Unlich an din bestim and ren Stellen

ārāgamaka 'wie weit gehend', d h 'wie weit Anwendung findend', 'wie weit hefolgt' sein Daß iyam athe sieh wie etasi athasi im Vorhergehenden auf den Winsch des Königs bezieht, alle Untertanen wie seine Kinder hehandelt zu sehen, hat schon Buhler bemerkt. Der Satz wurde also zu uhersetzen sein 'Und ihr erfahrt (J fingt hinzu dies) nicht, wie weit diese Sache befolgt wird. Um den Sinn des Satzes zu verstehen, mussen wir uns klarmachen, welche Stellung die Nagalavivohālakas einnehmen Es heißt nachher, daß sio Sorge tragen sollen, daß die Stadter nicht grundloser palibodha oder grundloser palikilesa treffe Daß palibodha Fesselung be deutet, glaube ich ohen gezeigt zu haben, die Bedeutung von palikilesa steht nicht fest Senart giht es durch ,torture' wieder, Buhler faßt es (Beitr S 137f) als 'Unbill, Scherereien, Bedruckung' auf Daß das nicht richtig sein kann, zeigt die Spezialisierung durch akasmā, Bedruckung wurde stets alasma sein Die Zusammenstellung von palikilesa mit bam dhana (bamdhanam vā palikilesam vā Dh) in Sep I beweist vielmehr, daß palikilesa eine Strafe war, die von einer staatheh anerkannten Autoritat verhangt wurde Ich halte daher die Auffassung Senarts fur richtig Wenn die Nagalavivohålakas ungereelite Fesselung und Tortur verhindern sollen so können sie nur höhere Beamte gewesen sein, die die Verfugungen und Entscheidungen der niederen Gerichtshöfe zu revidieren hatten. Sie sind also ganz abuliche Beamte wie die Lajjūkas, was schon daraus hervorgebt, daß sie das Beiwort bahūsu pāna(sata)sahasesu āyatā mit jenen teilen. Nur die Bezirke der beiden sind verschieden. Die Nagalavivohalakas üben die oherste Gerichtsbarkeit in der Stadt aus, die Lauükas in der Provinz Naturlich ist daher auch der Wirkungskreis der Nagalavivohālakas be schrankter, sie hahen fur viele tausend, die Lajjükas fur viele hundert tausend Seelen zu sorgen. Ich verstehe daher den Satz dahm, daß der König den Nagalaviyohālakas den Vorwurf macht, sie ermittelten meht wie weit seine humanen Absichten von den niederen Gerichtshöfen bei ihren Entscheidungen befolgt wurden

Senart fahrt fort "There is such and such nn individual who nttendeth to such and such of my orders, but not to all Writel ye him and may the moral duties he well defined." Fur unmöglich halte ich hier die Über setzung von desam Ganz abgesehen davon daß man nicht einsieht, was nut 'diesem Befehl'!) gemeint sem kann da von einem Befehl bisher gar keine Rede gewesen ist, konnte der Senartsche Sinn im Text doch nur durch die Worte etam desam se p no saram ausgedruckt sein. Unverstandlich ist mir auch wie delkata, dalkatha zu der Bedeuting 'überwachen' kommen sollte. Das hi hinter delkata wird außerdem ganz außer acht gelassen. Zu surihitä p mit wird em sijä im Sinne von 'es möge sein' erganzt, was mir wiederum nahezu unmöglich erscheint. Die Lesung von I wird als unverstandlich bezeichnet. Fur den, der die oben vorgetragene

<sup>1)</sup> Denn das ist doch die wörtliche Über-etzung

Auffassung des vorausgehenden Satzes für richtig halt, ist schließlich die ganze Übersetzung der Stelle schon deshalb unannehmbar, weil jeder Ge dankenzusammenhang fehlen wurde Buhler ubersetzt 'Some single private individual understands it, at least a portion, if not the whole Look then to this meaning of my words, the maxims of good government, too, are well determined and teach the same lesson' Richtig ist hier sicherlich die Wiedergabe von desam durch Teil, in demselben Sinne steht das Wort ın FV e heta desam pı hapayısatı se dukatam kachatı (Dh) Im ubrigen kann ich aber auch der Auffassung Buhlers nicht beistimmen Nach Buhler soll der mit lecha va beginnende Satz ein parenthetischer Zusatz sein, der Konig wolle sagen, daß ein Privatmann mit seinem beschrankten Unter tanenverstand dies mitunter, wenn nicht ganz, doch teilweise einselie, also kluger ser als die regierenden Herren Ich muß gestehen, daß mir eine solche Außerung von vornherem recht unwahrscheinlich dunkt, was geben denn den Privatmann die Instruktionen des Königs an seine Beainten an? Auch der Sinn des folgenden kann nicht richtig wiedergegeben sein Fur den Gebrauch von hi im Sinne von 'doch', 'then', fehlt jeder Anhalts punkt in der Sprache der Edikte, und daß sich der König zu seiner Recht fertigung auf die Niti berufen sollte, die eher im Gegensatz zu seinem Dhar ma steht ist nur wiederum außerst unwahrscheinlich. Dazu kommt, daß der Hauptgedanke, daß die Niti mit des Königs Ansichten übereinstimme, erst von Buhler in den Satz hineimnterpretiert wird und im Text selbst mit keinem Wort angedeutet ist. Der Grundfehler Buhlers wie Senarts hegt aber memes Erachtens in der Deutung von ekapulise als 'Privatmann' Pulisa bedeutet in den Edikten niemals Mensch' - das ist munisa -, sondern stets 'Beamter' im allgemeinsten Sinne S 1 pulisa pi ca me ukasa cā geraya cā majhima cā, S 4 pulisāni pi me chamdamnāni paticalisamti, S 7 [pullisa pr bahune janası ayata Es kann daher auch ekapulise hier nur bedeuten 'ein einzelner Beumter' Von dem auf ekapulise folgenden Wort ist in Dh nur nati zu erkennen, in Jist p nati sieher Man sollte nach dem ganzen Zusammenhang papunah erwarten, sollte diese Lesung nach dem Abklatsch wirklich unmöglich sein so wurde ich immer noch eher in Dh jānati, in J pr janāti lesen als das formell wie der Bedeutung nach ganz unwahrscheinliche manati Der Sinn wurde in beiden Fallen der gleiche sein, da naturlich auch papunati dieselbe Bedeutung haben mußte wie das unmittelbar vorhergehende papunatha 'Ein einzelner Be amter erfahrt davon aber auch der nur einen Teil meht alles' Der eka pultsa ist naturlich in diesem Falle ein einzelner von den Nagalavij ohālakas

Daß der folgende Satz die Begrundung dieses Satzes bringt, scheint mir mit Sicherheit aus dem hi hervorzugehen. Die Worter suchkla pr mit in Dh kounen mir ein abhangiger Fragesatz sein, liinter dem das it wie so laufig fehlt. Aus dem ganzen Zusammenhang geht ferner hervor, daß die nits hier nicht, wie Bühler meint die röjann, soudern die dandanits ist Setzen wir nun zunachst einmal in Dh fur dekhata das dakhatha von J ein, so ergibt sich der Sim. Denn ihr richtet euer Augeimerk (nur) darauf Ist auch das Strafrecht wohl angewendet? In dem Text von J ist sicherhich eine Anderung notig. Man muß entweder mit Senart und Bihler die aksaras hi und su umstellen oder das hi streichen. Für den Sinn bleibt es sich ziemlich gleich, ob man surihitä oder sunitä hest. Denn ihr richtet euer Augenmerk (nur darauf). Ist auch die große Menge wohl aufgehoben? (oder Geht es auch der großen Menge gut?) In Dh wird also der Mangel an Interesse an der Dirichfinkrung der humanen Bestrebungen des Königs damit begrundet, daß die Nagalaviyohälakas als Berufsrichter stets geneigt sind, nur die rein juristischen Fragei zu prufen, in J wird ihnen vorgeworfen, daß sie sich um das Schicksal des einzelnen überbaupt zu weing kummern.

Formell bereitet das dekhata von Dh Schwierigkeiten. Es kann nicht nut dem dakhatha von J auf gleicher Stufe steben, da dann die Endung ta unerklarlich sein wurde Daß es 2 Plur Imperat sein sollte, ist meines Erachtens durch den Sinn ausgeschlossen Auch ist es ganz unwahrscheinlich, daß die Form noch die alte Endung -ta bewahrt haben sollte, da diese weder im Pah noch in irgendeinem anderen Prakrit Dialekt erscheint und in S 7 und in der Sahasrām Inschrift überdies die Imperativformen paliyotadātha und likhāpayatha (-yāthā) vorhegen Ebensowenig kann dekhata 3 Sing Imperf Pass sein, auch für diese Form ware nach dem Pah die Endung tha zu erwarten und die Edikte selbst bieten die Formen tadhitha (S 7), huthā (S 7), nikhamithā (F VIII K) Außerdem mußte nach Analogie von ālabhivisu, ālabhivamti, ālabhivisamti (F I Dh J K), khādivati (S 5), nīlalhıyatı (S 5) der Passivcharakter als ay erscheinen, und schließlich wurde das Prateritum auch dem Sinne nach nicht recht passen. Ich glaube daher, daß delhata oder delhate wie Senart hest, überhaupt kein Verbum finitum, sondern eine Nominalbildung ist, wie die vedischen Formen darsata, paśyata, yajata usw 1) die entweder passivische oder gerundive Bedeutung haben Diese Erklarung paßt auch fur dekhata in Dh Z 14 Allerdings zwingt sie zu der Annahme daß in unserer Stelle tuphe den Gen oder Instr vertritt2) oder, was mir wahrscheinlicher ist, daß tuphe Schreibfehler fur tupheht ist.) Die genauere Übersetzung von Dh wurde also lauten 'Denn von euch wurd (nur) dies untersucht. Ist auch das Strafrecht wohl angewendet?

<sup>1)</sup> Whitney, Sanskrit Grammar § 1176e

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Unmöglich ware das nicht, da Dh tupke nicht nur als Nom, sondern auch als Akk verwendet, wahrend in J der Akk tupken lautet

<sup>2)</sup> So wurde sich auch der merkwurdige Wechsel im Stammvokal erklaren Mlerthings finden sich in S 3 die Prissensformen delhati, delhamti, in den Separat eilkten steht aber in Dh wie in J zweimal dald am, und es ware doch seltsam, wenn in ein und derselben lüschrift der Prissensstamm bald dalha jabil delha lainten sollte.

Anch in der Erklarung der folgenden Satze kann ich weder Senart noch Buhler beipflichten Senart übersetzt There is such and such un individual who is sentenced to prison or to torture. Be ye there to put an end to an imprisonment, if it liath been ordered for no sufficient cause Again, there are many people who suffer (Dh acts of violence) In their ease also must ve desire to set every one on the Good Way' Senart hest hota anstatt hote, das te ist aber in Dh ganz deutlich AnBerdem mußte the 9 Plur in J iedenfalls hotha lauten. Ganz unstatthaft erseheint nur weiter die Anderung des in beiden Versionen dastehenden akasma tena zu alasmātana Davije in Dh soll falsche Lesung oder Synonym von davāje sem, mir erscheint beides ebenso unwahrscheinlich wie die Bedeutung 'Gewalttat , die Senart fur das Wort annummt Am allerwenigsten be friedigt die Erklitung des letzten Satzes Majham soll Nom Plur des Pronomens der ersten Person sein Eine solche Form kommt aber in keinem Prakrit Dialekt vor, dagegen ist der Nom maye in Sep II belegt. Dis Pronomen were uberdies hier ganz uberflussig wahrend anderseits das Objekt zu patrpādayemā, patrpātayema fehlen wurde, die Ergunzung 'every one' ist ganz willkurlich Und schließlich wird dem patrpādayemā ein ganz anderer Sinn untergelegt als im Anfang des Ediktes, wo dasselbe Wort mit 'to cause to be practised übersetzt wird Buhlers Übersetzung lautet 'It happens that such a single private individual undergoes either imprisonment or other serious trouble. Then that trouble, which ends with imprisonment, falls upon him without any cause, and the other multitude is deeply sorry for him. In such a case you ought to desire — what? May is deeply sorry for him. An such a case you ought to desire—white has we act justly? Die beiden ersten State sollen nach Buhler denselben Ge danken ausdrucken und ein Beispiel fur die Asoka eigene Breitspurigkeit sein. Ich glaube meht daß wir das Recht haben, dem König hier diesen. Vorwurfzu machen. Buhlers Übersetzung des zweiten Satzes scheitert schon. an dem tena das er selbst als befremdlich bezeichnet. Er erkligt es durch Ellipse von pattam (präpiam) Ich muß aber bestreiten, daß sich Asoka solche Elliusen erlaubt, wo man sie angenommen hat hegt überall ein Mißverstandnis des Textes vor Aber auch im einzelnen halte ich Buhlers Erklarung fast in allen Punkten for unrichtig Über palikilesa habe ich Deutung für nnriehtig die in dem Wort einen anderen Sim such ist ein zeich oben, S 337, gesurochen Was pāpunāt betrifft, so halte ieh jede Deutung für nnriehtig die in dem Wort einen anderen Sim sucht als in dem voranfgehenden pāpunātha Bamdhanamiska könnte gewiß au und fur sich 'das, was mit Gefangnis endet' sein, wie man auch im Sk von nur sten mas, was inte Grangine einer sein wie mat nur in der orteinen marinatika roga einer 'mit dem Tode endigenden Krankheit', spricht Aber Vbb 1, 20, 13 findet sich der Ausdruck pränäntiko dandah, der naturlich nur bedeuten kann 'die auf mänänta bezugliche Strafe', die 'Todesstrafe' Ebenso ist offenbar bamdhamantika aufzufassen und da das Wort hier substantivisch gebraucht sein muß so kann es meiner An sicht nach nur 'die auf die Beendigung der Gefangenschaft bezugliche

Verordnung' oder, kurzer ausgedruckt, 'die Aufhebung der Haft' bedeuten 1) Davige und matham sind sicherlich richtig von Buhler im Anschluß an Kern (JRAS N S XII.388) als Vertreter von Sk daviyas und madhyam erklart worden, warum sollten dann aber die Worter nicht auch die gewöhnliche Bedeutung 'noch weiter', 'noch langer'2) und 'das Mittlere' haben 'Ich ubersetze demgemaß wortlich 'Da ist auch ein einzelner Be amter, der von Gefangnis oder Tortur erfahrt In diesem Falle findet ohne Grund durch ihn die Aufhebung der Haft statt, die andere große Menge aber leidet noch weiter. In dieser Sache mußt ihr den Wunsch haben "Mögen wir das Mittlere ausführen" Der Kömig hat zuerst den Fall hervorgehoben, daß ein Beamter sich nicht genugend darum kummere, ob die koniglichen Absichten befolgt werden, jetzt bespricht er den Fall, daß em Beamter zu weit geht und ohne genugenden Grund einen Verhrecher begnadigt, wahrend andere, die vielleicht einen großeren Anspruch auf Gnade haben, noch weiter im Gefangnis schmachten Daher empfiehlt er den Stadtrichtern zum Schluß, den mittleren Weg zu gehen

Das ekamunise, das in J das ekapulise von Dh vertritt, laßt sich naturheh als der weitere Begriff verstehen, der 'einzelne' schließt den 'ein zelnen Beamten' ein Wahrscheinlicher ist es aber doch, daß es einfach ein Fehler für ekapulise ist, wenn man nicht etwa gar annehmen will, daß der Schroiber den Satz ekapulise bamdhanam vä palikilesam vä päpunäts falsch verstand und deswegen abanderte

Der folgonde Abschmtt über die Fehler, vor denen sich der Beamte huten muß, schließt in Dh etasa ca surusa müle anäsulope atulana ca nitiyam, in J saasa ca iyam müle anäsulope atulanā ca nitiv Daß Senarts Übersetzung von niti (nīti) durch 'moral training' nicht richtig sein kann, ergibt sich schon daraus, daß diese Bedeutung weder zu atulanā noch zu anäsulope paßt für das Morris, Grierson und Buhler') die Bedeutung 'Freiheit von Jahzorn' lestgestellt haben') Aber auch Buhlers Wieder gabe des Wortes durch 'maxims of government' kann ich nicht gutheißen, da nīti hier naturlich dieselbe Bedeutung haben muß wie vorher Ich über setze 'Die Wurzel aber von allem ir tij Dies aber ist die Wurzel von allem) Freiheit von Jahzorn und Nichtübereilung in der Verhangung von Strafen' Man wird ohne weiteres erkennen, wie viel besser die Warnung

¹) Ganz chenso ist der Ausdruck lajaracanika in Sep II J gebildet. Fr ist 'die mit dem Wort des Königs zusammenhangende Verardnung, der per-önliche Erlaß des Königs'

Buhler kommt zu seiner Übersetzung weil er bahuke in J als Variante von darige betrachtet, aber roge bahuke entspricht doch offenbar dem bahujane von Dli 1) Siehe Beitr S 297

Senart verbindet allerdings nitigan nur mit atiland, was weng wahr-chemhelis, und gibt atiland mit 'per-eserance wieder Da er aber vorher selbst segt daß tiland, Sk. trarand hurry' sei, so kann doch auch atiland nur 'Nichtubereilung' sein

vor Jahzorn und Übereihung fur den Richter paßt als fur den Verwaltungs beamten

An die Ermahnung zu angestrengter Tatigkeit schließen sich die schwierigen Satze Di herammera e dalhiye tuphāka tena ralariye amnam ne delhata heram ca heram ca derānam pryasa anusathi. J nitivam e re delheyr1) amna ne nijhapetariye kevam hevam ca devanam myasa anusathi \* Senart ubersetzt 'So also it is with the supervision which ye should exer cise For this reason I command ye — Consider ye my orders (J ve must call attention to my orders) [saying], such and such are the instructions of the ling dear unto the Devas. Im wesentlichen stimmt Buhlers Über setzung damit uberem 'Even thus it is with respect to the affairs which you have to decide Hence it is necessary for me to tell you 'Pay attention to my orders' Such even such, are the instructions of the beloved of the gods' Senart wie Buhler beziehen also ne auf den König, was ich für aus geschlossen halte, da Aśoka weder in diesem Edikt noch sonst irgendwo von sich selbst anders als in der ersten Person des Singulars redet Beide setzen ferner Dh amnam J amna gleich Sk anam bzw ana Aber in dem ganzen Edikt ist doch nirgends von einem 'Befehl des Königs die Rede Der König bezeichnet den Erlaß im Anfang selbst als eine anusath. und von dieser anusathi wird ja offenbar auch hier in dem mit heram (ca) heram ca beginnenden Satze gesprochen. Es ist aber auch kaum anzu nehmen daß der König seine Beamten auffordern sollte, einen Befehl von ibm zu 'prufen' denn das mußte doch die Bedeutung von delhatg in Dh sein Noch großere Schwierigkeiten bereitet die Lesart von Jamna ne nuhapetanye Hier muß man zunachst annehmen daß sich das Masku linum oder Neutrum nijhapetariye suf das Femininum amna beziehe Dann aber fragt man sich doch wie sollen denn die Nagalaviyohalakas dazu kommen die Untertanen zum Nachdenken über einen königlichen Befehl zu veranlassen der doch nur der an sie selbst gerichtete sein könnte? Buhler hat diese Schwierigkeit erkannt und meint das Kausativ scheine hier im Sinne des Simplex zu stehen. Eine Interpretation die zu solchen Annahmen thre Zuflucht nehmen muß, ist sicherlich falsch. Ich sehe in amnam amna den Vertreter von Sk anyat2) Über delhata als Vertreter von SI destam habe ich sehon oben gesprochen. Ich übersetze daher den Text von Dh 'Ebenso (mußt ihr euch bewegen, euch regen tatig sein m dem) woruber ihr zu befinden habt Daher mußt (ihr) sagen Anders haben wir befunden und so und so lautet die Unterweising des Götter gehebten 'In J ist samcahlarge tu rapidarya pi elariye pi offenbar direkt mit dem folgenden zu verbinden '(Ihr) mußt (euch) bewegen (euch) regen tatig eein bei der Verhängung von Strafen (in dem) woruber ihr

<sup>1)</sup> De Möglichkeit dieser Auffresung hat schon Senart erwogen den im Zu sammenhang damit goliuserten Vermutungen Lann ich aber nicht zustimmen

zu befinden habt, (indem ihr sagt)!) Auf etwas anderes missen wir himweisen"), so und so lautet die Unterweisung des Königs. Auch hier mussen
wir wieder von der Voraussetzung ausgehen, daß die Nagalaviyohālakas
mit der Revision der von den mederen Gerichtshöfen gefallten Urteile be
schaftigt sind, das ist die Tatigkeit, die durch dakhati bezeichnet wird
Nachdem der König sie zu eifrigem Dienst ermahnt hat, gibt er an, in
welcher Weise sie ihre Pflicht erfullen sollen sie sollen auf eventuelle
Fehler in den Entscheidungen aufmerksam machen und auf die anusalti
des Königs verweisen, die die größte Milde anempfiehlt. Es zeigt sieh
wieder, wie gedanklich gesehlossen und einheitlich die einzelnen Edikte
sind, jedem hegt ein einziges Thema zugrunde, das nach verschiedenen
Seiten hin ausgefulurt wird

Die Konstruktion der Satze in dem Schlusse des Ediktes hat, wie mir scheint, bisher nur Kern richtig verstanden. Der Text lautet in Dh3) Etäye athäye ryam lipi lillita hida ena nagalariyohälaka sasiatam samayam yūjevu ti nagalajanasa akasmā palibodhe ia akasmā palikilese va no siyā tı[] Etäye ca athäye halam dhammate pamcasu pamcasu rasesu nilhāma yısamı e alhalhase acamde salhınalambhe hosatı etam atham yanıtu tatha kalamis atha mama anusathi is ] Uzenite pi cu kumāle etāye sa athāye nilhämavisa hedisammera ragam no ca atilamavisati timni rasanil 1 Hemera Takhasılāte m[ ] Ada a te mahāmata nikhamisamti anusa yānam tadā ahāpayıtu atane kammam etam pı jānısamlı tam pı tathā ka lamti atha läpine anusathi ti \* Der Sinn des ersten Satzes ist, wie Kern ge sehen hat 'Zu diesem Zweck ist dieser Erlaß bier geschrieben, damit die Nagalaviyohalakas allezeit sieh darum kummern, daß dio Stadter nicht ohne Grund Fesselung oder ohne Grund Tortur treffe ' Senart stellt un richtig die beiden Satze nebenemander 'in order that the officers display a persevering zeal, and that there may be no arbitrary imprison ment and no arbitrary torture of the inhabitants', und Buhler glaubte ein 'saying' vor dem letzten Satz einsehieben zu mussen 'that the admini strators of the town may ever fulfil their covenant saying. The citizens shall neither without cause suffer imprisonment, nor without cause any other serious trouble'. Dis is hinter sign verleiht aber dem Satz finalen Sinn, wie denthieh die Vertretung dieses Satzes durch einen Dativ in dem entsprechenden Satz von Sep II zeigt etäye ca athäye iyam lipi likhitä hida ena mahāmātā svasatam sama yunsamti asvāsanāye dhammacalanāye ca tesa amtānam (Dh) Daß das te auch hinter den Relativsatz treten kann. wenn er finalen Sinn hat, habe ich schon oben S 295 bemerkt und an

einem anderen Beispiel gezeigt

<sup>1)</sup> Daß ein Satz wie tena ratarige entweder durch ein Verschen des Kopisten ausgefallen oder zu erganzen ist zeigt der Text von Dh zur Genuce

<sup>2)</sup> Wörtlich 'etwas anderes mussen wir bedenken machen '

<sup>1)</sup> In J ist der Text hier ganz luckenhaft

Ehe wir uns zu dem nachsten Satz wenden, wird es gut sein den letzten Satz zu prufen Senart ubersetzt ihn By attending the anusamuana. without at the same time neglecting their other particular duties, my officers will learn these things. Let them act in accordance therewith. following the instructions of the king', Buhler, der anusamyana und maha mata richtiger faßt 'When these officials go forth on tour, they will, without neglecting their own business, pay attention to this order of mine, and will act in accordance with the instructions of the king' Senart ist gezwungen, um einen Sinn herauszuhringen lalamis als Konjunktiv zu nehmen Abgesehen davon, daß es sehr fraglieh ist, oh die Sprache über haupt noch einen Konjunktiv besaß sehe ich nicht ein, inwiefern kalamts formell zu dieser Auffassung berechtigen könnte. Bubler übersetzt ka lamts einfach als Futnrum, was naturlich nicht angeht. Bei beiden Uber setzungen bleiht es auch völlig unklar, was denn unter dem eigentlich zu verstehen ist, und in beiden ist das am Schluß stehende ti außer acht gelassen Kern hat die Bedeutung dieses te richtig erkannt, er übersetzt also ascertain whether one be acting in conformity to the orders of the king ' Kern faßt also - unzweifelhaft richtig - die Worter tam pi his ti als Fragesatz, der vorher durch etam zusammengefaßt ist Was Senart gegen die Annahme solcher Satze einwendet (a a O S 93). scheint mir nicht stichhaltig. Eine genaue Parallele ist z B der ohen be sprochene Satz dekhata hi tuphe etam surihita pi niti, nur das ti fehlt hier wie öfter Sachlich verstehe ich den Satz allerdings etwas anders als Kern Er lautet ganz wortlich übersetzt 'Wenn diese Uahamätras auf die Rundreise ausziehen werden, dann werden sie oline ihre eigenen Geschafte hustanzusetzen auch dieses in Erfahrung bringen "Fuhren sie dies auch so aus wie die Unterweisung des Königs lautet? Es fragt sich wer das Subjekt zu kalamis ist. Kern denkt offenbar an die Untertanen aber die anusath, richtet sich doch, wie im Anfang des Ediktes ausdrucklich gesigt wird, an die Nagalaviyohâlakas1) Also mussen diese auch das Subjekt zu kalamit sein und das stimmt durchaus zu dem Sprachgebrauch des Schluß abschnittes Wahrend die Nagalavij ohālakas bis dahin stets in der zweiten Person angeredet werden wird in dem Schlußabschnitt von ihnen in der dritten Person gesprochen Die von den Prinzen in Uliayini und Ta ksasılā ausgeseluekten Beamten haben also neben anderen Geschüften die Aufgabe die Nagalavi ohālakas zu kontrollieren\*)

Natürlich ist das auch ein Umstand, der gegen Senart und Buhler spricht Die Mahämätras von denen hier die Rede ist, haben gar keine anusathi impfangen.

<sup>3)</sup> Daß sowohl die kontrolberenden Beamten als auch die Nagalaviyohalakas mal âmita genannt werden bewest daß dies ein allgemeiner Ausdruck für einen lichtern Beamten ist. Über die Kontroll erung der Beamten durch höhere Beamten voll die von Buller ange führte Stelle Manu 7, 1207.

Ein ganz ahnlicher Sinn muß naturheh auch in den Werten etam atham tathā kalamtı atha mama anusathī is stecken Gegen die Über jānītu setzungen Senarts und Buhlers lassen sieh dieselben Einwendungen machen wie bei dem letzten Satz Dazu kommt nech daß der Plural kalamti. wenn man das Wort mit Senart und Buhler auf den ausgeschickten Be amten bezieht, nicht zu dem verher gebrauchten Singular (e akhakhase hosati) stimint1) Es ist mir aber auch sehr zweifelhaft, ob die Lesung Senarts und Buhlers richtig ist Zwischen janitu und tatha ist Raum fur ungefahr drei aksaras, und tatsiehlich sind Spiren wenigstens des ersten in der Phototypie erkennbar Ich bin daher überzeigt, daß janitaie tam pi tathā dagestanden hat, so daß sieh die Übersetzung ergibt 'Und zu diesem Zweck werde ich in Übereinstimmung mit dem Gesetz alle funf Jahre einen (J fugt hinzn Mahāmātra) aussenden der micht hart, nicht heftig, (sendern) milde in seiner Handlingsweise sein wird, um diese Sache in Erfahrung zu bringen "Fuhren sie dies auch se aus we meine Unterweisung lautet " So übersetzte im wesentlichen richtig schon Kern?) Wer an der Lesung janiu festhalt, wird dies als ein Abselutiv erklaren mussen, das wie in den spateren Prakrits im Sinne des Infinitivs gebraucht ist

Das zweite Senaratedikt ist im ganzen leichter als das erste Miß verstanden ist aber meines Erachtens der Satz der in J lautet amtanam arıyıtanam I ımchamde su laza aphesa tı etaka va3) me ıcha amtesu papuneyu lājā heram rehati anuvigina\*) hveyu mamiyaye asraseyu ca me sukhammera ca laheyu mamate no khams) Das soll nach Senart bedeuten What is, [you ask yourselves] the will of the king with regard to us relative to the independent frontier tribes? Now this is my wish relative to the frontier tribes that they may be assured that the king dear unto the Devas desires that they should be, as far as he is concerned free from all disquietude that they may trust in him and be assured that they will only receive at his hands happiness and not sorrow' Buhler ubersetzt If you ask what is the order of the king for us with respect to his unconquered neighbours, or what my desire here is with respect to the neighbours viz uhat I wish them to understand, the answer is the king desires that they should not be afraid of me that they should trust me and that they should receive from me happiness not misery' Die beiden Übersetzungen unterscheiden sich in der Auffassung der Silben etäkäva (oder ta) Gemeinsam ist beiden die Annahme daß der erste Fragesatz den Beamten an die das Edikt ge richtet ist in den Mund gelegt sei Allein das hatte doch irgendwie im Text angedeutet werden mussen Armchamde soll ferner mit dem Genitiv amtanam verbunden sein 'welchen Wunsch hegend in bezug auf die Grenz

Senart las allerdings kalatı aber der Anusvara ist deutlich
 Er las aber jänita, das er Sk jinitä gleichsetzte und bezog das kalamit wie derum auf das Volk

<sup>1)</sup> Bubler eta kā va

<sup>4)</sup> S anuvainā

<sup>5)</sup> S kha, hes dukham

völker', wahrend unmittelbar danach scha regelrecht mit dem Lokativ amtesu konstruiert ist. Bei Bublers Auffassung von etakara ergibt sich außerdem noch eine vollkommene Tautologie der beiden ersten Satze Buhler macht dafur wieder die angebliche Vorhehe Asokas fur die Breite verantwortlich, bei der oft ein Gedanke durch zwei Satze ausgedruckt werde, wo einer genugt hatte Heh glaube, daß die Lösung der Schwierig keiten ganz wo anders hegt. Der vorliergehende Satz schließt nach Senart und Buhler herammera me icha saiamunisesu siya Dis ist durchaus nicht ım Stil des Königs, er sagt sonst 'so ist mein Winsch', nicht 'so durfte mein Wunsch sein. In Sep I schließt außerdem der entsprechende Satz hemera me icha saramunisesu. Also gehort das siya zum folgenden Satz sıya amtanam avıyıtanam kımchamde su laya aphesü tı 'es könnte den nicht zum Reiche gehörenden Grenzvölkern der Gedanke kommen "welche Absichten hat der König gegen uns " Die Verbindung von as oder bhu mit dem Genitiv in der angegebenen Bedeutung ist so gewöhnlich, daß sie keiner Belege bedarf, in den Edikten selbst begegnet sie zweimal in S7 esa me huthā Ist der Satz kamchamde usw die Rede der Grenzvolker, so kann naturheli der folgende Satz nicht mit Buhler etä Lä vä me seha amtesu gelesen werden, sondern etaka muß ein Wort und Schreibsehler fur etaka sem, wie sampatepātayitate am Schluß fur sampatepātayitare1), und der Satz muß die Antwort enthalten 'dies ist mein Wunsch in bezug auf die Grenzvölker sie sollen erfahren2), (daß) der König folgendes wunscht sie sollen ohne Furcht vor nur sein und sollen mir vertrauen und sollen Angenehmes von mir erlangen, nicht Unangenehmes ' Zu dieser Auffassung stimmen auch die Reste von Dh. die etwa herzustellen sind TheramImera (oder [14a]meva) scha mama amtesu [hols] Seltsam ist, daß sowohl Senart wie Buhler mama te als zwei Wörter lesen, obwohl der Genitiv nicht zu konstrueren und das te ganz überflüssig ist. Kern hatte langst mamate als Ablativ = Sk mattah erkannt

## Setaketu.

Der Held des Setaketu Jataka (377) ist der junge Brahmane (mänava) Setaketu Er war zur Zeit, als Brahmandatta zu Benares regierte, der Schuler des Bodhisattva, der als beruhmter Lehrer zu Benares lebte Setaketu stammte aus einer nördlichen Brahmanen Fannihe und war sehr eingebildet auf seine Kaste Eines Tages trifft er nuf einem Spaziergang mit anderen jungen Brahmanen einen Candäla, und da er furchtet, der niber den Körper des Candäla wehende Wind möchte ihn beruhren befiehlt er ihm mit bersehen Worten sich nach der dem Wind abgekehrten Seite

<sup>1)</sup> Bul lers sampatipätayitäte in Bud lh. Stup. S. 129 ist wohl nur Druckfehler.
3) Dh fügt iti linnzu. Mit dem päpuneju steht das hevam ca päpuneju in dem

i) Dh fugt in hinzu. Mit dem păpune ju steht das hevam ca păpune ju in dem folgend in Satz auf gleicher Stufi, daher steht in Dh wieder hevam [pāpu]nevā iti.

zu packen, und sucht selbst laufend dieso Seite zu gewinnen. Der Candala aber lauft noch sehneller nud uberholt ihn; die Folge ist, daß Setaketu noch mehr schimpft1). 'Der Candala fragte: "Wer bist du?" "Ich bin ein junger Brahmane.' .Das mag sein. Wirst du mir aber auch wohl eine Frage beantworten können, die ich dir vorlegen werde?' "Gewiß werde ich das können.' .Wenn du es nicht kannst, zwinge ich dich mir ganz nahe zu treten2). Das kannst du tun', sagte der andere, da er sich etwas zutraute. Der Candala3) hat die Umstehenden, sieh wohl zu merken, was er gesagt hatte, und legte ihm dann die Frage vor: "Junger Brahmane, welches sind die disas? ,Dio disas sind die vier Himmelsgegenden, der Osten und die ubrigen. 'Nach dieser Art von disas frago ich dieh nicht: du weißt nicht einmal so viel und ekelst dieh vor dem Winde, der uber meinen Körper hingewelt ist?' sagte der Candala und packte ihn an den Schulterblattern und beugte ihn vornüber und zwang ihn, ihm ganz nahe zu treten.' Die Begleiter des Setaketu beriehten den Vorfall dem Lehrer, und Setaketu bostatigt diesom auf Befragen ihre Erzahlung und stößt dabei Drohungen gegen den Candala ans. Da sagt der Lehrer (G. 1, 2):

'Mein Lieber, zurno nicht, denn der Zorn ist nichts Gutes Es gibt vicles, was du nicht gesehen und nicht gehört hast Vater und Mutter, das ist eino disā'), Setaketu: der Lehrer heißt die gunstige unter don disās')

'Die Hausvater, die Speise, Trank und Kleidung spenden, die oinladens), auch die nennt man disä; das ist die höchste disä, Setaketu, durch deren Erlangung die Leidenden glucklich werden?)'

Setaketu kann den ihm angetanenen Schimpf nicht verwinden und begibt sich nach Takkasilä, wo er bei emem beruhmten Lehrer alle Kunste

<sup>1)</sup> suithutaram akkost paribhāst Dutoit 'Darauf schalt ihn dieser noch mehr .. und schlug ihn' Setaketu sollte den Candala geschlagen haben, mit dem er

nicht einmal dieselbe Luft atmen will! 2) pādantare tam gamemīti, Neil 'I will put you between my feet', Dutoit 'setze ich meinen Fuß auf dich'. Die gewohnliche Bedeutung von pädäntara und padäntara im Sk. laßt aber doch über den richtigen Sinn keinen Zweifel.

<sup>3)</sup> Candalaputto, Dutoit 'der junge Candala' Da aber vorher nicht von der

Jugend des Candala die Rede gewesen ist, so steht putta hier im Sinne von Angehoriger einer Kaste, eines Stammes usw , vgl ZDMG 58, 693.

<sup>4)</sup> Das Wortspiel, das hier vorliegt, laßt sich im Deutschen kaum wiedergeben. Die disäs sind, wenn sie auf die Eltern, Lehrer und Hausvater bezogen werden, naturbch 'die Wegweiser'.

<sup>5)</sup> äcarıyam āhu dısatam pasatthā. Anstatt dısatam sollte man dısanam erwarten, und so habe ich übersetzt. Der Annahme, daß disatam hier Gen Phir. des Partizips, 'der Weisenden', sei, widerspricht das pasattha, das sicherlich mit dem Kommentar auf die disä zu beziehen ist und nicht 'die Weisen' bedeutet, wie Dutoit

<sup>6)</sup> athäytkä wird vom Kommentar richtig erklart ettha deyyadhammam patiganhathä ti pakkosanakä. Dutoit 'auch diese nennen Weltrichtung die Rufer'

<sup>7)</sup> Vgl Jat. 96, I patthavano disam agatapubbam, worauf auch der Kommentar verweist

348 Setaketu

erlernt. Nach Beendigung seiner Lehrzeit schließt er sich einer Scharvon Asketen an und zicht mit ihnen nach Benares, wo der König sie freundleb aufnimt. Eines Tages kundet der König ihnen an, er würde sie am Abend besuchen. Um dem König zu imponieren — denn 'wenn man einmal die Gnnst des Königs gewonnen hat, kann man zeitlebens behaglich leben'—
sorgt Setaketu dafur, daß beim Eintreffen des Königs alle seine Genossen in voller Bußtatigkeit begriffen sind; er selbst sitzt, eine Handschrift in einem in funf Farben prangenden Einschlagetuch auf einem bunten Pult vor sich, vor seiner Hutte und unterriebtet ein paar junge Brahmanen. Der König ist von dem, was er sicht, befriedigt (te miechältspan karonte disvā tutiho) und wendet sieh zu seinem Purohita mit den Worten (G. 3):

Die hier in rauhen Fellen, mit Flechten, mit schmutzigen Zalmen, ungesalbt<sup>1</sup>), Gebete murmeln, sind diese, die dies als Aufgabe des Menschen

ansehen?), von Not erlost?

Der Purohita erwidert ihm (G. 4):

'Wenn ein sehr gelehrter Mann, böse Taten begehend, o König, nicht den Dharma betreibt, wird er, auch wenn er tausend Veden kennt<sup>3</sup>), deswegen nicht vom Leide erlöst, wofern er nicht den rechten Wandel fuhrt.'

'Als der Konig das börte, fand er kein Gefallen mehr an den Asketen. Da dachte Setaketu 'Dieser König hatte an den Asketen Gefallen gefunden; das hat aber dieser Purohita gleichsam mit der Axt abgehauen Ieb muß einmal mit ihm sprechen' So sagte er, mit jenem sprechend, die fünfte Gäthä

'Auch wenn er tausend Veden Lennt, wird er deswegen nicht vom Lende erlöst, wofern er nicht den rechten Wandel fuhrt, — dann bringen also, scheint mir, die Veden Leinen Lohn und der Wandel unter Selbstbezwingung ist allein das Wahre?"

Als der Purohita das gehört batte, sprach er die sechste Gatha:

Nicht ist es so, daß die Veden keinen Lohn bringen und daß der Waodel unter Selbstbezwingung allein das Wahre ist, denn Ruhm erlangt man, wenn man die Veden studiert, zur Ruhe aber gelangt, wer sich bezwingt, darch den Wandel.

i) Wie Neil (surely no human means to good they spare, they know the truth) und Dutoit (die streben, we noch keiner, die Wissenden) zu ihren Übersetzungen kommen, ist mir unverständlich.

3) subassaredo est naturhen meht der "Tausendwisser" (Dutoit), sondern eine Bilding nach Analogie von dereeda, triceda, catureeda

¹) dummukkarüpi dummukka kana auf \*durmnlea zurückgehen mrkea gehött zu nirükş; işl RV. 8, 68, 3 yah sakro mrkea asiyah, wo Sayana erkleit: yah sakra nirah stoirah mrkeah isothakah paricaraniyo vi l yas casiyah i advakisalo isyah i atha vidiya uti suithiko yai i mrkeo iseah prukelito isea uti vuriat, salo isyah i atha vidiya uti suithiko yai i mrkeo iseah prukelito isea uti vuriat dummukka. runmakka, was vielleicht doch das richtige ist; vgi rummi (8º dummi) Jat 489, 18; rummardzi (8º dummukariyi jat 497, 12. Jat, 487, 1 ist dummukhariyi nach unsere Stelle zu verbessern.

Nachdem der Purohita so die Behauptungen des Setaketu widerlegt hatte, machte er sie alle zu Hausvatern, ließ sie Schild und Waffen nehmen, machte sie zu Mahantatarakas und nahm sie in den Dienst des Königs auf Dalter riihrt, wie es ließt, das Geschliecht der Mahantatarakas?

Der Name, den der junge Brahmane in dieser Erzihlung tragt, ist in der Form Svetaketu in der brahmanischen Literatur hochbernhint der Jābāla Upanisad (6) wird er unter den Paramaliamsas genaunt Mith 1, 53, 7 erscheint sein Name unter den Sadasyas beim Schlangenopfer des Janamejaya, Hariv 9574 in der Liste der Rsis 1) Apastainlia, Dharmasūtra 1, 2, 5, 6, nennt ihn als Beispiel eines Srutarsi, d h eines durch seine Ge lehrsamkeit den Rais ahnliehen Weisen der spateren Zeit") Nach der Einleitung zum Kamasastra war es Svetaketu, der das tausend Kapitel umfassende Lehrbuch der Lache, das Nandin vorgetragen hatte, auf die Halfte verkurzte Er war zu dieser Arbeit besonders berufen, weil er es gewesen war, der der freien Liebe, die einst unter den Menschen herrschte, ein Endo berestet latte Die Umstande, die dazu geführt hatten, werden Mbh 1, 122, 4ff erzahlt, und Yasodhara spielt in der Jayamangala auf diese Geschiehte an Sehr haufig wird Svetaketu im Satapathabrahmana und in den alteren Upanisads genannt, und in diesen zeigt sein Bild einen ganz eliarakten stischen Zug Immer tritt er als der junge Brahmane auf, der auf sein Wissen stolz ist und der zu seinem Sehmerz erfahren muß, daß er doch nicht das rechte Wissen besitzt

Deutheh zeigt sieb das Chändogya-Up 6,1,1ff 'Švetaketu war em Āruneya Zu ibmi sprach der Vater "Śvetaketu, begib dich in die Brah manenlehre Ein Mitglied unserer Familie, mein Lieber, pflegt micht, weil er meht studiert hat, gleichsam ein Brahmane nur dem Namen nach zu sein. Er gung mit zwölf Jahren in die Lehre und mit vierundzwanzig Jahren hatte er alle Veden studiert und kehrte hochmutig von Wissens dunkel erfullt und aufgeblasen zurück. Der Vater sagte zu ihm Svetaketu, da du, mein Lieher, so hochmutig, von Wissensdunkel erfullt und aufgeblasen bist, so hist du wohl auch die Lehre erfragt durch welche auch das Ungehörte ein selon Gehörtes, das Unverstandene ein Verstandenes, das Unerkannte ein Erkanntes wird?). Svetaketu muß zugeben, daß er eine solche Lehre nicht kennt und daß offenbar auch seine Lehrer sie nicht ge kannt haben da sie sonst sie ihm mitgeteilt haben wurden und er bittet dann den Vater, ihn zu unterweisen

de ') Auch Divyavad 632 wird er als vedischer Lehrer genannt Dagegen hat der 'in der Himmelswelt wolmende große Minn Svetaketu der in der Kädamberi (Bombay 1890, S 288 und öfter) als Vater des Pundarika erscheint, mit dem alten Svetaketu nur den Namen gemein

<sup>3)</sup> Buhler, SBE II, S \Lff, hat diese Notiz f\(\text{fur die Zeitbestimmung Apa}\) stambas benutzt Ein irgendwie sicheres absolutes Datum f\(\text{tur Svetaketu la\(\text{U}\) isich aber vorlaufig haum gewinnen

<sup>3)</sup> Vgl Deussen Sechzig Upanishads, S 154

350 Setaketu

In ahnhelier Lage erscheint Svetaketu in Chandogya-Up 5, 3, 1ff Svetaketu Āruneva kam zu einer Versammlung der Pancalas Zu ihm sprach Pravahana Jawali ,Knabe, hat dich dem Vater unterrichtet 94 "Jawohl, Ehrwurdiger", Weißt du, wohm die Geschöpfe von hier gehen?" Nem. Ehrwurdiger', Weißt du, wie sie wieder zuruckkehren ' Nem. Ehrwurdiger ', Weißt du, wo sich die beiden Wege trennen, der Götterweg und der Vaterveg '', Nein, Ehrwurdiger ', Weißt du, wie es kommt, daß iene Welt nicht voll wird '', Nein, Ehrwurdiger ', Weißt du, wie es kommt, daß bei der funften Spende das Wasser nienschliche Rede annimmt?" Nein, Ehrwirdiger ', Aber, wie konntest du dann von dir behaupten. daß du unterrichtet seiest. Denn wer diese Dinge nicht weiß wie kann der von sich behaupten, unterrichtet zu sein 34 Aufgebrucht 1) kam er zum Vater und sagte zu ihm ,So hast du also Ehrwurdiger ohne mich unterrichtet zu haben, behauptet, du hattest mich unterrichtet. Ein einfacher Rajanya hat mir funf Fragen vorgelegt, und von denen babe ich auch nicht eine einzige beantworten können". Der Vater gesteht dann, daß er sie selber nicht zu beantworten wisse und begibt sich zu dem König, um sich belehren zu lassen Diese Erzahlung findet sich, größtenfeils wortlich übereinstimmend auch Brhadaranyaka Up 6 2, 1ff

Em Seitenstuck bildet die Geschichte Kausitaki Up 1, 1 "Citra Gängyayanı wollte opfern und wahlte den Āruni zum Priester Der aber schickte ssinen Sohn Švetaketu mit dem Auftrag, das Opfer zu vollziehen Als er angekommen war fragte ihn Citra "Du Sohn Gautannas, gibt es einen verborgenen Platz in der Welt, an den du mich versetzen kannst, oder gibt es sonst noch einen Weg und kannst du mich in die Welt, zu der führt versetzen?" Er antwortete "Ich welß das mecht, ich will aber meinen Lehrer fragen Er ging zum Vater und fragte ihn So und so hat er mich gefragt, was soll ich antworten? Anch her erklart der Vater die Frage micht beantworten zu können und beide gehen dann zum König, im die Lehre zu empfaugen

Leise schimmert dieser typische Zug in dem Bild Svetaketus auch Sunklayana Srautavätra 16 29, 7 und sogar noch in der oben erwahnten Erzahlung des Mbh diurch. Als seine Uniter von einem freinden Brah manen weggeführt wird, gerat er in Zora und miß erst von dem Vater belehrt werden, daß das so Brauch sei. In diesem Falle dringt er freihelt nachhler mit seiner Anseitt durch

Es kann nun keinem Zweifel unterhegen daß der Setaketti des Jätaka imt dem Svetaketu der Upamends identisch ist Genau wie in den Upamends wird er in dem ersten Teil des Jätaka als ein junger, hochmutiger

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Agustah eigentlich erhitzt. Böhtlingk gibt es im PW und in seiner Über sitzung durch niedergeschligen wied r aber die einheimischen Lexikographen (sin he PW) geban für dynsta auch die Bedeutung Lrud f\u00e4a kupita an und diese scheint mit ir besser zu passen.

Brahmane geschildert Allerdings wird in der Prosaerzahlung ausdrucklich gesagt, daß er auf seine Kaste eingebildet gewesen sei tassa jätim nissäya mahanto mano ahosi Allein daß die Jataka Prosa eine spatere, oft falsche und unverstandene Wiedergabe der ursprungheh zu den Gäthäs gehörenden Erzahlungen ist, ist von anderen und mir selbst bereits durch so viele Beismele erhartet worden, - und es heßen sieh ehensoviele neue hinzufugen - daß auf diesen Widerspruch gar kein Gewicht zu legen ist. Beweisend sind allein die Gäthäs, und in diesen ist von irgendwelchem Stolze auf die Kaste keine Rede Es wird da nur gesagt, daß er vieles noch nicht gesehen und gehört habe (bahum pr te adritham assutañ ca), und daran knupft sich die Belehrung über die disas Die Situation ist also genau die gleiche wie in den Upanisads Setaketu hat sich, auf sein Wissen stolz, anheischig gemacht, die Frage zu beantworten, er hat es nicht gekonnt und wird nun nachtraglich über die richtige Antwort belehrt. Aus dem ersten Pada von G 1 mā tāta Lughi na hi sādhu Lodho, gelit weiter hervor, daß er üher seine Niederlago in Zorn geraten ist. Auch das stimmt zu der Schilderung der hrahmanischen Quellen Dort kommt er, als ihm seine Unwissenheit ge zeigt ist, ayasta zu dem Vater und macht ihm Vorwurfe, und im Mhb sucht ıhn der Vater fast mit denselben Worten zu heruhigen wie im Jātaka mā tāta koram kārsīs tram (1, 122, 14) Da m der hrahmanischen Literatur stets der Vater der Lehrer des Svetaketu ist, so ist es mir höchst wahrscheinlich, daß auch der Sprecher der beiden ersten Gathas nicht ein heliehiger disäpämolkhäcariyo in Benares ist, sondern der Vater, und daß hier wie so oft der Prosaverfasser nach der Schablone gearheitet hat Be weisen laßt sich das freiheh nicht da die Anrede täta naturlich auch von dem nicht verwandten Lebrer gebraucht werden kann. Andererseits hahen wir keinen Grund zu bezweifeln, daß der Fragensteller ein Candāla war Das ist ein viel zu individueller Zug, als daß man dem Prosaverfasser zutrauen konnte, ihn selbstandig erhinden zu haben. Die Niederlage des Setaketu wird auch noch viel drastischer und empfindlicher, wenn er einem Angehörigen der medrigsten Kaste unterhegt, und es ist zu beachten, daß es sich bei der Frage nicht um vedische Weisheit handelt, sondern um eine Sache, die auch ein Candala wissen konnte

In dem zweiten Teil des Jataka sieht der Prosaerzahler den Kernpunkt der Geschichte in der Heuchelei des Setaketu. Nach dem Paccupprunatathut) und dem Samodhäna erzahlt der Buddha das Jätaka in bezug auf einen Mönch (kuhakubhilkin), der in henchlerischer Absicht, um sieh des Leibes Nahrung und Notdurft zu verschaffen in den Orden eingetreten ist. Dieser Mönch war einst Setaketu der sich danials sehon ebenso betrug wie heute. Diese Tendenz der Erzahlung tritt auch in der Prosa des Atlta vatthu hervor. Setaketu inszeniert darnach die Bußubingen nur, um den

<sup>1)</sup> Die Geschichte wird im Paccuppannavatthu von Jät 497 erzählt. Jät 377 wird auf jenes Jätaka verwiesen

352 Setaketu

König für sieh und seine Genossen gunstig zu stimmen Allein in den Gäthäs ist davon wiederum nicht das Geringste zu bemerken. G. 3 mill. wie aus der Anredo raig in der Antwortstrophe hervorgeht, von einem Könug gesprochen sein, der sieh erkundigt, oh die Brauche, die er eine Anzahl von Brahmanen ausfuhren sieht, wirklich zur Erlösung fuhren Eine zweite Person antwortet ihm in G 4. daß irdisches Wissen nicht die Erlösung bringe, wenn es nicht mit gutem Wandel verbunden sei. Eine dritte Person - und die ist iedenfalls Setaketu - zieht daraus den Schluß (G 5), daß das Vedastndrum vollstandig nutzlos en und daß es einzig auf den rechten Wandel ankomme Allein die zweite Person belehrt ihn daß diese Ansicht falsch sei Vedastudium wie rechter Wandel führen zu einem Ziel, aber es ist nicht das gleiche, und höher ist der Lohn den rechter Wandel hewirkt Esfindet sich also auch nicht die leiseste Andeutung eines heuchlerischen Benehmens des Setaketu. Die Rolle, die er hier spielt ist vielmehr genau die gleichowie in der Candala Geschichte und in den brah manischen Erzahlungen Setaketu zeigt auch hier, daß er nicht die rich tige Erkenntnis besitzt und muß es sieh gefallen lassen daß seine Ansichten widerlegt werden Ich halte daher die ganze Geschichte von der Heuchelei des Setaketu fur spatere Erfindung Auch der Aufenthalt des Setaketu ın Takkasıla ist sieherlich unursprunglieh, dieses Studium in Takkasıla gehört zu den standigen Requisiten des Prosaverfassers Zweifelhaft ist es ferner oh der Konig dem die Gatha 3 in den Mund gelegt ist, der König von Benares ist da im Anfang gesagt ist, daß sieh die Begebenheit zutrug, als Brahmadatta zu Benares regierte, mußte es dieser Marchenköme sein. der uberall einspringt, wo der Prosaverfasser einen König braucht. In den brahmanischen Quellen tragen Setaketus fürsthehe Bekanntschaften individuellere Namen Pravahana Jaivah und Citra Gangvayani sind schon erwahnt. Sat Br 11, 6, 2, 1 kommt er mit Janaka von Videha zu sammen und zu diesem geht er zusammen mit seinem Neffen auch in der Erzahlung Mbli 3, 132 Der strikte Nachweis, daß hier eine bestimmte Persönlichkeit durch den farblosen Brahmadatta ersetzt ist, laßt sich aller danes meht fuhren, dagegen hillt sich tatsachlich zeigen daß der Sprecher von G 4 und 6 meht ein beliebiger Puroliita des Königs, sondern der Vater des Setaketu ist, der hier also genau wie in der Chandogya und Brhad aranyaka Upani ad als Lehrer de- Sohnes nuftritt. Den Beweis hefert das Uddālaka Jūtaka (487)1)

Der Inhalt dieses Jätaka ist wie folgt?) Als Brahmadatta zu Benares regiert, ist der Bodhisattva sein Purohita Eines Tages erblickt er auf einem Spaziergang im Park eine schone Heture Fr verliebt sieh in sie und wohnt hir bei. Die Hetäre ist sieh sofort darüber klar, daß sie emp

<sup>1)</sup> Der interessanten Notiz über die Mahantatarakas weiß ich leider nichts hinzuzufügen

<sup>2)</sup> Fine Chersetzung des Jätaka auch bei Fick, Sociale Gliederung S 13ff

Setaketu 353

fangen hat, und teilt dem Purohita mit, sie wurde dem Kinde den Namen des Großvaters geben¹) Dem Purohita behagt der Gedanke nicht, daß das Kind der Hetare seinen Familiennamen tragen sollte, und er hefielilt ıhr, das Kınd Uddālaka zu nennen, da sie es unter einem Uddālahaum empfangen hahe Außerdem giht er ihr seinen Siegelring mit der Weisung, ihn, wenn sie eine Tochter gebaren wurde, zu verkaufen und aus dem Erlös das Kind aufzuziehen, wenn sie aber einen Knahen gebaren sollte, so solle sie ihn, wenn er herangewachsen sei, mit dem Ring zu ihm schicken Die Hetare hringt einen Knaben zur Welt und nennt ihn Uddalaka Als er herangewachsen ist, fragt er die Mutter nach seinem Vater, und als er hort, daß es der Purohita sei, faßt er den Entschluß, die Veden zu stu dieren Die Mutter uhergiht ihm den Ring und das Lehrgeld, und er begiht sich zu einem weltberuhmten Lehrer nach Takkasilä. Von luer ah ist der Gang der Ereignisse derselbe wie im Setaketu-Jātaka Uddālaka schließt sich einer Schar von Asketen an, und da er alle an Wissen überragt, wird er bald dir Oberhaupt Er überredet sie, aus dem Walde in die Nahe mensch licher Ansiedlungen zu ziehen, und endlich kommen sie nach Benares. wo Uddālaka die Gunst des Konigs durch die Vorfuhrung der Bußuhungen zu gewinnen sucht. Es entwickelt sich dann dasselbe Gesprach zwischen dem König, dem Purchita und dem Asketenlehrer, die ersten vier Gathas sind mit G 3-6 des Setaketu Jātaka identisch. Aher das Gesprach geht hier weiter Es heißt 'Als Uddālaka das hörte, dachte er bei sich "Ich kann diesem nicht feindlich gegenüberstehen. Es ist unmöglich, daß er meht Liebe empfinden sollte wenn ihm gesagt ist 'Das ist dem Sohn' Ich werde ihm mitteilen, daß ich sein Sohn hin "Und so sprach er die funite Gatha

bhaccā mātāpītā bandhū yena jāto sa yera so | uddālako aham bhoto sotthiyākularamsako ||

"Zu erhalten sind Vater und Mutter, Verwandte, von wem man erzeugt ist, der ist man seibst Ich Uddälaka, gehöre dir"), ich, der ich aus der Familie von Veda Gelehrten stamme."

Der Purohita sagte 'Bist du wirklich Uddälaka" 'Ja', sagte er 'Ich habe demer Mutter ein Erkennungszeichen gegeben, wo ist das" 'Hier, Brahmane', und damit gab er ihm den Siegelring in die Hand Der Brahmane erkannte den Siegelring und sagte 'Du bist sicherlich ein Brahmane, keinst du aber auch die Eigenschaften eines Brahmanen', und nach den Eigenschaften eines Brahmanen ', und nach den Eigenschaften eines Brahmanen fragend sprach er die seehste Gäthä

'Wie ist denn einer ein Brabmane' Wie ist er em Vollendeter' Und wie findet die vollkommene Erlösung statt' Warum wird er tugendhaft genannt'

2) Der Kommentar scheint bhots statt bhoto gelesen zu haben

<sup>1)</sup> ayyakassa näman karomiti, aber das birmanische MS hest assa kim, sodaß die richtige Lesart vielleicht doch assa kim näman karomiti ist

354 Sctaketu

Uddālaka antwortet (G 7)

'Das Feuer beiseite werfend und wieder nehmend<sup>1</sup>), Wasser sprengend, opfernd, errichtet der Brahmane den Opferpfosten Ein Brahmane, der so handelt, hat Frieden Darum nannte man ihn den tugendhaften'

Der Puroluta wendet sich gegen diese Ansicht (G 8)

'Durch Besprengen entsteht niebt Reinheit'), nicht dadurch wird der Brahmane ein Vollendeter, nicht dadurch entsteht Langmut und Sanftmut'), ein solcher ist nicht vollkommen erlöst'

Nun gibt Uddālaka die an ihn gestellte Frage dem Purchita zuruck (G 9) und erhalt die Antwort (G 10)

'Ohne Feld und Verwandtschaft, ohne Habe, ohne Verlangen, frei von der Sunde der Begierde, frei von Begierde nach dem Sein — ein Brahmane, der so handelt, hat Frieden Darum nannte man ihn den tugendhaften'

Uddālaka erwidert (G 11)

'Ksatriyas, Brahmanen, Vaisyas, Südras, Candālas und Pulkasas, sie alle sind sanftmutig, sieh selbst bezwingend, sie alle sind vollkommen erlöst — gibt es unter all diesen, wenn sie zur Ruhe gelangt sind, einen, der besser, oder einen, der schlechter ware "

Der Purchita verneint, daß solche Unterschiede bestanden (G 12),

da wendet sich Uddalaka gegen ihn (G 13)

'Ksatriyas Brabmanen, Vaisyas, Sūdras, Candālas und Pulkasas, sie alle sind sanftmutig, sich selbst bezwingend, sie alle sind vollkommen erlotst, unter all diesen, wenn sie zur Rube gelangt sind, gibt es keinen, der besser oder der schlechter ware — dann ist es also mehtis mit dem Brahmanentum, zu dem du dich bekennst, nichts mit der Herkunft aus einer Familie von Veda Gelehrten?

Der Purchita belehrt ihn (G 14, 15)

Em Vimana ist mit verschieden gefarbten Tuchern bedeckt, aber die Farbe haftete nicht an dem Schatten dieser Tucher

'Ebenso ist es bei den Menschen Wenn die Menschen rein sind'), fragen die Frommen, ihre Tugend erkennend, nicht nach ihrer Kaste'

'Uddālaka aber konnte darsuf nichts erwidern und setzte sich ohne Gegenrede nieder Di sagte der Brahmane zu dem Kong "Großer Kong, alle diese sind Heuchler, sie werden noch ganz Jambudvīpa durch ihre Heuchielei zugrunde richten Befiehl dem Uddālaka, dis Asketentum

i) niromkatid ogjun åddga. Die Werte scheinen sich auf die Manipulationen bij Opfir zu beziehen, sind aber wahrscheinlich verleigt. Der Kommentar erklart invantarim kated ogjun gahrtet parteurah, diese Fikluring von invankated ist aber natürlich unmöglich. So urteilt auch Pick, der übersetzt. von sich stoßend (alle willehen Gelanken) das Fuer mit seh nehmend?

<sup>2)</sup> suddht, da die Handschriften suddhim, suddhi haben, ist wohl suddhi zu lesen

<sup>2)</sup> na khanti na pr soraceam, die Text est vielkieht nicht in Ordnung

<sup>4)</sup> evameran manussesu sadd supplants minard, seh leso evamera und yadd, wio auch der Kommentar gelesen zu haben seheint

Setaketu 355

aufzugeben, und mache ihn zum Unterpurchnta, den ubrigen befiehl das Asketentum aufzugeben und gib ihnen Schild und Waffen und mache sie zu Dienern', Gut, Lehrer', sigte der König und tat so Seitdem dienten die dem Konige'

Lassen wir die Geburtsgeschichte und alles, was damit zusanimen bangt, zunachst einmal beiseite, so sind die Ahnlichkeiten zwischen diesem und dem Setaketu Jataka unverkennbar Das Gesprach zwischen Uddalaka und dem Purchita bewegt sich, auch abgesehen von den direkt identischen Stropben, genru in denselben Bahnen wie das zwiseben Setaketu und dem Purchita Uddalaka beantwortet die Frage nach dem wahren Brahmanen falsch (G 6, 7) Wie der Purchitaihn vorher (G 1-4 = Setaketu Jātaka G 3 bis 6) belehrt hat, daß vedische Gelehrsamkeit nicht das hochste Ziel sei, so setzt er ibm hier ausemander (G S, 10), daß auch vedischer Werkdienst meht den Seelenfrieden bringe, sondern allem Freiheit von Leidenschaften zur Erlösung fuhre Und als Uddalaka auf seme Frage (G 11) hören muß. daß es unter den Tugendhaften und Erlosten keine Kastenunterschiede mehr gebe (G 12), da balt er dem Puroluta vor, daß dann sem Brahmanen tum wertlos ser Allem wieder wird ihm gezeigt, daß seine Ansicht falsch 1st Die Kastenunterschiede sind vorhanden und notwendig aber für die. die reinen Wandels sind, sind sie belanglos, das scheint der Sinn der beiden letzten Gatbas des Purchita zu sein Uddalaka spielt hier also genau die selbe Rolle wie Setaketu, und die Bedenken die sich gegen die Unur sprunglichkeit der Prosa des Setaketu Jätaka erheben, drangen sich auch hier auf Von irgendwelcher Heuchelei des Uddalaka auf die der Prosa verfasser den Nachdruck legt und auf die auch in der sebon erwahnten Erzahlung des Paccuppannavatthu lungewiesen wird ist in den Gathas wiederum nichts zu spiren. In beiden Jatakas wird vielmehr ein junger, streng vedaglaubiger Brahmane von der Irrigkeit seiner Ansiehten über zeugt Zieht man nun weiter in Betracht, daß tatsachlich vier Gathas der beiden Jatakas identisch sind und daß diese nieht etwa nur aus Formeln, wie sie in der Gatha Poesie ublich sind, bestehen sondern wesentliche Momente der Erzahlung enthalten, so muß man zu der Vermutung kommen daß die beiden Jätakas uberhaupt ursprungheh ein zusammenhangendes Ganzes bildeten. Dem seheint nun G 5 zu wider sprechen

Die erste Hilfte dieser Strophe ist so, wie sie dasteht, in diesem Zu sammenhang völlig unverstandlich wenn auch die Verderbnis verhalt mismaßig alt sein muß, da der Verfasser des grammatischen Kommentars offenbar ebenso las wie unsere Handschriften. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß die erste Halfte des Verses identisch ist mit der ersten Halfte der ersten der beiden Strophen die die himmlische Stimme zu Dusyanta sprach als er sieh weigerte den Sohn der Sakuntalä als seinen Sohn anzuerkeinen (Vibl. 1, 74, 110f.)

356 Setaketu

bhastrā mātā pituh putro yena\*) jātah sa eva sah | bhara siaputram dusyanta mātamamsthāh šakuntalām ||

Das ist eine alte beruhmte Strophe Sie findet sich noch Mbh 1, 95, 30, wo sie als anwamśaśloka bezeichnet wird, Haritamśa 1724, Väyupu rāna 2, 37, 131, Matsyap 49, Visnup 4, 19, Bhāgavatap 9, 20, 21°) Es ist also auch in der Gāthā zu lesen

bhastā<sup>2</sup>) mūtā pītā bandhu yena jāto sa yera so | uddālako aham bhoto sottkīyākularamsako ||

'Ein Schlauch ist die Mutter, der Vater der Verwandte, von wem man erzeugt ist, der ist man selbst Ich, Uddälaka gehöre dir 1), ich, der ich aus der Tamilie von Vedagelehrten stamme

<sup>1)</sup> C falsch tena

n In der nachepischen Literatur beginnt der Vers stets mot

å blastrå (Vayup falsch blattå) was durch die G

talsan langere Lesart erwiesen wird. Die ubrigen Lesarten sind für unseren Zweck befanglos.

<sup>3)</sup> bhasti ist in der Abhulhanappadipika überhefert und kommt z B Thera gathā 1151 vor Unmöglich ist es aber meht daß es die Ardhamägadhi Form des Wortes ist und daß die echte Pali Form aus der bhaced entstellt ist, anders lautote 4) vgl. pituh putro in der Sanskrit Strophe

<sup>4)</sup> Vgl pituh putro in der Sanskrit Strophe
4) Nghadar Up 6, 5, 1, Mbh 1, 122, 9f Der Vater heißt Uddalaka Aruni

s) Britadar Up 0, 0, 1, 100 1, 122, 91 Der Vater heute Uddanka Arum Ait Br 9, 7, Chändegya Up 3 11 4, 5 11 2, 5, 17, 1, 6 8 1, Brindar Up 3, 7, 1, 6 3, 7, 6 4 4 Naciketas (Näciketa) et nach Käth Up 1, 10, 11 der Sohn des Gau tama Audd'likki Arum, nach Wish 13, 71, 27 der Sohn des Uddälak;

n) Dreser Unterschied in der Benennung im Sat Br ist naturheh kein Zufüll in zeigt sich auch hier wieder, daß die Bucher 1—9 von anderer Hand herruhren ist 10—14 in 10—14 in 10—14 in 10—14 in 10—14 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in 10—15 in

als 10<sup>-1</sup>. Uddálaki für Auddálaki in Albh 13-71-2f. 7u beachten ist auch daß 1<sup>1</sup> Vgl. Uddálaki für Auddálaki in Albh 13-71-2f. 7u beachten ist auch daß der Namo des Kometen der Brhatsarplutä 11, 27 Svetaketu ist, bei Parášara Uddú der Namo des Kometen der JRAS A. Ser V, S-71 Jaka Svetaketu lautet, siehe Kern JRAS A. Ser V, S-71

War Uddalaka garmcht der Name des jungen Brahmanen, sondern vielmehr des Vaters, so muß naturheh auch die ganze Geschichte von der Benennung nach dem Baume, unter dem er empfangen wurde, auf das Konto des Prosaverfassers gesetzt werden. Die brahmanische Tradition über die Eintstehung des Nämens lautet denn auch ganz anders. Nach Mbh. 1, 3, 22ff war Äruni Päücälya der Schuler des Dhaumya Äpoda. Er erhielt von seinem Lehrer den Auftrag, eine lecke Stelle in einem Damm zu verstopfen, und tat das mit seinem eigenen Leibe. Als der Lehrer ihn rief, verließ er die Stelle und öffnete dadurch das Locb (kedärakhandam vidäryotthiah), daher nannte ihn der Lehrer Uddälaka

Aber auch das, was in dem Jātaka eng mit der Namensgebung zu sammenhangt, die Übergabe des Siegelringes an die Mutter usw , ist sicherlich unursprunglich Die Erzahlung beruht hier offenbar auf dem Katthabari Jātaka (7)1), wo sie wiederum eine Reminiszenz an die Sakuntalā Sage ist Daher erklart es sich auch, daß die Erkennungsszene, die zu der G 5 er zahlt wird, so völlig im Sande verlauft, irgendwelche Anderung in der Behandlung des Setaketu durch den Vater tritt is gar nicht ein. Wie die Prosserzahlung zwischen G 4 und 5 des Uddalaka Jataka ursprungheb lautete. laßt sich naturlich nicht mit Sicherheit feststellen, wahrscheinlich herief sich Setaketu einfach auf seine Ahstammung, um zu heweisen, daß er veipflichtet sei, am Veda Studium festzuhalten. Daran knupfte sich dann das Gesprach über den wahren Brahmanen. Eines geht allerdings aus der Gathā hervor, wovon die brahmanischen Quellen nichts berichten die Mutter des Setaletu gehörte offenbar nicht der Brahmanen Kasto an Ob sich dieser Zug der Sage erst spater unter dem Einfluß der Sage von der freien Liebe, die ja bis auf Setaketu unter den Rsis bestand, gebildet hat, oder ob hier alte Tradition vorliegt, ist kaum zu entscheiden?) Bemerken will ich nur, daß in Amitagatis Dbarmaparikså 14, 92ff 3) erzahlt wird, wie Candramati, die Tochter des Konigs Raghu, auf übernaturliche Weise von dem Asketen Uddālaka emen Knaben, Nagaketu oder Nakaketu, empfangt, den Uddaluka als seinen Sohn erkennt. Nagaketu scheint eine Vermischung aus Nāciketa4) und Svetaketu zu sein. Hier schimmert also vielleicht die Überlieferung von der illegitinen Abkunft des Svetaketu noch durch

Die vollkommene Umwissenheit des Prosaverfassers über das Verlaitins von Setaketu zu Uddīlaka gibt ins aber auch einen Fingerzeig, wie man bei der Sammlung der Jätakas dazu kam, die Geschichte in zwei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Ahnlichkeit zwischen den beiden Erzahlungen hat auch Dittoit erkannt <sup>1</sup>) Daß auch die brahmanische Überheferung Berspiele unchelicher Abkunftberuhmter Lehrer kennt, zeigt die Geschichte des Satyakāma Jäbala Chandogja Up 4, 4 Hf

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mironow, Die Dharmapariksa des Amitagati, 5 30

<sup>4)</sup> Siehe S 356, Anm 5

Jātakas zu zerlegen Der Sammler wußte offenbar ebensowenig wie der Prosaverfasser, daß der Uddälaka der siebenten Gāthā (487, 5) mit dem Setaketu der beiden ersten Gāthās (377, 1 2) identisch sei Um den Widerspruch zwischen den beiden Namen zu beseitigen, zerschmitt er die Gāthās und zwai genau da, wo es allem mögheli war, einnal vor der Gāthā, die den Namen des Uddālaka enthielt, und das andere Mal hinter der letzten Gāthā, die den Setaketu namte

Wenn aber schon die Sammler der Jätakas diese Gäthäs nicht mehr richtig verstanden, so muß es als höchst wahrscheinlich bezeichnet werden, nichtig verstanden ist die Brichting weisen inhalthehe Einzelheiten Lehrreich ist der Vergleich der beiden ersten Gathäs mit einem Text, der sicheillich micht zu den jungeren Erzeugnissen des Pilt Kanons zu rechnen ist, dem Singälovädasutta (31) des Digbani käya. Hier wird der Gedanke von den disäs, der den Gäthäs zugrunde hegt, ausführlich behandelt. Die zusunmenfassenden Strophen lauten (34)

matāṇtā dīsā pubbā acarīyā dakkhīnā dīsā | pultīdārā dīsa pacehā mitlumaceā ca ultārā || dāsakammakarā hetihā uddham samanabrāhmanā | etā dīsā namassevva alam atiho kule aihi?) ||

Man wird sich dem Eindruck nicht entziehen können, daß die Verse des Sutta in three pedantischen Systematik junger sind als die Gathas des Jätaka Schon die Erweiterung der Zahl der Himmelsgegenden auf sechs durch die Hinzufugung von Nadir und Zenith weist auf spateren Ursprung Die Verteilung der verschiedenen Kategorien von Peisonen auf die Himmels gegenden beruht iner auf Wortspielen und Symbolik Dei Kommentator zu Jät 377 wird recht haben wenn er sagt, daß die Eltern die östliche (puratthimā) Himmelsgegend seien weil sie fruher als die Kinder geboren seien (puttanam purimataram uppannatta) und daß der Lehrer als sudliche (dallhinā) Himmelsgegend gelte, weil er wurdig sei, Gabeil zu empfangen (dakkhineuyatta) Wenn die Eltern die b-tliche Himmelsgegend waren, so mußten naturlieh die Kinder die westliche sein und bei der Zuweisung der Sklavon und Diener an den Nadir, der Samanas und Brahmanen an den Zemth ist die Symbolik ohne weiteres klar. Die Gathas des Jataka haben von alledem noch nichts. Dort werden ganz heterogene Dinge zusammen gestellt die Eltern der Lehrer, die Hnusvater und die Erlösung Es wird gar meht der Versuch gemacht, der eigentheh nahe genng hegt, die einzelnen Hunmelsgegenden zu spezialisieren und der Lehrer ist dort sicherhich nicht der Suden denn seine Himmelsgegend wird pasattha genannt. Dies Beiwort gebuhrt aber der sudlichen Himmelsgegend gewiß nieht, prakasta ist, wie Rgveda Prätisäkliva 15 1 zeigt, der Osten Norden oder Nordosten adhyāsīno dišam ekām prašastām prācīm adieim aparājitām vā

<sup>&#</sup>x27;) Von dem Kommentar unter Jat 96 und 377 angeführt

Unter diesen Uinstanden ist die Frage nicht unberechtigt, ob denn die Gäthäs uherhaupt buddhistischen Ursprunges sind Auf einen buddhistischen Verfasser scheinen gewisse Ausdrucke in 487, 6-13 hinzuweisen, die der buddhistischen Terminologie angehoren, wie parinibbana, parinibbuta1), soracca, sorata, sutibhūta, auch apāya in G 1 wurde hierher gehoren, wenn es wirklich mit dem Kommentar in dem speziell buddhistischen Sinne verstanden werden milkte?) Allzuviel beweisen freiheh gerade diese Ansdrucke nicht, sie konnen auch Gemeingut der religiösen Terminologie der Zeit gewesen sein. Auf keinen Fall darf man für den buddhistischen Ursprung geltend machen, daß in den Gäthäs eine Geringschatzung vedischen Wissens hervortrete, die sich nur aus der Feindschaft der Buddhisten gegen den Veda erklaren lasse. In Wahrheit wird hier nur der Veda als das Niedrigere dem carana als dem Höheren gegenübergestellt. Diese Uberlegenheit des Wandels kommt aber auch in streng brahmanischen Schriften zum Ausdruck Man vergleiche z B mit den Gäthäs die Verse. die im Anfang des sechsten Kapitels von Vasisthas Dharmasästra stehen

- 1 Der Wandel (ācāra) ist sicherheh die höchste Pflicht für alle Wessen Selbst mit schlechtem Wandel behaftet ist, der geht in dieser und in jener Welt zugrunde
- 2 Nicht Kastenungen, nicht das Brahman, nicht das Agnihotra noch fromme Gaben können je den erretten, der einen schlechten Wandel führt, wenn er von hier abgeschieden ist
- 3 Den, der es an gutem Wandel fehlen laßt, können die Veden meht reimigen, wenn er sie auch samt den seehs Angas studiert hat Die Veden verlassen ihn zur Zeit des Todes wie Vogel das Nest verlassen, wenn ihnen die Schwingen gewachsen sind
- 4 Dem Brahmanen der es an gutem Wandel fehlen laßt, können alle Veden samt den seelis Angas und den Opfern so wemg Frende hereiten wie dem Blinden die Schönheit der Gattin
- 5 Nicht retten die Veden vor der Sunde den, der trugerisch Trug ubt, aber zwei Silben in rechter Weise studiert sind ein Brahman, das reinigt wie Wolken im Isa

Oder man vergleiche das Gesprach zwischen Dhrtarästra und Sanatsujäta im Sanatsujätija Mbli 5, 43, 3ff Dhrtarästra fragt Wer die Res und die Yajus kennt und wer den Samavedt kennt, wird der, wenn er Böses tut (påpām kurram)\*\*), von dem Bösen befleckt oder nicht befleckt \*\* Sanatsujäta antwortet "Nicht die Samans noch die Res und auch nicht die Yajus schutzen den Toren vor böser Tat (karmanah pāpāt), ich sago dir gewißlich die Wahrliet Nicht retten die Veden vor Sunde den, der

 $<sup>^{1})</sup>$  Hier in dem Sinne von 1 rlösung' erlöst gebraucht vgl<br/> Franke, Dighani kava S $179\,$  Anm $\,2\,$ 

<sup>2)</sup> In der Antwortstrophe (G 2) tritt aber emfach dukkha für apäya ein

<sup>3) \</sup>gl Jat 377 4 papans kammans kursteana

360 Setaketu

trugerisch Trug ubt Zur Zeit des Todes verlassen ihn die Veden wie Vögel das Nest verlassen, wenn ihnen die Schwingen gewachsen sind 'Da zweifelt Dhrtarästra ahnlich wie Sctaketu an dem Wert des Veda überhaupt Wenn die Veden ohne den Dharma nicht zu schlutzen vermögen, o Weiser, warum dann dies ewige Geschwatz der Brahmanen? In der Antwort werden dann allerdings andere Punkte liervorgehoben als in den Gäthäs

Es soll kemeswegs gelengnet werden, daß Buddhisten und Brahmanen mit dem carana oder acura aus den ihnen vertrauten Gedankenkreisen heraus etwas verschiedene Vorstellungen verbanden. Gewiß schließt der ācara, wie Buhler bemerkt1), auch die Beohachtung der vorgeschriebenen Brauche des taglichen Lebens em, Sitte und Sittlichkeit sind naturlich in dieser Zeit überhaupt nicht streng gesehieden. Und wie der Buddhist den Begriff des carana von dem Standpunkt seiner Dogmatik aus einzuengen geneigt ist, zeigt die Erklarung des Kommentars caranam saha silena attha samāpattiyo, silasamāpattisamkhūtam caranam, usw Mir scheint, daß man hier neuen Wein in alte Schlauche gegossen hat Mir scheint es un verkennbar, daß Brahmanen und Buddhisten hier auf gemeinsamem Boden stehen Jene Verse sind der Niederschlag der großen ethischen Bewegung, die. sicherlich als Reaktion auf das immer mehr erstarrende vedische Opfer- und Formelwesen, alle Kreise des Volkes ohne Unterschied des Be kenntnisses ergriff, und die fur uns den greifbarsten Ausdruck in dem Dharma des Asoka gefunden hat

Da, wie wir sahen, die Buddhisten schon in früher Zeit unsere Gäthas meht mehr richtig verstanden, und da an anderen Stellen unzweifelhaft vorbuddhistische Gathas in die Sammlung aufgenommen sind, so bin ich geneigt wenigstens die ersten sieben Gathas die den Grundstock der Erzahlung bilden als vorbuddhistisch anzusehen, der Schluß mag spatere Erweiterung sein Aber auch wer an dem buddhistischen Ursprung samtheher Gathas der Svetaketu Geschichte festhalt, wird ihre nahen Bezie hungen zu der brahmanischen Literatur zugeben mussen. Der Held der Geschichte ist nieht eine Gestalt der epischen Sage, sondern eine Personhehkeit, deren Andenken in der vedischen Tradition lebt. Gleichwohl wird er hier genau so gezeichnet wie in der vedischen Literatur, nur ist die Auf fassung in der Geseliichte der Begegnung mit dem Candala derber und leise humoristisch Ahnliches laßt sich bei anderen Jatakas nachweisen Auch die Umgebung in der er auftritt, ist die gleiche wie im Veda, hier wie dort ist es ein König und der Vater, der zugleich sein Lehrer ist. Die außere Einkleidung der vorgetragenen Lehren ist, wenn wir von dem Unterschied zwischen Gathas und fortlaufenden Versen abschen die des epischen Samvada, wie hier Setaketu und sein Vater, so unterhalten sich ım Epos Könige und Rsis über Fragen des Dharma Die Formeln sind zum Teil die des vorepischen Akhyana, dem Iharanna patela panka

<sup>1)</sup> SBF XIV, S 34

dantā dummukkharūpā ye 'me japantı (377, 3, 487, 1) vergleicht sich Suparnādhyāya 16, 5 rajasialo jatilak pankadanta unnītašikho tadati satyam eta') So scheint mir auch das Setaketu und Uddālaka-Jātaka zu beweisen, daß wirm der Gāthā-Dichtung der Jātakas das Bindeghed zwischen vedischem Ākhyāna und epischer Poesie erkennen durfen

# Zu den Upanişads.

### I. Die Samvargavidya.

- 1 Übersetzung von Chändogya-Upanisad 4,1-3
- 1. 1 J\u00e4nasruti Pautr\u00e4yana war ein Mann, der aus glaubiger Hingabe spendete, viel schenkte, viel kochen he\u00df Er lie\u00df uberall Speisehallen bauen, in der Hoffnung, da\u00e8 die Leuto uberall bei ihm essen wurden
- 2 Nun flogen einmal in der Nacht Ganse vorüber Da sagte eine Gans zu einer (anderen) Gans so 'Aufgepaßt' Du Barenauge! Du Baren auge! Ein Licht gleich dem des Jänasrut Pauträyans hat sich über den Himmel verbreitet Streife nicht daran, damit es dich nicht verbreinet? 3 Da erwiderte ihr die andere 'Was ist denn der, daß du von ihm als einem solchen redest, wie wenn er der Vereiniger Raikva ware!' 'Was nun (diesen Raikva betrifft), inwiefern ist er der Vereiniger Raikva?' 4 'Gleich wie dem Krta, wenn man mit ihm gesiegt hat, die niedrigeren Wurfe zugerechnet werden, so wird ihm alles das zugerechnet, was immer die Geschöpfe Gutes tun, wer das weiß, was der weiß, den habe ich so bezeichnet'
  - 5 Das hörte Jänasruti Pautrayana Auffahrend sagte er zu dem Truchseß 'Heda, sagst du, wie wenn er der Vereimger Raikva ware?' 'Vas nun (diesen Raikva betrifft), inwiefern ist er der Vereimger Raikva 'e G' Gleichwie dem Krta wenn man mit ihm gesiegt hat, die niedrigeren Wurfe zugerechnet werden, so wird ihm alles das zugerechnet, was immer die Geschöpfe Gutes tun, wer das weiß, was der weiß, den habe ich so bezeichnet.'
  - 7 Der Truchseß kehrte nachdem er (ihn) gesucht hatte, zuruch 'Ich habe (ihn) micht gefunden 'Da sagte (Jänasruti) zu ihm 'Wo man einen Brahmanen sucht, da suche ihn auf 'S Jener setzte sich zu einem, der sich unter einem Lastwagen den Grind kratzte Er redete ihn an 'Ehrwurdiger, bist du etwa der Vereiniger Raikva'' 'Der bin ich', antwortete er Der Truchseß kam zuruch. 'Ich babe (ihn) gefunden '
  - 2. 1 Da nahm Jānaśruti Pautrāyana sechshundert Kuhe, einen Niska (Goldes und) einen Wagen mit webbliehen Maultieren und ging damit wieder (zu Raikva) lun Er redete ihn an 2 'Raikva, hier sind sechishundert Kuhe lucr ist ein Niska (Goldes), hier ist ein Wagen mit weibliehen Maultieren Lehre niich, Ehrwurdiger, die Gottheit, die du als Gottheit

<sup>1)</sup> Auch das rejasvalah kehrt in den Gathäs wieder, Jat 495, 17 parulhalaccha nakhaloma pankadanid rejassira, Jat 496, 9 parülhalacchanalhalomam pahla dantam rejassiram

verehrst!' 3 Da erwiderte ihm der andere 'Ich laehe über dieh, du Südra Behalte (das nur) mitsamt den Kuhen'

De nahm Janasruti Pautrājane zum anderenmal tausend Kiihe, einen Niska (Goldes), einen Wagen nit weiblichen Maultieren und seine Toehter und ging damit wieder (zu Raikea) hur 4 Er redete ihn an 'Raikea, hier sind tausend Kiihe, hier ist ein Niska (Goldes), hier ist ein Wagen mit weiblichen Maultieren, hier ist eine Gattin (für dieh), hier ist ein Dorf, in dem du weilest Lehre miell doch, Ehrwirdiger!" 5 Da sigte er, indem er ihr Gesieht emporhob Teh liche über diese (Kiihe), du Südra Mit diesem Gesieht allein wurdest du dir Beachtung ersebwindelt haben 'Raikeaparna heißt jener (Ort) im Land der Mahävrsas wo er bei ihm wohnte Er verkundete ihm

- 3. 1 Der Wind furwahr ist ein Zusammenbringer Wenn das Feuer ausgebt, so ist es der Wind, in den es eingeht Wenn die Sonne untergelit, so ist es der Wind, in den sie eingeht Wenn der Mond untergeht, so ist es der Wind, in den er eingeht 2 Wenn das Wasser austrocknet, so ist es der Wind, in den es eingeht Denn der Wind ist es, der ille diese zusam menbringt so in bezug auf die Gottheiten 3 Nin in bezug auf das Solbst Der Atem furwahr ist ein Zusummenbringer Wenn in schlaft, so ist es der Atem, in den die Rede eingeht, in den Atem geht das Auge ein in den Atom das Ohr in den Atem das Denkorgan Denn der Atem ist es, der alle diese zusammenbringt + Diese beiden so beschriebenen sind die zwoi Zusamaienbringer der Wind unter den Gottern, der Atem unter den Lebensaußertungen
- 5 Nun bettelte einmal ein Brahmanen Schuler den Saunaka Kapeya und den Abhipratärin Käkasseni an, wahrend sie sieh auftischen heßen Sie caben ihm mebts 6 Da sarte ein.

Vier Großmachtige verschlungt ein einziger Gott, der Huter der Weit – wer ist das? Ihn sebauen die Sterblichen nicht, Käpeya obwohl er vielfach wolnut, Abburprätärin

Wem diese Speise zukommt, dem ist sie nicht gegeben worden?

7 Das widerlegend trat Saunala Käpeya heran

'Die Seele der Götter, der Erzeuger der Geschöpfe, der goldzahnige Knuer, der Herr des Atems — groß sagen sie, ist seine Größe, weil er, oline gegessen zu werden, ißt, was nicht Spiese ist

Dalier vereliren wir, o Brahmanen Schiller, nicht dieses (Irdische) Gebt ihm (die Speise) um die er bettelt 8 Und sie gaben ihm

Jene so beschriebenen, funf auf der einen, funf auf der anderen Seite, die (zusammen) zehn ausmachen, die sind das Krta Dilier und die zelin, das Krta, die Speise in allen Himmelsgegenden Jene so beschriebene Viräj ist die Speiseverzehrerin. Von ihr ist alles dies mit den Zahnen gepackt. Alles dies ist für den mit den Zahnen gepackt der ist ein Speise verzehrer, wer solches weiß.

### 2. Erläuterungen.

4, 1, 1 Jānašrutir ha Pautrāyanah. Jānašruti wird von Śańkara richtig als 'Sohn des Janaśruta' (Janaśrutasyāpatyam) erklart; vgl. Pān. 4, 1, 95. Pautrāyana bezeichnet ihn, wie ebenfalls Sankara richtig bemerkt, als Enkel oder noch entfernteren Nachkommen des Putra (Putrasua nautrah Pautrāvanah); vgl. Pān. 4, 1, 100, Putra ist hier Eigenname1). Daß pautrāyana, wie Deussen annimmt2), ein Zusatz sein sollte, um Jānaśruti als Enkelsohn des Janaśruta zu bezeichnen, halte ich fur ganz unwahrscheinlich. Mit der Person des Jänasruti beschaftigen sich die Brahmasūtras 1, 3, 34 und 35. Das zweite3). Latrinatiagates cottaratia caitrarathena lingāt besagt nach Śankara, daß Jānaśrutis Zugehörigkeit zur Ksatriya-Kaste daraus hervorgehe, daß er nachher (4, 3, 5) mit Abhipratārin zusammen erwalint werde, der ein Mitglied der Familie des Ksatriya Citraratha sei, Allein erstens wird nirgends direkt gesagt, daß Abhipratärin ein Caitrarathi4) war, und die Grunde, die Sankara dafur anfuhrt, sind etwas fadenscheinig Zweitens aber besteht zwischen Janasruti und jenem Abhipratarin auch nicht der geringste innere Zusammenhang, der hier naturlich allem beweiskraftig sein konnte. Rāmānuja, der das Sūtra teilt (34 Leatriyatiagates ca; 35 uttaratra caitrarathena lingat), gibt fur die zweite Halfte dieselbe, nur besser formulierte Erklarung wie Sankara, und so mag das in der Tat der Sinn sein, den Bädarävana mit den Worten verband<sup>5</sup>). Uberzeugend ist aber diese Beweisfuhrung nicht Anders steht es mit den Grunden, die nach Ramanija in den Worten Leatrigatiagates ca angedeutet sind, namlich, daß Jānaśruti freigebig spendet (4, 1, 1), daß er einen Truchseß liate) (4.1.5ff) und dem Raikva ein Dorf schenkt

¹) Vedeśa sagt in seiner Padārthakaumudi Putrāganajoriāpatyam Pautrāganah. Ich habe dieses Werk (Bombay Śaka 1826) und die Chāndogyopanijatprakāšikā de-Ranga Rāmāmija (Ānandaśrama Samaskrtagranthāvali 63) gelegentheh für Wort erklarungen zitiert, wenn sie von Sankara abweichen. Em naheres Eingehen auf die Auffassungen der Viśastādvaitva- und der Dvaita Schule lag außerhalb des Planes dieser Arbeit.

<sup>3)</sup> Sechzig Upanishad's des Veda, Leipzig 1897, S 117 Dieses Werk ist im Obgenden stets gemeint, wenn nicht nahere Angaben gemacht sind. Ebenso bezieht sich M Miller stets auf die Übersetzung in Bd 1 der Saired Books of the East, Oxford 1879, Böhrlingk auf Khåndogjopanishad, kritisch herausgegeben und übersetzt von Oto Böhrlingk, Leipzig 1889. Die spateren Auflagen der Arbeiten Mullers (1900) und Denssens (1905) bieten, wenigstens für den hier behandelten Absehnitt, nichts Neues, ebensowenig (mit Ausnahme der sicher verfehlten Konjektur prumänkin in 1, 2) die Bernerkungen Böhrlingks, Ber. Saich's Ges. Wiss 40, 85.

<sup>3)</sup> Auf das erste werden wir spater zurückkommen

<sup>4)</sup> Diese Form mußte man eigentlich im Sütra erwarten

Sanz anders, aber völlig unbefriedigend, ist Madhvas Erklärung des Sätra
 Das wird auch von Saäkara im Kommentar zu Up 4, 2, 3 und nebenbei im

<sup>\*)</sup> Das wird auch von Sankara im Kommentar zu Up 4, 2, 3 und nebenbei Kommentar zum Vedäntasütra geltend gemacht

(4, 2, 4) Das letztere ist für sein Ksatrivatum beweisend, derartige Landschenkungen kann naturlich nur der König inachen

4.1.1 śraddhūdevah Das Wort ist nur hier belegt. Schon im PW wird vermutet, daß es ein Fehler für das in der Brähmann-Literatur öfter vorkommende sraddhådera sei und Böhtlingk hat in seiner Ausgabe in der Tat śraddhāderah in den Text gesetzt Die Anderung ist aber von vorn herem bedenklich, da man nicht recht einsieht, warum das gewöhnliche śraddhāderah zu śraddhāderah verderbt sem sollte Śraddhādera 'glaubig'1) paßt aber weiter auch durchaus nicht in den Zusainmenhang. Auf die Glaubickeit des Jānaśruti kommt es hier gar nicht an, sondern einzig und allem auf seine Mildtatigkeit. Daß Gaben aus sraddha gegeben werden, ist schon vedische Anschauung, RV 10, 151, 2

muam śraddhe dadatah muam śraddhe didasatah priyam bhojesu yajiasv idam ma uditám krdhi ||

Taitt Up 1,11,3 wird die Vorsebrift gegeben sraddhayā deyam aśraddhayādeyam Vor allem gilt die śraddhā von den Gaben beim Śrāddha opfer, das danach seinen Namen hat, wie die im PW angeführte Erklarung zeigt

pretam pitems ca niedišva bhojvam vat privam ātmanah sraddhaya diyale yatra tac chraddham parihirtitam") []

Aber auch in der buddhistischen Literatur tritt die Anschauung öfter zutage Mahav 8 22 wird eine Gabe ein saddhadeuvam genannt Saddha deynant bhojanant genießen die Samanas und Brahmanen nach Digh 1,1,11ff Jat 424 4 wird die Verheißung gegeben appam in ce saddahano dadats ten' era so hots sukhs parattha. Ich here danach keinen Zweifel, daß Sankara recht hat, wenn er sraddhådeyah erklart sraddhåpurahsaram eva brāhmanādibhyo deyam asyeti sraddhadeyah

4, I, I sariata eta me tsyantiti Sankara erganzt annam sariata eva me mamannam tesv alasathesu tasanio 'tsyanti bhoksyante. In der Ausgabe des von Ranga Ramanuja kommentierten Textes steht me 'nnam alsyanti sogar wirklich da Dis ist aber sicherlich eine spatere Anderung auf Grund der Erklarung Sankaras") Bohtlingh best retoyantile statt me 'tsyantile,

<sup>1)</sup> Die Verfasser des PW geben als Bedeutung für fraddhådera Gott vertraijend , glaubig, und sehen darin ein Kompositum mit verbalem Vorderghed eine Ansicht, der sich Wackernagel Altind Gr III S 316 angeschlossen hat Ich bezweifle daß sie richtig ist. Die Kommentare geben wie das PW bemerkt, braddhådera durch śrad tharat oder śraddhalu wieder Sie finden dann also nur dio Bedentung 'gl inbig', und das ist vollkommen richtig Sraddhådeva ist ein Bahuvriln 'der, dessen Gott (das Höchste) die éraddha ist, gebildet wie anriadera (RV 7, 104 14) 'dessen Gott die Lugo 1st', 'der Lugo ergeben', maradera (R1 7, 104, 24) dessen Götter die Wurzeln sind (Geldner, Glossar) Vgl auch aus der spateren Sprache Taitt Up 1, 11, 2 matrdero blara | purdero bhara | acaryadero bhara | atuladero bhara und ans dem Pali Jat 489, 21, Samyuttan Bd I, S 86 sassuderd patibbata

<sup>\*) \</sup>gl Ollenberg Rel d = \eda \ 565, Anm 3

<sup>2)</sup> Vgl die Änderung von pradläleir zu pradhäleid in 4,1,2

er nimmt an der Ellipse Anstoß, da der Genitiv hei ad sonst stets der partitive sei und es uberdies naturlicher erseheine, die Herhergen zunachst als Nachtasyle, nicht als Verpflegungsanstalten anzusehen Ob ad in der vedischen Prosa noch mit dem partitiven Genitiv verbunden wird, hezweifle ich, jedenfalls ist mir ein Boleg nicht bekannt. Aber auch der zweite von Bohtlingk angefuhrte Grund ist nicht stichhaltig, avasatha wird in der alteren Literatur gerade von den Gehauden gebraucht, in denen Speisungen statt finden So wird z B AV 9, 6, wo die Bewirtung mit Speise und Trank, um ihre Verdienstlichkeit zu empfehlen, als ein Opfer ausgedeutet wird, zunachst von der Herstellung von arasathas gesprochen, die der Herstellung des Opferschuppens und der Havirdhanas gleichkommt (V 7 yad aua sathán kalpayanti sadohavirdhanány erá tat kalpayanti)1) So spricht ge rade im Gegenteil der Ausdruck ausathan mapayamcakre für die Richtigkeit des atsyanti Bölitlingks Konjektur ist aber noch aus einem anderen Grunde ganz unwahrscheinlich Wenn in dieser sonst so uheraus knapp gehaltenen Erzahlung ausdrucklich erwahnt wird, daß Janasruti avasathas errichtete und sogar angegeben wird, warum er das tat, so geschieht das sicherlich nicht ohne Absicht Und mir scheint es völlig klar, daß hier schon auf den Gegensatz hingewiesen wird, in dem Janasrutis Denken zu der Samvarga lehre steht, die ihm spater mitgeteilt wird. Diese Lehre gipfelt in dem Satz, daß der Wissende ein Speiseverzehrer ist, daß er alles luer ißt, wahrend Janasruti mit seiner Wohltatigkeit nur erreicht, daß alle von ihm essen Schließlich laßt sich zeigen daß der Ausdruck me 'tsyantı auch sprachlich richtig ist Ait Br 2, 9, 6 heißt es sariābhir va esa deratābhir ālabdho bharate yo dil sito bharate tasmad ahur na dil sitasyashiyad etc. Sayana sagt richtig diksitasya grhe nāsnīyāt Aš und ad mit dem Genitiv einer Person heißen also 'in jemandes Hause, bei jemandem essen'2)

4, 1, 2 hamsāh Sankara versteht darunter Rsis oder Götter, die die Gestalt von Gansen angenommen hahen rsayo detatā tā rājho 'nnadāna gunais tositāh santo hamsarupā bhūtrā') Das ist rationalistische Deutung, wenn auch im Grunde das Wunder nur durch ein noch größeres Wunder erklart wird Die Ganse sind hier naturlieh genau solche Vogel wie die goldenen Ganse, die der Damayantī von dem schlonen Nala erzahlen Die Upanisad Diebtung verschmaht solche Mychenmotive noch nicht Baka Dātblya hort die hungrigen Hunde den Udgitha singen (1, 12, 1ff), und dem Satyakāma Jābāla mussen ein Ster, das Feuer, eine Gans und ein Taucher die Gelieminisse des Brahman verkunden (4, 5, 1ff)

<sup>1)</sup> Vgl auch Sat Br 2, 3 1, 8f , 3 9, 2, 7, Brh Ar Up 4 3, 37

<sup>2)</sup> Vgl Delbruck, Altınd Syntax, S 9

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) R kccana mahātmāno nnadānādīgunas toştā bhuteā hamsarūpāh santah, V devahamsah Die Vorstellung st dem Mittelalter gelaufig sgl z B Mbh 5, 36 2 carnatam hamsarūpena maharpim samhātarratam ļ

sadhya devd mahāprājīiam paryaprechanta vas pura []

4, 1, 2 bhallāksa Böhthigk übersetzt das Wort nicht, Deussen gibt es durch 'Blödaugige' wieder, M Muller sagt 'Bhallaksa (shortsighted friend)' Die Bedeutung 'blödaugig' beruht auf Sankaras Erklarung bhallaksets mandadrstilvam sūcayann āha1) Ein Wort bhalla 'blode' gibt es nicht, bhalla wird aher Trik 118 als Synonym von bhadra aufgeführt (bhadram bhallam sinam tatha) Wer 'blodaugig' ubersetzt, muß also annehmen, daß bhallal sa eigenthch 'scharfaugig' bedeute und hier ironisch gebraucht sei, wie Anandagiri bemerkt bhallal sasabdo bhadral savisayah san viruddhalaksanayā mandadrstitvasācakah Ich hahe gegen diese Deutung große Bedenken Daß bhalla fur bhadra stehen konnte, ist allerdings rein theoretisch möglich, da schon im AV (2, 32, 5) Lsullala für das gewöhnliche Lsudrala erscheint Bhalla im Sinne von bhadra ist ini Apahhramsa auch tatsachlich belegt (Hem 4, 351)2), und Fortsetzer dieses bhalla hegen in den meisten modernen indoarischen Sprachen vor3) Allein bhallaksa kann nicht die angenommeno Bedeutung haben Bhadra ist doch 'gut' nur im Sinne von 'glucklich, gunstig, lieh', aber nicht in dem Sinne, in dem es hier verstanden werden mußte Wenn Bhadrāksa Kathās 69, 77 als Namo eines Marchen konigs erscheint, so hedeutet es gewiß ebensoviel wie Piliyakkha, der Māgadhī Namo des Kāsīkonigs im Sāma Jātaka (540, 4ff ) Bhallāksa konnte daher auch hier, wenn bhalla so viel wie bhadra sein soll. höchstens als Eigenname gefaßt werden, ohne irgendwelche Beziehung auf die hesondere Situation Wahrscheinlich ist das nicht. Es ist aber weiter auch sehr fraghch oh bhalla = bhadra im Sanskrit uberhaupt jemals oxistiert hat Schon Zachariae hat in semen Beitragen zur ind Levikographie, S 79, die Vermutung ausgesprochen, daß bhallam im Trik ein Fehler für bhandam sei, das Hem an 2, 227 (bhandam kalyāne saukhye ca), Medinī d 11 (bhandam kalyānasarmanoh), und ım Prakrit Paivalacchi 236 (bhamdam suam) aufgeführt wird. Im Kommentar der Bombayer Ausgabe des Amar 1, 4, 25 lautet die Stelle aus dem Trik, wie Zachariae bemerkt, in der Tat bhandam bhadram swam tathete Trikandasesah Mir scheint, daß unter diesen Umstanden die Erklarung des bhallaksa durch bhadraksa auf gegeben werden muß, und ich halte es fur das einfachste, bhalla in der gut bezeugten Bedeutung Bar zu nehmen Die Kleinheit der Augen des Baren ist ebenso auffallig wie die der Schweinsaugen, von denen wir in abnlichem Sinne sprechen Völlige Sicherheit ist hier naturlich nicht zu erzielen

4, 1, 2 Jānasrutch Pautrāyanasya samam dīvā jyotir ātatam Die Übersetzer verbinden samam mit dīvā, M Müller 'The light (glory) of Jānasruti Pautrāyana has spread like the sky', Böhtlingk. 'Dīs von J P ausstralilende Lieht erstreckt sieh weit hin wie das Tageslicht', Deussen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die weitere Prklärung, die auf der Annahme beruht, daß die Gänse Rysseien, ergibt für die Übersetzung nichts

<sup>1)</sup> Vgl Pischel, Materialien zur Kenntnis des Apabhramsa S 11

<sup>2)</sup> Siehe Pischel zu Hem 4, 351

'Dem Himmel gleich ist Jānasrutis, des Enkelsohnes, Glanz ausgebreitet' Sankara konstrmert ebenso, stellt aber fur divā zwei Erklarungen zur Wahl Jānasruteh Pautrāyanasya samam tulyam divā dyulakena jyotih prabhāsvaram annadānādisjanitaprabhāvajam ātatam vyāplam dyulokasprg ity arthah | divāhnā vā samam jyatir ity etat

Wenn samam dien überhaupt einen Sinn haben soll, könnte es doch nur, wie Bohtlingk riehtig gefühlt hat, 'dem Tageslicht gleich' bedeuten In der Bedeutung 'Helle, Glanz' wird aber das Wort im RV nur im Plural gebraueht, vielleieht ausschließlich im Instrumental dyubhih Aus der spateren Literatur verzeichnet das PW uberhaupt keine Belege für div in dieser Bedeutung außer aus dem Bhagavatapurāna Es ist aber gewiß kem Zufall, daß in diesem, in archaisierender Sprache abgefaßten Werk ım Sınne von Glanz wiederum nur der Instr dyublih vorkommt. Ich halte daher die Ubersetzung 'dem Tageslicht gleich' für unmöglich') Samani ıst mit Janasrutch Pautrayanasya, diva mit atatam zu verbinden. Da sama ebensogut mit dem Gemitiv wie mit dem Instrumental konstruiert werden kann (Pan 2, 3, 72), so kann man in Janasruteh Pautrayanasya samam youth eine Ausdrucksweise sehen, wie sie im klassischen Sanskrit ganz gewöhnlich ist, z B Buddhaear 1, 68 svalpāntaram yasya tapuh surebhyah, 3, 27 destrā narebhyah prihagāketim tam, 5, 18 anyazanair atulyabuddhih 10,3 tapus ca diptam purusān atutya, usw Der Gemtiv kann aber aucli von einem fortgelassenen jyatisa abhangen, und da die Sprache der Upa nisad die Ellipse liebt, so ist diese Erklarung wohl vorzuziehen Diese entspricht naturlich ved ditd, nicht diva, die Bedeutung ist gennu die gleiche wie z B RV 1, 161, 14 ditd yants maruta bhûmyagnih. Woher der Lichtschein, vor dem die Gans warnt, herruhrt, wird im Text nicht gesagt, em Stern oder em Feuer, das auf der Erde brennt, mag die Ursache sein Daß der Glanz des Janasruti zunachst nur im Vergleich herangezogen wird, zeigt auch die Antwort der zweiten Gans Sie bestreitet ja gerade, daß es mit diesem Glanze des Janasruti viel auf sich habe, das konnte sie gar nicht tun, wenn tatsachheli der Glanz des Janasruti taghell leuchtete

4,1,2 tat ttā mā pradhalsır it. Sankara nımmt Vertausehung der Personalendungen an tatprasañjanena taj yyotis ttā tvām mā pradhalsır mā dahatı ity arthah | purusaryatyayena ma pradhālsīd it. Im Text des Ranga Rāmānuja steht tatsachheh pradhālsīd it., aber im Kommentar tat trā mā pradhālsī it. I tat tepas tvām mā dahed ity arthah, woraus hervorgeht, daß pradhālsīd erst spater, vielleicht sogar erst von den Heraus gebern, eingesetzt ist Bohtlingk hat dieselbe Anderung vorgenommen, da im Sanskut 'verberenne dich meht' meht durch mā tvā pradhālsīd wieder gegeben werden konne Der Gehraneh von tvā wire hier allerdings sehr

i) Memem Gefühle nach wurde der von Böhtlingk angenommene Sinn auch eine andere Wortstellung verlangen etwa dird samam Jänaśrutch Pauträyanasya ypotr ätatar

sayıngıan als technischer Ausdruck beim Winfelspiel gebraucht wurde und eigentlich den bezeichnete, der bei dem Spiel nich der angegebenen Methode die Gewinne 'zusammenbringt' Das hat mich bestimmt, das Wort in der Übersetzung durch 'Vereiniger' wiederzugeben

4. 1. 4 vathā krtāva vintāvādhare vah samvantu evam enam sariam tad abhisamaiti nat kinca majāh sādhu kurianti. Auf die Erklarungen der Kommentare und die Übersetzungen gehe ich lier nicht ein, da ich die Stelle in meiner Abhandlung über das Wurfelspiel im alten Indien, S 143, 166f . ausfuhrbeh besprochen habe. Hier sei mir ein Wort über die auf Grund der Angaben Nilakanthas ermittelte Spielmethode gestattet, da ihre Kenntnis fur das Verstandnis des Folgenden notwendig ist Der Ein satz wird in zehn Teile zerlegt, beim Kali Wurf gewinnt man einen Teil, beim Dyapara Wurf drei, beim Treta Wurf sechs und beim Krta Wurf alle zehn Teile, da stets der Gewinn der medrigeren augs dem höberen aug zu gerechnet wird Im Grunde damit identisch ist die Methode, die in dem Fall hefolgt wird, daß ieder der beiden Spieler die Halfte des Einsatzes deponiert hat Dann gewinnt der Spieler heim Kab Wurf einen Teil des eigenen Einsatzes beim Dyanara Wurf außerdem noch zwei Teile des Einsatzes des Gegners also im ganzen wie vorher drei Teile Beim Treta Wurfe gewinnt er drei Teile des gegnerischen und drei Teile des eigenen Linsatzes, also wie vorhin im ganzen sechs Teile Beim Krta Wurf endlich gewinnt er wie vorhin alle zehn Teile. Ich bahe a a O schon bemerkt, daß der Verfasser offenhar diese letztere Spielmethode im Sinne hatte da er in 4, 3, 8 sagt 'diese, funf auf der einen, funf auf der anderen Seite, die zusammen zehn ausmachen, die sind das Krta. Hier werden also die zehn dem Krta gleichgesetzten Dinge wie bei der letztgenannten Methode in zwei Gruppen zu je funf zerlegt¹) Böhtlingks Konjektur unitvarāya fur and a st. wie a a O bemerkt abzulehnen Fur abhisamaili lesen eine Reihe von Handschriften abhisamet. Bohtlingk hat es aufgenommen, weil es besser zu dem vorhergehenden samyants stimmt, wie ich glauhe, mit Recht Der Gegensatz zwischen Janasruti und Raikva, der schon in 4 1 1 angedeutet war, wird hier deutlicher bervorgeboben Jänasruti gemeßt nur das Verdienst seiner eigenen Guttaten, Raikva das der ganzen Welt

4,1,5 sa ha samyihāna era Lsattāram urāca Sankara erklart die Situation wio folgt tad u ha tad etad ufrāam hamsaidkyam ālmanah kul sārūjam anyasya viduso Raikvādeh prašamsārūjam upasusrusa suitavān harmyatalastho rājā Janasīrutih Pautrāyanah | tac ca hamsaidkyam smarann era pannahpungsan rātirisesam atsvahayāmāsa | tatah sa bandibhī rājā stutt-

<sup>1)</sup> Line andere I rklarung hat keith JRAS 1999 S 209 Ann 2 vorgebracht Friegt selbet von ihr "The sine may seem not very good but it is quite adequate for an Upanisad." Der ersten Halfte dieses Satzes stames ich vollkommen bei, über di. Upanisads selbet urtide ich allerdings anders als Keith.

yuktāblir vāgblih pratibodhuamāna utāca ksattāram samuhāna eva šayanam nıdrām vā parıtyajann eva he 'nga vatsāre ka sayugvānam vva Ravkvam āttha kım mam | sa eva stutuarho naham ılu abhımrayah Danach befindet sich also Janasruti auf dem Dach seines Palastes und hört das Gesprach der Ganse mit an Den Rest der Nacht denkt er darüber nach. Als er am Morgen von den Bandins mit Preishedern geweckt wird, sagt er, wahrend er das Lager (oder den Schlaf) verlaßt, zu seinem Ksattr 'Sprichst du von mir, als ob ich der samaran Raikia ware 1) \* M Miller sehheßt sich dem an 'and as soon as he had risen in the morning, he said to his door-keeper Triend, dost thou speak of (me, as if I were) Raikva with the car ", abnlich Deussen, der das, was Saukara von den Bandins sagt, auf den Ksattr ubertrigt 'Sobald er aufgestanden war, sprach er zu seinem Truchseß [der ihn pries, in der Art, wie spiter die Vaitalikas zu tun pflegen] "Du redest la [von mir], als ware ich ein Raikva mit dem Zichkarren ' Böhtlingk setzt mam sogar fur ha in den Text, da ha hier nicht am Platz sei und ein mam vermißt werde, und ubersetzt 'Als J P dies vernahm, sprang er von seinem Lager und sagte zum Kammerling "Du sprichst, mein Lieber, von mir wie vom verbruderten Raikva \*\* Wie mam zu ha werden konnte ist aber völlig unbegreiflich Gegen die Erklarung Sankaras, M Mullers und Deussens spricht zunachst das samphanah, das nicht 'aufstehend' oder gar 'als er aufgestanden war' bedeutet, sondern 'aus dem Schlafe auffahrend Daß die durch sam ha bezeichnete Tatigkeit dem Aufstehen vorausgeht, zeigt deutlich Ait Br 7, 15, 4

kalıh sayano bharatı sampıhānas tu drāparah | utlisthams treta bhavatı krtam sampadvate caran ||

Ehenso RV 2, 38 4 ut samhdyāsihat, was Geldner Rigyeda in Ausw II, S 43 auf Grund der Brāhmana Stelle richtig erklart hat") Wie aber soll dann weiter Janasruti zu der Frige kommen, ob der Ksattr von ihm als einem sayugian Raikva gesprochen habe? Bei Sankara preisen den Konig die Bandins, er mußte also doch an diese die Frage richten und nicht an den Ksattr. Die Annabme Deusens daß der Ksattr jemals die Geschafte der Bandins verrichtet habe ist durch nichts gerechtfertigt. Die Situation ist meines Erachtens eine ganz andere Janasruti liegt in der Nacht auf dem Dach seines Hauses, neben ihm sein Ksattr. Da hört er im Schlaf das Gespricht der Ganse. Er fahrt auf und fragt in der Verwirrung den

<sup>&#</sup>x27;) Šankara gibt von den Worten des Janaśruti noch eine zweite Erklarung bei der ira im Sinne von era oder als bedeutungslos gefaßt werden rauß Da beiden naturlich unmöglich ist, gehe ich darend nieht en Ranga Ramanuja sa kalthamap, niehm altivalnya samjihäna era ilapam tyaganis era kantaram uklavan are 'nga valesti am kaitäram raya sambodhya ratrāv evam hamsayoh samlapah somayaniti sayugunam ira Raikvam athetyadihamsoklipratyullirakyanurudapurvakam Raikvam athetyadihamsoklipratyullirakyanurudapurvakam Raikvasya cihnam uklavan ity arthah Attha kann aber bei der Wiederholung kaum zu der Rede der Gans gehören

<sup>1)</sup> Vgl auch Chand Up 1 10, 6 sa ha pralah samyihana uvaca

auffallig Speyer, Sanskrit Syntax, § 267, fuhrt nur ein ahnhehes Beispiel aus dem Räm an (3, 62, 3 tvam asolasya äälhähhih ärrnosi seriram te) 1) Da sich ferner die Verderbnis leicht durch das vorhergehende prasänlisih erklaren, auch das tat aich besser als Nominativ denn als Adverb fassen laßt, so glaube ich, daß Böhtlingk das Rielitige getroffen hat

4 1 3 lam n ara enam elat santam saungvänam sva Raskram ätthels Sankara erklart are nikrsto 'yam rajā varākas tam kam u enam santam Lena mähäimuena vuliam santam sir kuisavaiv enam evam sabahumänam etad racanam ättha raikram rra Sankara will offenbar etat mit ättha verbinden, was mir wegen der Stellung der Worte unmöglich erscheint<sup>2</sup>) Etat kann nicht von saniam getrennt werden3) Böhtlingk verandert kam in Latham 'Woher spright du denn von ihm, dem so unbedeutenden Mann, wie vom verbruderten Raikva " Die Textanderung ist ganz imgerechtfertigt, die Verbindung lo 'vam ist doch ganz gewöhnlich. Man kann hochstens schwanken, ob man etat santam als Attribut zu enam ziehen oder als Pradikat mit savugvanam era Raskram auf gleiche Stufe stellen soll Im ersteren Fall mußte etat santam allerdings, wie Bohtlingk sagt, den Sinn von so unbedeutend' haben. Ich verstehe aber nicht, wie das etat zu dieser Bedeutung Lommen sollte Im zweiten Tall ist etat santam 'den, der so ist', namlich 'wie du beschrieben hast', und da die erste Gans den Jänasruti geruhmt hat, so nahert sich der Ausdruck gerade umgekehrt der Bedeutung 'so bedeutend' Das Verachtliche liegt nur in dem kam

Raikra, wofur die Handschriften zum Teil auch Rayikra bieten, ist offenbar der Name, 4, 2, 2, 4 gebraucht Jänasruti nur dies als Anrede Sayugiā wird von Śankara saha yugyayā ') gantryā tartata it erklart. Daraus ist dann bei M Muller der 'Raikva with the car, bei Deussen der 'Raikva mit dem Ziehkarren' geworden. Die ganze Erklarung beruht darauf, daß nach 4, 1, 8 Raikva unter einem Wagen (sadata) sitzt, wobei noch nicht einmal gesagt ist, daß es sein eigener Wägen ist, sie scheitert, abgeschen von allem anderen, schon daran, daß es ein Wort yugiran 'Wagen' gar nicht gibt Śankara sieht sich daher ja auch genötigt, in seiner Erklarung yugya für yugiran einzietzen Sayugaan ist vielmehr eine Bilding wie ved sojitan, saydran, sasihdran, denen Wackernagel, KZ XLVI, 272 auch sahdran angegliedert hat Sa ist hier überall die Schwachform von sam Sayugran kommt einmal in EV. 10, 130, 4 vor

Raikva with the car?

i) Das zweite Beispiel Kathas 36 102, scheint mir auf einem Irrtum zu be

b) Doussen scheint ihm zu folgen 'Wer ist denn der, von dem du redest, als wäre er ein Raikva mit dem Ziehkarren! M Yuller hat den Sinn ganz verfehlt How ean you speak of him being what he is de rahanya noblo), as if hio were like

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daß santam nicht etwa zu dem folgenden sayugvänam nic Raikvam gehört, beweist das Fehlen des Wortes in 4, 1, 5

<sup>4)</sup> So lesen nach den Herausgebern in der A S S sämtliche Handschriften

agnér gäyatry abharat sayugvosníhayā sarıtā sam babhūra | anustúbha sóma ukthaír máhasvan bíhaspáter brhati vácam atat || Über die Übersetzung kann hier kein Zweifel bestehen 'Die Gavatri war die Genossin des Agni, Savitr war mit der Usniha zusammen, der durch Preisheder machtige Soma mit der Anustubh, die Brhati unterstutzte die Rede des Brhaspati' Die Bedeutung 'vereint, Genosse' stimmt zu dem Gebrauch von sam mu in Stollen wie 8, 62, 11 aham ca tram ca rrtrahan sám nuyūra sanibhya d Böhthigh hat dem Reclinung getragen, indem er sayugran durch 'verbrudert' ubersetzt, er bemerkt aber, daß nach seinem Difurhalten sayugran ein eupliemistischer Ausdruck für sapanian sei, also 'mit der Raude verbrudert'. Das beruht wiederum darauf, daß in 4, 1, 8 erzahlt wird, Raikva habe sieh, als er unter dem Wagen saß, die Kratze geschabt Im ubrigen braucht man diesein Einfall wolil nicht weiter nachzugehen. Es ist eigentlich seltsam, daß man den Ausdruck so mißverstanden hat, denn was er besagen soll, wird im folgenden doch ausfubrlich ausemandergesetzt Zunnehst versteht die erste Gans den Ausdruck nicht. Sie fragt daher yo nu katham sayugia Raikvah. Aus Sankaras Erklarung vo nu latham travocuate sayugrā Rankrah laßt sich nicht viel entnehmen M Muller und Deussen übersetzen frei 'How is it with this Raikva with the ear of whom thou speakest ", "Wie ist denn das, mit Raikva mit dem Ziehkarren " Böhtlingk setzt einfach ko nu sayugia Raskes ste in den Text 'Wer ist der verbruderte Raikva?' Ich balte es fur ganz unstatthaft, in dieser Weise mit dem überheferten Text umzu springen, warum sollte denn das einfache ko nu zu yo nu katham verderbt sein? Daß aber auch davon abgesehen Böhtlingks Anderung nicht richtig sem Lann, ergibt sich aus der Antwort der zweiten Gans, die über die Person des Raikva gar nichts sagt, sondern ganz im allgemeinen erklart. was em sayugran ist 'Den habe ich so (d. h. als sayugran) bezeichnet, wer das weiß, was der weiß, dem alles zugerechnet wird, was immer die Ge schöpfe Gutes tun' Der Relativsatz yo nu ist also ein elliptischer Satz für yo nu Raikrah, und in dem Hanptsatz liegt der Nachdruck auf sayugrā 'Was nun den Raikva betrifft, inwiefern ist er ein sayugian Raikva?' Fur sayugran aber ergibt sich daraus, daß es entweder dieselbe oder doch eine ganz ahnliche Bedeutung haben muß wie im RV Man kann meines Er achtens nur schwanken ob es 'vereinigt' oder 'vereinigend' bedeutet, der sayuquan ist infolge seines Wissens mit allem Verdienst 'vereinigt', das sich die anderen durch gute Werke erwerben, oder 'er vereinigt' bei sich all dieses Verdienst Fur die erste Auffassung spricht, daß sayugran im ıntransıtıven Sını ım RV tatsachlıch bezeugt ist<sup>1</sup>) Die Erklärung, die in der Upanısad selbst gegeben wird, legt aber die Vermutung nahe, daß

Yan vergleiche auch srayugran verbundet in RV 9 111,1 tisrä diesämsi tarati srayugrabhih Transitive Bedeutung hegt anderseits in abhiyugran angreifend vor, RV 6, 45, 15 rathen abhiyugran 6

<sup>6402</sup> Ifiders, Kleine Schriften

sayıngıan als technischer Ausdruck beim Wiirfelspiel gebraucht wurde und eigentlich den bezeichnete, der bei dem Spiel nich der angegebenen Mc thode die Gewinne 'zusammenbringt' Das hat mich bestimmt, das Wort in der Übersetzung durch 'Veremiger' wiederzugeben

- 4, 1, 4 yathā krtāya vintāyādhare 'yāh samyanty evam enam sariam tad abhisamaiti nat kimca prajāh sadhu kurvanti. Auf die Erklarungen der Kommentare und die Übersetzungen gehe ich hier nicht ein, da ich die Stelle in meiner Abhandlung über das Wurfelspiel im alten Indien, S 143, 166f , ausfuhrheb besproeben habe. Hier sei nur ein Wort über die auf Grund der Angaben Nilakanthas ermittelte Spielmethode gestattet, da ihre Kenntnis für das Verstandnis des Folgenden notwendig ist. Der Ein satz wird in zehn Teile zerlegt, beim Kali Wurf gewinnt inen einen Teil, beim Dyapara Wurf drei beim Treta Wurf sechs und beim Krta Wurf alle zebn Teile, da stets der Gewinn der medrigeren ayas dem boberen aya zu gerechnet wird Im Grunde damit identisch ist die Methode die in dem Fall befolgt wird daß jeder der beiden Spieler die Halfte des Einsatzes deponiert hat Dann gewinnt der Spieler beim Kali Wurf einen Teil des eigenen Einsatzes beim Dyapara Wurf außerdem noch zwei Teile des Ein satzes des Gegners also im ganzen wie vorher drei Teile Beim Treta Wurfe gewinnt er drei Teile des gegnerischen und drei Teile des eigenen Emsatzes also wie vorhin im ganzen sechs Teile Beim Krta Wurf endlich gewinnt er wie vorbin alle zehn Teile Ich habe a a O schon bemerkt, daß der Verfasser offenbar diese letztere Spielmethode im Sinne hatte, da er in 4 3 8 sagt 'diese funf auf der einen funf auf der anderen Seite die zusammen zehn ausmachen die sind das Krta. Hier werden also die zehn dem Krta gleichgesetzten Dinge wie bei der letztgenannten Methode in zwei Gruppen zu je funf zerlegt1) Böhtlingks Konjektur ingitraraya fur rintaya ist, wie a a O bemerkt abzulehnen Fur abhisamaiti lesen eine Reibe von Handschriften abhisamets Bohtlings hat es aufgenommen, weil es besser zu dem vorhergehenden samyants stimmt, wie ich glaube, mit Recht Der Gegensatz zwischen Janasrufi und Raikva der schon in 4.1 1 angedeutet war, wird hier deutlicher hervorgehoben Janasruti genießt nur das Verdienst seiner eigenen Guttaten, Raikva das der ganzen Welt
- 4, 1, 5 sa ha samjihāna eta Isatturam utāca Sankara erklart die Situation wie folgt tad u ha tad etad utrāam hamsavakyam almanah kut sārupum anyasya trāuso Raikiādeh prašamsārupum utpašustrata šrutavān harmyatalastho rāju Jānašrutih Pautrāyanah | tac ca hamsavākyam smarann eta raunahpunuwan ratirševam attrāhayāmāna | tatah sa bandidhi rāju stut-

<sup>&#</sup>x27;) I'me andere Frklurung lat Keith JRAS 1909, S 209 Anni 2 vorgebrael t l'r sagt sell st von ihr. The sense may seem not very good but it is quite adequate fe r an Ujansad.' De reiten Halfre dieses Satzes stimme ich vollkommen bei, über di. Unansadis selbet urteile ich allerhings an kra als Keith.

yuktübbir vägbbib pratibodhyamana urüca ksattaram samyihana eva sayanam nıdram va parıtyayanın era he 'nga ratsare ha sayugvanam vva Raskvam ättha kım mam | sa era stutyarho naham ity ablı prayah Danaclı befindet sieli also Janasruti auf dem Dach seines Palastes und hört das Gesprich der Ganse mit an Den Rest der Nacht denkt er darüber nach Als er am Morgen von den Bandins mit Preishedern geweckt wird, sagt er, wahrend er das Lager (oder den Schlaf) verlaßt, zu seinem Ksattr 'Sprichst du von ınır, als ob ich der sayugian Raikin ware') " M Miller schließt sich dem an 'and as soon as he had risen in the morning he said to his door keeper 'Triend, dost thou speak of (ine, as if I were) Raikva with the ear ", abulich Deussen der das, was Sankara von den Bandins sagt, auf den Ksattr ubertrigt 'Sobild er aufgestanden war, sprach er zu seinem Truchseß [der ihn pries, in der Art, wie spater die Vaitahkas zu tun pflegen] "Du redest 1a [von mir], als ware ich ein Raikva mit dem Ziehkarren Bölithingk setzt mam sogar fur ha in den Text, da ha luer nicht am Platz sei und ein mam vermißt werde, und übersetzt 'Als J P dies vernahm, sprang er von sement Lager und sagte zum Kammerling "Du sprichst, mein Lieber von mir wie vom verbriiderten Raikva " Wie mam zu ha werden konnte ist aber völlig unbegreiflich Gegen die Erklitung Sankaras, M Mullers und Deussens spricht zunachst das samzihanah, das nicht aufstehend oder gar 'als er aufgestanden war' bedeutet sondern 'aus dem Schlafe auffahrend Daß die durch sam ha bezeichnete Tatiglieit dem Aufstehen vorausgeht. zeigt deutlich Ait Br 7, 15, 4

kalih sayano bharati samjihanas tu diaparah | uitisthams treta bharati krtam sampadyate caran ||

Ebenso RV 2 38 4 ut samhdyästhät was Geldner, Rigveda in Ausw II, S 43, auf Grund der Brahmana Stelle richtig erklart hat') Wie aber soll dann weiter Janafrut zu der Frige kommen ob der ksattr von ihm als einem sagigean Rinkia gesprochen habe? Bei Sinkura preisen den König die Bandins er mußte also doch an diese die Frige richten und meht an den ksattr. Die Annahme Deussens dieß der Ksattr jemals die Geschafte der Bandins verrichtet habe ist durch nichts gerechtfertigt. Die Situation ist meines Erachtens eine ganz andere Janafrut liegt in der Nacht auf dem Dich seines Hauses neben ihm sein ksattr. Da hört er im Schlaft das Gesprach der Ganse. Er fahrt auf und fragt in der Verwirrung den

<sup>4)</sup> Šankara gibt von den Worten des Janaśruti noch eine zweite Erklarung bei der iru im Sinne von ero oder als bedeuntungstos gefaßt werden muß Da beiden naturlich unmöglich ist gehe ich darauf nicht ein Ranga Ramanuja sa kathamapi nistäm altivihya samji ana era italpam ipajami era kathāram ukkura are nga vatsets tan katharam raja sambodhya ratrav eram hamanjok samlopah samajamit sanyagivanam ira Raikvam athetipadihamsohipratyulturalyagivanadapurvalam Raikvama ethema ukharan ity arthah Attha kann aber bei der Wiederholung kaum zu der Rede der Gans gehoren

<sup>2)</sup> Vgl auch Chand Up I 10 6 sa ha prātah samjihāna uvaca

Ksattr, ob er 'sayugrānam wa Raskram' gesagt habe Dem Ksattr fallt wiederum, genau wie der Gans, der unverstandliche Ausdruck sayugran auf, er fragt danach, und Jānaśruti gibt ilim die Erklarung genau in der Form, wie er sie von der Gans gehört hat

4, 1, 7 yatrāre brāhmanasyāmtesanā tad enam archett Böltlingk hest techett für archett. Das mag riehtig sein, wenn man auch nicht recht einsieht, warum iceha zu archa verderbt sein sollte, hesonders da antesanā unnittelbar vorhergeht. Ich möchte eher an accha denken, das im RV mit Erganzung des Verbums gebraucht wird 'dahin (hegib dich) zu ihm' Daß das in nachvedischer Zeit ungebrauchliehe accha zu archa wurde, wurde durchaus begreiflich sein Formell ware schließlich auch gegen archa nicht viel einzuwenden, archatt findet sich auch im Dipos, und die Neuhldung laßt sich aus dem Imperf ärchatt und Formen, wo die Wurzel mit Prapositionen verhunden ist, wie ärchatt, prarchatt usw., leicht erkliren Der Bedeutung nach paßt aher archa nicht hierber

Auch die Bedeutung von brahmanasya macht Schwierigkeiten Als Bezeichnung der Kaste laßt es sich hier kaum verstehen. Wenn der Ksattr den Raikva nachher unter einem Lastwagen findet, wie er sich den Grind kratzt, so ist das nicht gerade die Situation in der die Brahmanen ge wohnlich erscheinen Nach dem ganzen Zusammenhang muß brähmana hier mehr den Mann hezeichnen, der der Welt entsagt hat, um dem Nach denken uber die hochsten Fragen zu leben also etwa in dem Sinn stehen wie es Brh Ar Up 3, 5, 1, 3 8, 102) und in dem Brahmana Vagga des Dhammapada gebraucht wird Wenn Sankara brahmana hier direkt als brahmand erklart, so tragt er in das Wort mehr hinein, als es enthalten kann Janasrutis an Raikva gerichtete Bitte 'Lehre mich Ehrwurdiger, die Gottheit die du als Gottheit verehrst' (4, 2 2), beweist, daß er keine Ahnung hat, daß Raikvas Wissen im Wissen des Brahman besteht Und darin besteht es auch gar nicht, in der Lehre, die Raikva nachher ent wickelt, ist vom Brahman nirgends die Rede Ebensowenig kann ich Sankaras Erklarung hilligen, daß der Ort, wo der Ksattr dem Raikva nahen soll, eine abgelegene Gegend, eine einsame Stelle, ein Wald oder eine Sandbank in emem l'lusse sei3) (clante range nadipulinadau rivilte dese) Sie steht mit den nachher erzahlten Tatsachen in Widerspruch. In 4, 2, 4 5 wird aus drucklich gesagt, daß Raikva sieh in einem Dorfe aufhalt Janaśruti kann also mit seinen Worten höchstens meinen daß man den Raikva unter den Heimatlosen zu suchen habe Ieh muß allerdings bekennen daß alles das im Grunde nicht befriedigt, und ich hege den Verdacht, daß der Text hier verderbt oder gar absiehtlich in sein Gegenteil verkehrt ist. Ich verzichte

<sup>1)</sup> Vedesa hat recha gelesch

<sup>1)</sup> Auf diese Stellen verweist Deussen in seiner Übersetzung

Ich erwähne das weil Deussen diese Frklarung in seine Übersetzung auf genommen hat

aber auf weitere Erörterungen, da ich uber Vermitungen nicht hinaus-komme

4,1,8 aham hy arā 3 th Über die Schreibung vgl Wackernagel, Altind Gr I, § 257d und die dort angeführte Literatur

4, 2, 3 tam u ha parah pratyutācāhahāre tiā sūdra tavatva saha gobhir aste ile Sankara zerlegt ahahāretvā in aha hāreteā, aha soll bedentungslos sein, hardiva soll ein mit einer Ketto (hara) verbundener Wagen (itran) sem, hareten wird dann als Subjekt zu astu gefaßt (ahety ayam nepato vinigraharthiyo 'nyatrcha ti anarthakah | etasabdasya prihakprayoyat | häretvä härena vuktetvä gantri seyam häretvä gobbih saha tavarrästu tavarra tisthatu) Em Kompositiun häreteä ist geradezh immöglich Hūra ist überdies stets eine 'Perlenschnur' und kann daher niemals ein Synonym von niska sein1), und die Bedeuting 'Wagen' für itvan ist einfach eine Erfindung Sankaras Ob das Epitheten 'scharfsinnig', das Böhtlingk dieser Erklarung beilegt, berechtigt ist, möchte ich bezweifeln, mir erscheint jedenfalls Böhtlingks eigene Erklarung als ohaha are viel scharfsinniger und evident richtig, obwehl sie zu der Annahme zwingt, daß das Subjekt von astu, der niska oder der Wagen, zu erganzen ist. Eine solche Ellipse entsuricht aber durchaus dem Stil der Upanisad in den Dialogpartien Wenn Bölitlingk den letzten Satz übersetzt 'Mit den Kuhen sich abzugeben, sei dem Geschaft", so kann ich ihm nicht folgen Tavarra astu kann nur den Sinn liaben 'es sei dem belialte' Man vergleiche die Worte Ch Up 5, 3, 6, mit denen Gautama den irdischen Reichtum zuruckweist, den ilim Pravāhana Jaivali anbietet tataiva rūjan mānusam irttam nance noch stimmt mit unserem Text die Abweisung Mbh 5, 35, 19 überein hiranyam ca gavāsvam ca tavaivāstu2) Virocana

Das Wort kädra hat den einheimischen Erklarern die größten Schwie rigkeiten bereitet, da Jänasruti dadureli scheinbar als ein Angehöriger der miedrigsten Kasto lungestellt wird, dio doelt nach der spateren Lehre vom Studium des Vedänta ausgeschlossen ist Badaräyana I, 3 34, hat zu dem verzweifelten Mittel gegriffen, südra im 'etymologischen' Sinn zu nehmen sig asya ladanadarasruanät tadädravanät sücyate hi. Danach soll Raukvi den Janasruti luer als sädra aureden, weil er infolge seiner Scherkraft weiß, daß Jänasruti wegen der Mißachtung seitens der Gans 'in Kummer lief (sucam abhidudräva), oder daß Er Kummer rhu uberhef, oder daß er 'aus Kummer ru ihm dem Raikva, hef', wie Sankara erklart Solche Deutungen zeigen, wie weing man schon zu Bädaray'mas Zeit den eigent lichen Wortsum verstand. In diesem Tall haben ubrigens andere und sogar Sankara selbst das Unsinnige jener Erklarung empfunden, denn in seinem Kommentar zur Üp fügt er der Erklarung der äcäryah hnzu sädravad

<sup>1)</sup> Wenn Vedesa nişkam durch muktāhāram wiedergibt so tut er es weil er Laretivi wie Sankara erklart

<sup>2)</sup> C falsch tatl awastu

rā dhanenaranam ridyāgrahanāyopajagāma na ca śuśrūsayā | na tu jātyava šūdra tt | apare punar āhur alpam dhanam āhrlam tī rusaucurnam uklatāā chūdreti 1) | hugam ca bahrūharana upādāmam dhanasyeti In der Tat ist sūdra in der spiteren vedischen Zeit einfach ein Schimpfwort Jaim Up Br 3, 7, 5 schimpfen (ākrośanti) Prācīnaṣāh und die beiden Jābālas ihren Mitschuler Sudaksun Ksaum, der sie mit lagen über die einfachsten Dingo stört, einen śūdro duranūcānah, und ebenda 3, 9, 9 spricht der jungere Jābāla von ihin als einem sūdraka

- 4, 2, 5 urācajahāremāh sūdra Kunkarı erklirt ājahūrūhrtavān bhavān yad mā gū yac cānyad dhanam tat sūdhu th tāl yasevah') Denssen ubersetzt ma Anschluß daran 'Da schleppt er jene da [due Kuhe] herbei³) 'Aber Böhtlingk hat schon darauf lingewiesen, daß das Perfekt hier garnicht stehen durfte, und es kann auch, davon abgeschen, kaum zweifelhaft sein, daß hier ursprunglich dieselben Worte standen, wie im Anfang der ersten Rede des Ruikan, also ahahāra unāh wie Böhtlingk hest
- 4 2 5 anenawa mukhenalapayısyathā ete Sankara erklart alāpayı syathah durch äläpayası mam bhanayasity arthah und Bohtlingh wie Deussen übersetzen deingemiß 'du hittest mich zum Sprechen gebracht' Bohtlingk der einsieht daß das Wort das nicht bedeuten kann, setzt malapansya iti in den Text. Aber wie hitte daraus die jetzige Lesart ent stehen sollen. Daß Böhtlingk das Richtige nicht erkannt hat, ist um so auffallender als er selbst in den Anmerkungen auf die Stelle verweist, die den Schlussel zum Verstandnis hefert Panim lehrt 1 3, 70 daß ham Kau sativ wenn es pralambhana sammanana und salinikarana bedeute, die Endungen des Ätmanepada nehme Die Käsikä erklart sammänanam durch pujanam und gibt als Beispiel jatābhir ālāpayate | pājām samadhi gacchatity arthali Im Varttika zu Pan 6 1 48 wird die Substitution von ā fur : im Kausativ von li gelehrt wenn es den Sinn von pralambhana und sälinikarana habe Patañjali gibt jatāblar ālāpayate | smasrublar ālāpayate hier als Beismele fur die Bedeutung pralambhana Alapayate muß also die Bedeutung haben 'auf betrugerische Weise durch etwas Ehre erlangen', und diese Bedeutung paßt an unsrer Stelle vorzuglich
- 4 2, 5 yatrāsmā urūsa Der Dutiv bei vas ist schwierig Unmöglich ist jedenfalls Sankaras Erklarung yatra yesu grāmestīvāsostavān Raukvas tān asau armān adād asmas Raukvāga rājā<sup>4</sup>). Aber auch Bolthingks Kou

<sup>1)</sup> Diesen Sum hat auch der Verfusser des von Ved sa zitarten Gitamahetinvan dem Wort gefunden – talo vilokya tal sarvum rutkvo ritje eukopa ha | re-fulra momalam ettlari na jinda duriskara ||

<sup>1)</sup> Ranga Ramanuja djaharil a [6] th Irels vyal jayasé el In lasah Ved sa ajahdra apal ara

<sup>3)</sup> Mull rs Übers tzung von 4/2/5 (tass) Ja muklan upod jel nan opening ber mouth! Ajahāra von have brought diljanjejadā! "did von maki me speak") enthats so offenbare Fell r, did ne ha viziehte daranf emige ha.

<sup>4)</sup> Dem Sinn nach ebenso Rouga Ramanuji Ved a ciklirt usmai rajirthari talupa lekirtham eva

jektur urāca fur urāsa befriedigt meht \* Raikvaparnāh scheint da vorher nur von emem Dorf die Redo ist, ein Name wie I aranāh usw zii sein, vgl Pān 4 2, 82

4, 3, 1 rauer rara sampargah. Die Deutsche besitzt kein Wort, das dem rayn genau entsprache Vayn ist Wind und zugleich Luft, was wegen des l'ingeheus von Sonne und Mond in den vayu zu beachten ist Sam vargah wird von Sankara erklart samvargah samvarjanāt samgrahanāt samarasanād vā samvaraah kaksyamānā agnyādyā deratā ātmabhāvam āpādayatity atah sanvargah samvarjanākhya guna dhyeyo vāyuvat ktläyäntarbhä.adrstäutät Saukarn erklart das Wort also zuerst (sam grahanät) un Sinno von graha, das wir in alterer Zeit au Stelle des samvarga finden werden, bei seiner zweiten Erklarung (samgrasanät) scheint er durch die folgende Lehre von dem 'Esser' beeinflißt zu sein. Nun hat aber der Verfasser der Upanisad wie wir spiter sehen werden, den Ausdruck samrarga nicht etwa einer alteren Quelle entnommen, er stammt vielmehr von ihm selber und da er bei der Formilierung seiner Lehre sonst mit Ausdrucken des Wurfelspiels operiert, so hegt die Annahme nahe daß auch sammarga em solcher technischer Ausdruck ist. Diese Vermutung hat schon Manss Mel Sylvam Levi S 339 ausgesprochen. In der Tat begegnet uns sam trj im Rgyeda in Verbindung mit dem Wurfelspiel Deutlich ist vor allem 10, 43, 5 kriam na staghni it cinali detane sam vargam yan maghawi silryam yayat 8 75 12 wird Indra zugerufen sam targam sam rayım jaya 2 12 3 wo Indras Heldentaten gepriesen werden wird er am Schliß samerk samatsu genannt. Ebenso schließen die beiden nachsten Strophen iedesmal mit einem Bilde das dem Wurfelspiel ent nominen ist 4 svaghnira yo ngurdin laksam ddad aryah pusidni 5 so aryah pustir 117a sed mināts. Eine Beziehung auf das Wurfelspiel scheint auch in den Mantras vorzuliegen mit denen Kausitaki nach Kans Up 2, 7 am Morgen am Mittag und am Abend die Sonne verehrte vargo 'si pāp manam me vrugdhi udiargo si pāpmānam ma udvrugdhi samiargo 'si pāpmanam me samrngdhi1) es ist kaum ein Zufall daß dieser Kausitaki Sarvant 'der Allgewinner genannt wird') vgl den Eigennanien Sam

¹) Daß sam vij der eigentliche Ausdruck ist der in den ersten beiden Formeln nur der Abwechslung wegen modifiziert ist zeigt der Schluß wo nur sam vij erscheint lad yad aboratrablyain papam akarat sam tad vrikte tatho etantam videun etapatra vitadityam upatistl ate yad al orditäbliyain papan i karoti sam tad vrikte \gl gl auch samtrapo is unter den Spruchen an den Ruhtranh. Brh År Up 6 3 4

<sup>1)</sup> Phoneo lalt such sam vrj auch an anderen Stellen verstehen Taitt S 7, 3 11 2 sam te vri je sukrtam sam prajām pašam 7 3 9 1 (von Nauss angel ihrt) te deva akamayantobhayam sam vri jimahi brai ma cannam ca fa ubl oyam sam arrijuda brahma cahnam ca Sat Br 1 2 5 "etam la uc imam sarvam sarpatnaman samvinkte nirībha oliti ayai popitaha ya cram tada teda 1 7, 2 2 4 sorvam va tada deva sairāmam sa mairijata sarvamād sapatnam sairam nirībh ajamt sarvam v etaisa etat sapatnamam aminrahte sarvam tada teda 10, 1 2 9 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 3 25 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 3 25 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam tada teda 1 2 2 35 devah (sarvam cannam

vargajit und die Sämvargajita Gotamas Ist aber samrarga ein Spielaus-druck, so kann er kaum etwas anderes bezeichnen als den, der nach der oben S 370 beschriebenen Methode die Gewinne 'zusammenbringt' Samrarga wurde dann mit dem oben besprochenen sagingran im Grunde identisch sein, und in diesem Zusammentreffen darf man wohl eine Bestatigung der unabhangs voneinander gewonnenen Bedeutungsansatze für beide Wörter sehen')

- 4, 3, 2 adhidaratam Böhthingk, S 4, 97 bemerkt selbst, daß die Chänd Up ebenso wie die Kanva Rezension der Brh Är Up stets adhidaratam hest, wahrend die Madhyamidna Rezension adhideratam bat Ich halte es nicht für gerechtfertigt, solche charakteristischen Unterschiede dadurch zu verwischen, daß man das unzweifelhaft altere und richtigere adhideratam in den Text setzt, wie Bohthingk es tut
  - 4, 3, 3 samırıkta iti Böhtlingk streicht das iti mit Unrecht Adhy älmam iti entspricht genau dem vorhergehenden ity adhidası atam
- 4, 3, 6 7 Die beiden Strophen werden spiter besprochen werden 4, 3, 7 it ein tagam brahmacärin nedam updamahe Sankaras Er-klarung lautet va its nivarihakah [ rayam he brahmacurin d idam evam yanam aamiriya, 5, 1, 14 ea yo vojapeyenestea samrad bhavati [ m idam arram samirinte, 12, 4, 4, 3 aho ha yo diisato bhrahi yot samirihakat talkama etaya yasta sam haivasmad trihte usw Vgl auch samirikadhenium von Soma RV 9, 48, 2 Aber her kann samiriya naturiha auch in dem allgemeinen Sinn vollstandig an soh zeiben genommen werden wie er in auderen Stellen vorbegt, so RV 7, 3, 4 il yasya te prihi yadin polo after treu yad anna samiriha jambhah (kgl den Agin samiraya Tinto 2, 4 3 3 Att Br 7, 7, Sat Br 12, 4, 4, 3), RV 10, 61 17 sam yan mitraranna sinna ultahan.
- 1) Naturlich bedingt diese Erklarung von samzargg die Annahme, daß som tri schon im Rgyeda die Bedeutung hat, 'nach der beschriebenen Spielmethode den Gewinn zu ammenbringen und ich mochte nicht unterlas en auf ein rgvedi ches Wort lunzuweisen, das unter dieser Annahme eine befriedigende Erklarung finden wurde und somit geeignet ist, die Geltung iener Spielmethode für die ravedische Zeit wahr scheinlich zu machen Die Wort ist rijah das uns außer in der angeführten Stropho 2 12 5 m 1, 92 10 begegnet ávaghnleg krinur tíja aminaná martasya dei i jarayant j druh Ich habe schon oben S 114 Ann 4 die Ansicht geaußert daß einah nur der Einsatz sein könne, aryah pusifh als upameya in 2 12 5 und der offenbar pa rallele Ausdruck lakes in 2, 12 4 (vgl oben > 108, Anm 1) schemen mir das vollkommen sicher zu machen Auffallig ist aber daß auch in 1, 92, 10 der Plural gebraucht i t. obwolil das upameya dyuh mu Singular steht. Verstandlich wurde der Plural sofort wenn eigah die zehn Teile bedeutete in die der Fin-atz zerlegt wurde Diese Bedeutung laßt sich aber auch etymologisch begrunden. Der Dhatupatha fisher 25 12 cane Wurzel ry (recelts) abgroudert sein an (type pril agbhäre) und wir haben um so weniger Grund, an der Realitat die r Wurzel zu zweifeln als sie in ilen drei nij bei Pån 7, 4 75 (nijām traylindi i gunah klau) embegriffen sem muß und Patanjah su un kommentar zu Pan 7, 2 10 erwahnt DiB sie eigentlich nur eine Variante von vic (vinalti Dlip 29 5 meir prilagil ace) ist, ist sehr walitscheinlich auf das Schwanken zwischen Mesha und Tenuis im Auslaut d.r. Wurzel in den indo germanischen Sprachen bit Wackernagel Altind (r I, 5 116 um Anschluß an Osthoff, PBr Beitr 8 269ff lung ween

yathoktalak anam brahma tayam ā upāsmahe | tayam its vyatahitena sambandhah M Muller und Deussen folgen ihm offenbar, da sie ubersetzen 'thus do we meditate on that Being', 'so verehren wir dieses [wovon du redest] Aher die Zerlegung von brahmacārinnedam in °cārinn ā idam ist grammatisch unmöglich Böhthingk will daher einfach brahmacārinn idam lesen 'auf diese Wise verehren wir diese (die Speise)')' Allein die Rede des Sunnaka Kapeya steht doch im Gegensatz zu der des Brahmacārin und unzweifelhaft hahen in der grammatischen Auffassung des Satzes die anye recht, die nach Sankara erklaren na tayam idam upāsmahe kim tarhi param era brahmopāsmahe Zu den letzteren gehort auch Ranga Rāmā nuja alo vayam na trayoktam prayāpatirāpam sami argam upāsmahe | api tu param ātmānam eta Auf die Bedeutung des idam werden wir spater eingehen

- 4, 3 8 saisā virād annādi tayedam sariam dretam sariam asyedam drstam bhavati. Wegen des ersten Satzes verweise ich auf die Bemerkungen S 3871 Sankara erklart drstam durch upalabdham, und keiner der euro puschen Erklarer hat in dem Wort Anstoß genommen Mir ist es unbe greiflich, was das Erhlicken oder das Sichtharwerden der Welt durch die Virāj in diesem Zusammenhang bedeuten sollte. Der Gedankengang er fordert meines Erachtens mit absoluter Notwendigkeit einen Begriff, der ın der Bedeutungssphure von Essen' liegt und ich habe es daher gewagt dretam durch daetam zu ersetzen Daß das verhaltnısmaßig seltene dastam durch das gewöhnliche destam verdrangt werden konnte, erscheint mir hegreiflich genug Zu der Konstruktion des zweiten Satzes vergleiche man Brh Ār Up 6,1 14 na ha vā asyānannam jagdham bharati ya eram etad annasyānnam ieda zur Bedeutung von dada Mbb 12 88 5 vyāghrita ca haret putran samdasen na ca pudayet Jat 2 176 wo das Packen des Stockes durch die Ganse und durch die Schildkröte durch dams zusgedruckt wird (ekam dandakam kacchapena dasapettā sayam tassa ubho kotiyo dasitta ākā sam pakkhandimsu usw) Jāt 1 222 wo der Reiher zu dem Krebs sagt er wolle ihu dasitrā d h mit dem Schnabel packeu Jāt 3 52 wo die Otter die auf eine Rute gezogenen Fische talliyam dasitia indem sie die Rute mit den Zahnen packt und der Schal al zwei Bratspieße und eine Eideclise mulhena dasitia forttragt
  - 4 3, 8 ya evam teda | ya evam teda Bohtlingks Anderung von teda zu tedets scheint mir überflüssig zu sem

## 3 Die Lehre im Jaiminiya Upanisad Brābmana

Das Kapitel, das die Lehre des Raikva enthalt, hat eine Parallele in Jam Up Br 3, 1—2, wie zuerst Oertel, JAOS XV, 234, geseben hat Von dem ersten Abschnitt gebe ich eine Übersetzung mit Hervorhebung

<sup>1)</sup> Diese Textanderung ist auch in Indien gemacht worden Madhva hat so gelesen

der wörtlichen Übereinstimmungen Der Übersetzung des zweiten Ab schnittes wo diese Übereinstummungen zahlreicher werden, schieke ich den Text mit Gegenüberstellung des Upanisad Textes voraus1)

Es gibt furwahr nur eine einzige ganze Gottheit — die übrigen sind Halbgottheiten — (n imhieh) dieser, der hier reinigt (der Wind) Er (stellt) die Ergreifer aller Götter (dar) Er hat den Namen Untergang' 'Untergang nennt man hier die Ergreifer im Westen Wenn (man sagt) 'die Sonne ist untergegangen' (sa yad ādriyo 'stam agād rii) so ist das soviel wie daß sie zu den Ergreifern gegangen ist. Darum ist sie nicht vollstandig. Sie geht in nenen ein (sa etam erapyeti) Der Mond geht unter (aslam candrama ets) Darum ist er unvollstandig. Er gebt in ienen ein (sa elam erapuels). Die Sterne gehen unter Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in ienen ein Das Feuer geht aus (ant agnir gacchati) Darum ist es unvollstandig Es geht in jenen ein (sa etam evapyeti) Der Tag geht die Nacht geht Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in jenen ein. Die Himmelsgegenden werden trube sie sind wahrend der Nacht nicht zu erkennen. Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in jenen ein. Parjanya regnet und hört wieder auf Darum ist er unvollstandig. Er geht in jenen ein. Das Wasser schum det dalun (Isiyania apah) ebenso die Kranter ebenso die Banme Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in jenen ein. Durum weil dies alles in den Wind eingeht darum ist es der Wind der das Saman ist. Der ist ein Samanwisser der kennt das ganze Saman wer solches weiß Nun in bezug auf das Selbst (athadhyatmam) Wahrend man schlaft spricht man nicht mit der Rede (na tat svapan tācā tadalt) Dieselbe geht in den Atem ein (seuam era manam apuelt) Man denkt nicht mit dem Denkorgan (manasa) Dasselbe geht in den Atem ein Man sieht meht mit dem Auge (ent susa) Dasselbe geht in den Atem ein Man bort nicht mit dem Ohre (śrotrena) Dasselbe geht in den Atem ein Darum weil dies alles zusammen in den Atem geht darum ist es der Atem der das Saman ist. Der ist ein Samanwisser der l'eint das ganze Saman wer solehes weiß Darum wenn man sigt ach heute weht es nicht so halt es sieh im Innern des Menschen auf der sitzt da voll schwitzend

#### Brahmana

#### Upanisad atha ha Saunakam ca Kapeyam

tad dha Saunakanı ca Kapeyam Abhı pratārınam ca [Kaksasenım] brā hmanah parteeriyamana upata traja || tau ha bibhik e | tam ha na dadrate ko vā ko vets manuamanau II tau kommagau

mahatmanas caturo deva ekah kah so jagara bhuvanasya gopāh | Abhipratarinam ca Kaksasenim pari resyamanau brahmacare beblekse tas mā u ha na dadatuh || sa horaca

mahaimanas calura dera ekah Lah so yag ira bhuranasya gopās

<sup>1)</sup> O rt 11 at sel on vor der Ge-amtausgabe d - Brål mai a (J 105 VII) Text und Chesetzung die Stell JAOS XV 249ff veröff nilel t

tam Kāpeya na vyānanty ekc
bhippatārin bahidhā niviştau
ti || sa hoiācābhipratārīmam iāra
prapadya pratibruhīti | trayā iā ayam
pratyucya iti || tam ha pratyutācātmā derānām uta martyānām
hiranyadanto rapaso na sūnuh |
mahāntam asya mahimānam āhui
anadyamāno yad adantam attī
ti ||

tam Kāpeya nābhipasyanti martyā Abhipratārin bahiddā vasantam yasmai vā etad annam tasmā etan na datlam it iļ tad vi ha Saunakah Kāpeyah pratimani anah pratyeyāy ālmā devānām yanitā prajānām hiranyadamstro babhaso 'nasūrir mahāntam asya mahimānam āhur anadyamano yad anannam attī ti vai vayam brahmacārin nedam upāsmahe datūšimai bhilsām it iļ tasmā u ha daduh

"Es kam emmal ein Brahmane zu Saunaka Kāpeya und Ablupratarin Kāksaseni, wahrend sie sich auftischen ließen. Er bettelte sie an. Sie beachteten ihn meht, indeu sie dachten, er sei irgendem gleichgultiger Mensch Da sang er sie an.

'Vier Großmaelitige verschlingt ein einziger Gott, der Huter der Welt — wer ist das? Den kennen einige nicht, Käpeya obwohl er vielfach sieh niedergelassen hat, Abhipratārin'

Da sagte Abhupratārin 'Tritt vor und erwidere diesem' 'Du mußt diesem erwidein' Ei erwiderte ibm

'Der Odem der Gotter und Mensehen, goldzahnig wie der Sohn der Gewalt — groß, sagen sie ist seine Größe weil er ohne gegessen zu werden den Essenden ißt".

Es folgt noch em Kommentar zu den beiden Strophen auf den wir machher zuruckkommen werden

Der erste Abschnitt des Brühmana über den Wind und den Prüna bedarf kaum der Erklarung schwieriger ist es die genaue Bedeutung der Strophen des kleinen Äkhyana zu ermitteln, das uns in dem zweiten Abschnitt vorliegt. Wichtig ist zumachst daß wir feststellen können, daß die Strophen alter sind als das Brühmann selbst. Den Beweis liefert die Sprache

In der zweiten Strophe wird der Esser hiranyadanto rapaso na sünnh genamit. Handischriftliche Lesarten sind paraso und rapase im Kommentar Oertel übersetzt die Worte 'with golden teeth defective (\*) not a son'. Dem laßt sich kaum ein Sinn abgewinnen. Mir erscheint aber auch jeder andere Versuch, rapaso zu verstehen, aussichtslos. Die Upanisad hat dafür bahhaso, eine grammatisch immögliche Form, die aber auf den richtigen Weg führt. Unzweifelliaft ist für ropaso rabhaso zu lesen'). Der Fehler ist in Grantha Handischriften nicht selten, da in der Sprache der Schreiber, dem Tamil die Aspuraten fehlen und in der Schrift b durch das Zeichen für p ausgedrückt wird. Dum aber kann es weiter micht zweifelliaft sein,

<sup>&#</sup>x27;) So hatte richtig schon Octtel, JAOS XV, 250 konjeziert

daß die Worte zu übersetzen sind 'goldzahnig wie der Sohn der Gewalt' Dieser Vergleich geht auf Agni Agni ist schon im RV der Esser (RV 1, 65. 7 ıbhyan na raja ıánany attı. 1, 143, 5 agnır yambhais tigitair attı bhárrati. 6, 4, 5 nitikti yo raranam annam alli. 8, 43, 29 tubhyam ghét té jana dhāsim hinvanty áttare, 10,4,4 cárati pihvayādan, 10,15,12 addhi tram dera právatā harīms, 10, 79, 1 nánā hanā vibhrte sám bharete ásinvati bápsatī bháry attak, 2 asınıann attı yıkıáyā sanānı | átrāny asmas padbhik sam bharants, 4 advamano matara garbho atts usw.) Jaim Up Br 2, 15, 1 wird er der gefraßigste der Gotter genannt (esa u ha zaza dezanam maha šanatamo yad agnīh) Er ist hiranyadanta (RV 5, 2, 3) und sahasah sūnu, sahasah putrá (RV passim), sūnuh sarasā (RV 1, 27, 2), urjah putra (RV 1. 06. 3) Man beziebt die Bezeichnung Agnis als 'Sohn der Kraft' auf die Hervorbringung durch das Reiben der Hölzer Ursprunglich ist das sicherlich so gemeint, aber auch Indra ist saiasah sunu (RV 4, 24, 1) putra świaso maháh (RV 8, 90, 2), und Indra kann nur deshalb so genannt sein weil das datas seine Haupteigenschaft ist. In demselben Sinn kann auch rabhasah sunuh von Agni verstanden sein, denn Agnis charakteristische Ligenschaft ist das rabhas RV 1, 145, 3 ádalta sam rabhah, 2, 10, 4 rabha sam, 6, 3, 8 rabhasano advant, 10 3 7 asias rabhasiadhhi rabhasiam éha gamyah Oh der Brahmana Kommentator den vollen Sinn der Worte noch verstanden hat, ist nicht sicher, da er zu dem Päda nur bemerkt na hy esa sūnuh | sunurūpo hy esa san na sūnuh | Er giht damit aher jedenfalls die sprachwissenschaftlich richtige Erklarung des na als Vergleichungspartikel Die Verwendung von na in dieser Bedeutung ist aher sicherheh ein Anzeichen hohen Alters, da sie schon im AV selten zu werden heginnt

nonen Alters, da sie schon im AV seiten zu werden leginnt. In die gleiche Ruchtung weist ein anderes Wort in der ersten Strophe, jagāra. Alle Übersetzer geben es freilich durch ein historisches Tempus wieder!) Daß das falsch ist, braucht aber kaum gesagt zu werden. Jagāra steht selbstverstandlich mit dem alti. der zweiten Strophe auf gleicher Stufe und ist ein im prasentischen Sinn verwendetes Perfekt. Der Gebrauch des Perfekts in diesem Sinn ist in der Sprache der Brähmanas schon im Schwinden begriffen, und Wackernagel Altind. Gr. I., S. XXX, urteilt prusentisch gebraucht, beweist das Perfekt fruhen, narrativ gebraucht, spaten Ursprung des betreffenden Textes.

Altertumlich ist auch der Ausdruck gopäl. Außerhalb der vedischen Mantras ist gopä jedenfalls selten\*), die spatere Sprache gebraucht für gopä gopa, und die Upanisads insbesondere ersetzen gopä gern durch goptr\*)

<sup>1)</sup> Oertel 'swallowed up', in der Upanisad M Muller swallowed, Bohtlingk verschlang', Deussen 'herabschlang

Belege aus der Upanssad Lateratur sind Svet Up 3,2 sannering a viera bl weandni gopch, Nysmphapurvatap Up 2 4 bhuremasya gopch, Mai anar Up 20 14 cesnur gort a dabharh

<sup>4)</sup> Vgl. besonders Svet. Up. 4. 15 bhuvanasya goptā. 6. 17 bhuvanasyāsya goptā. Mund. Up. 1, 1, 1 bhuvanasya goptā. Mahānar. Up. 5, 9 esa sarvasya bhūtasya bhavye.

Vor allem fallen hier aber weiter die duich das Metrum erwiesenen Lesungen vyänant ele abhippratärin und martiyänäm ins Gewicht. Die Strophen halten sich also auch, was den Sandhi betrifft, durchaus im Rahmen der altvedischen Sprache. Ebenso entspricht das Metrum dem ryvedischen Typus. Und schließlich spricht doch auch der Umstand, daß der Verfasser des Brähmana es für nötig befunden hat, die Strophen durch einen Kommentar zu erlantern, dafur, daß sie alter sind als das Brähmana selbst.

Fur das Verstandnis der Strophen ergibt dieser Kommentar nicht allzu viel, da er im allgemeinen nur in der unbehilfbehen Weise der altesten Kommentare Umschreibungen gibt, die für den eigentlichen Sinn belanglos sind Zur ersten Strophe bemerkt er mahatmanas caturo [deia] eka iti | vāg tā agnih | sa mahātmā detah | sa yatra stamti tad vācam prāno girati | manas candramāh sa mohātmā derah | sa yatra stapits tan manah prāno gıralı | calsur adıtyah sa mahatma detah | sa yatra syapıtı tac calsuh prano gerate | śrotram deśas tā mahātmāno devāh | sa gatra svapete tac chrotram prano girati | tad yan mahatmanas caturo dera eka itu etad dha tat | Lah so jagāreti | prajāpatir vai kah | sa haitaj jagāra | bhuvanasya gopā iti | sa u tāta bhuranasya gopāh || tam Kāpeya na vijānanty eka iti | na hy etam ele vijananti | Abhipratarin bahudha nivistam iti | bahudha hy etatsa nivisto yat pranah || Der unbekannte Gott, den der Brahmane als den höchsten kennt, ist danach also der individuelle Prana, der, wenn der Mensch schlaft, Rede, Denkorgan, Auge, Ohr und die damit identischen Gottheiten Feuer, Mond, Sonne und Himmelsgegenden verschlingt Wir haben nicht den geringsten Grund die Beziehung der Strophen auf den ındıvıduellen oder, genauer gesagt, den m den Lebewesen ındıvıdualı sierten Prana zu bezweifeln. Die Ausdrucke, in denen luer von diesem Prāna gesprochen wird deia elah bhuranasya gopāh bahudhā nivistam, kehren größtenteils wörtlich in der Schilderung des Prana Taitt Ar 3, 14 wieder eko devo bahudhā nivistah, tam bhartāram tam u goptāram āhuh Zu dem bhuvanasya gopāh vergleiche man auch die Außerung in dem Lied des Dirghatamas RV 1, 164, 21 inó inscasya bhuranasya gopáh sá mā dhirah pakam atra erresa 'da ging der Herr des Alls, der Huter der Welt, der Weise, in mich Toren ein ') Dagegen glaube ich nicht, daß der Dichter

bhuvanasya gopiā Atharvasir Up 4 samnyya viévā bhuvanāni gopiā (gegenuber gopāh m Švet Up)

<sup>1)</sup> In den spateren Upannads werden die-Alben oder ganz ahnliche Ausdrucke naturiich auch auf andere als höchste erkannte Begriffe übertragen. So heißt z. B. Svet Up 4, 15 das als Rudra personfüzerte Berlman as esa Alle bluvanangslaga optid stärddispah sarradbätesi gödhöh, 4, 16 sarvabhütesi göddam. Ebd 6, 17 schient ut dem jäha sarradböttesi gödhöh, 4, 16 sarvabhütesi göddam. Ebd 6, 17 schient ut dem jäha sarradpö bhuranangslaga göptid er persönliche Brahman gemeint zu aim Lbd 3 2 heißt es von dem als Rudra aufgefalten Atman pratgan jändams tighati samenkoptintaklie samenya viséta bhuranang öphö. Mund Up 1, 1, 1 wird Brahma viséusya kurta bhuranangs göptig ennamt visw.

der Strophe die Identifizierung der vier von dem Präna verschlungenen Organe mit den außerhalb befindlichen vier Göttern beabsichtigt hat, wenn auch diese Identifizierung an und fur sich alt ist. In dem Text ist sie jedenfalls nicht angedeutet, im Gegenteil, wenn sie beabsichtigt war, mußte, genau genommen, nicht von vier, sondern von acht mahälmanah die Rede sein Es ist auch zu beachten, daß in dem vorhergehenden Ab schnitt von einer Gleichsetzung der Organe und Götter nichts gesagt wird Bindend kann die Erkhrung des Kommentators schon deshalb nicht sein, weil die Strophen, wie wir sahen, aus einer früheren Zeit stammen als der Text des Brāhmana und wir liaben um so niehr Berechtigung, an seiner Zuverlassigkeit zu zweifeln, als er noch ein anderes Wort sicherlich falsch erklart, namlich kah Kah ist nach ihm Prajapati1) Nun wird allerdings Prajāpati schon fruh mit dem Prāna identifiziert AV 11, 4, 12 heißt es geradezu prānām āhuh prajāpatim AV 10, 8, 13 wird von Prājapati wie von Pranu gesprochen prajdpatis carati garbhe antar adregamano bahudha ti jāyate (Vaj S 31, 19, Taitt Ār 3, 13, 1 mit der Variante ajāyamāno) Kaus Up 4, 16 sagt Ajatasatru daß er den Geist, der im Leibe sci (ya evasa sarire purusah) als Prajapati verehre. Aber es wird kaum bestritten werden, daß hier die Deutung des lah auf Prajapati verfehlt ist. Der Brah mane stellt doch eine Frage an Kapeya und Abhipratärin, um sie zu prufen, ob sie den Gott kennen, 'den einige nicht kennen' Dazu kommt eine sprachliche Tatsache Samtliche Handschriften des Brahmana wie der Upanisad lesen Lah (Las) so jagāra und es ist bei der Übereinstimmung beider Werke nicht daran zu denken so zu sa zu verandern, wie Oertel und Bohtlingk es tun') Kah sah ist offenbar ein eingeschobener Satz, und daher sprach man das letzte Wort in der Pausaform Spater, als man den Vers mederschrieb wurde dann, wie überall anßerlich der Sandhi hergestellt was zu einem so fuhren mußte. Die richtige Übersetzung kann also nur wer ist das 9' sein Daß es auch einheimische Erklurer gab, die das kah sah so verstanden, bezeugt Sankara der in seinem Kommentar zur Upanisad, nachdem er selbst lah als Prajapati erklart hat, bemerkt lah sa ragāreti prašnam ekes)

Fur die zweite Strophe ergibt der Kommentar nichts ), wir sind also

<sup>1)</sup> Diese Anffassung beruht im letzten Grunde bekanntheh auf der Umdentung von RV 10, 121 Kasmai det dya harfid erdhema

<sup>\*)</sup> In den Ausgaben der Upans-ad in der Ananda\u00e9rama Samskritagranthavali (14 und 63) steht allerdings auch \u00e3a die Anderung stammt sicherlich erst von den Heraussebern

<sup>3)</sup> Auch Vedeša sagt richtig sa lah kimnāmā kimmahimā ea

<sup>9)</sup> Um Mißverständnissen vorzubrugen, möchte ich betonen daß aus der Ir klaring des Kommentars zum ersten Pada dimä hy ga decindm ula marijänim nicht etwa hevorgeht, daß er dimä auf den unmittelbar vorbet genannten präna bezieht. I ga bedeutet in diesen Frklirungen mehts weiter als der in Red sichende, vgl z B 1, 44, 7, im Anfung des kommentars rüpem rupam majl ard bebhacitti, ränan rupam hu gan mahard bebhacitt.

fur die Deutung durchaus auf innere Kriterien angewiesen. Aus der ganzen Situation und insbesondere aus dem letzten Pada geht hervor, daß Abhipratarins Strophe einen Gegensatz zu der des Brahmanen bildet Abbi pratarin ist sich einer Gottheit bewußt, die hoher steht als die von dem Brahmanen erkannte, weil sie auch diese versehlingt<sup>1</sup>) Die einzigen Worte. die uns einen Anhaltspunkt für das Wesen dieser Gottheit geben, sind ātmā derānām uta martyānām Wir mussen sie, da es sich liier, wie oben gezeigt, um sehr alte Strophen handelt, nach Maßgabe alterer Texte inter pretieren Nun finden wir RV 10, 168, 4 Vata, der dort im Ansebluß an 10, 121 als höchster Gott gepriesen wird2), als atma deidnam bhuranasya garbhah bezeichnet3) Es muß also auch atma deranam uta martyanam der Wind sein. Wenn er hier als der Esser des Prana hingestellt wird, so beruht das sicherlich in erster Linie auf der Anschauung, daß beim Tode des Menschen, wie seine übrigen leiblichen Bestandteile in verschiedene Elemente, so sein Atem in den Wind eingehe, so heißt es schon RV 10, 16, 3

såryam caksur gacchatu råtam ätmå dyåm ca gaccha prihvrim ca dhårmanä | apó vä gaccha yadı tatra te hitam ósadhısu prátı tisthä śárīraih ||

Fur den Ausdruck ätman tritt in der Brähmann Zeit dann präna ein, z B Sat Br 10, 3, 3, 8 sa yadaitamind asmäl lokät praiti vacaitägnim apyeti caksusädituam manasa candram srotrena disah pranena täyum

Die Lehre, die in dem Ähhyäna vorgetragen wird, ist also der Lehre des vorbergebenden Abschnittes insofern ahnlich, als in beiden Väyu und Präna als höchste Prinzipien hingestellt werden. Wahrend aber dort Väyu und Prana über das Säman binüber miteinander identifiziert werden, wird hier der Väyu dem Prana übergeordnet. Ein innerer Zusammenhang zwischen den Abschnitten besteht nicht. Es sind zwei durchaus selbstandige Stucke, die im Brahmana offenbar nur deshalb nebeneinandergestellt sind, ned see ein ahnliches Thema behandeln.

## 4 Das Verhaltnis der Lehre der Upanisad zu der des Brahmana

Daß die Darstellung der Upanisad junger ist als die des Brahmana, darf wohl von vornherem als sicher gelten, Einzelheiten, die es beweisen, werden im folgenden zur Sprache kommen Freihel laßt es sich, da ein großer Teil der vedischen Literatur verloren gegangen ist, nicht mit ab soluter Gewißheit behaupten, daß der Verfasser der Upanisad gerade diesen Text des Brähmana für seine Arbeit bemutzt hat Allein, da die Chändogy a

<sup>2)</sup> Siehe den Schluß der Strophe tasmas vätäya lavlşä vidhema

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) In dem alteren Liede RV 7, 87, 2 ist Vata der älman Varunas (älmä te sålah) Neben väla steht älman RV 10, 92, 13 älmänam vasyo abhi sälam arcata, 1, 34, 7 älmäva sälah svasardin gacchatam

Upanisad wie das Brähmana zum Samaveda gehört und da sich auch andere Stucko des Brühmana in der Upanisad wiederfinden, so kann das -Brähmana doeh mit höchster Wahrscheinlichkeit als die direkto Quelle der Upanisad hezeichnet werden, und ich halte daher den Versuch für berechtigt die Geschichte der Entstehung der Samvargavidyä, wie sie ims in der Upanisad vorhegt auf dieser Grundlage aufzuhauen.

Die einleitendo Erzahlung von Janasruti und Raikva erweist sich als ein Zusatz des Verfassers der Upanisad Selion das spricht nicht gerade fur thre historischo Wahrheit, und mehr noch wird sie durch ihren tenden ziösen Charakter als freie Erfindung gekennzeiehnet. Ich lighe schon oben S 365 hervorgehoben daß sieh der Verfasser in dieser Erzahlung von Anfang an bemuht, den Gegensatz herauszuarbeiten zwischen dem werk tatigen Manne, von dem alle Nutzen ziehen, und dem wissenden der von allen Nutzen zieht. Diese scharfe Betonung der Überlegenheit des Wissens uber die Werktatigkeit ist für die spitvedische Zeit charakteristisch, erst die folgende Periode hat das Verhaltnis zwischen Wissen und Werk aus zugleichen gesucht und für eine Weile sogar in das Gegenteil verkehrt Die ganze Geseluchte von Jänasruti und Raikva ist meiner Auffassung nach Sage und die Außerung über den Namen des dem Raikva geschenkten Dorfes laßt weiter darauf schließen daß es eine Lokalsage war die sich an den Namen Raikvaparna im Lande der Mahavrsas knupfte. Fur die Lokalisierung der Upanisad selbst ist diese Benutzung einer Sige des nordwestlichen Indiens von großem Wert

Die Lebre ist in der Form wie sie die Upanisad darbietet ein Versuch, die heiden selbstandigen Stucke des Brahmana zu einer Einheit zu ver schmelzen Der Verfasser der Upanisad hat daher die Identifizierung von Väyu und Prana die im Brahmana das erste Stuck abschließt, fallen ge lassen

Er hat ferner von den in den Wind eingehenden Naturmachten, bei deren Aufzahlung das Brähmana eine gewisse Vollstandigkeit zu erreichen sueht, ver ausgewählt und so die in den Wind eingehenden und die in den Präna eingehenden Objekte weingstens der Zahl nach in ein Kongrienz verhaltins gebracht. Auffallig ist, daß er bei dieser Auswahl von dem ub inhein Schema abgewiehen ist nach dem die Rede dem Agm das Auge dem Äditya, das Denkorgan dem Candramas das Ohr den Disas entspricht wie der Präna dem Vävu. Diese Gleichsetzung die uns sehon in dem Brahmana Kommentar entgegentrat, findet sich z. B. auch Sat. Br. 10, 3, 3, 7, und sie geht bis in die rgvedische Zeit zurück, wie das Purusasükta, RV 10, 90, 131, zeit.

candramā mánaso jātáš cal oh sátryo ajāyata † mukhād indras cāgmiš ca prāndā vāyur ajayata ‡ ndibhyā asid antariksam širenō dyash sám azartata | putobhydm bhámir díšah šrótrāt táthā loldm akalpayan ‡ Was den Verfasser der Upanisad veranlaßt hat, von der traditionellen Gleichsetzung abzugehen, laßt sich mit Bestimmtheit nicht sagen. Wahrscheinhelt war es aher doch das Streben nach größerer Anschaulichkeit, das ihn das Wasser anstatt der Himmelsgegenden wahlen ließ, man sehe, wie gequalt die Begrundung des Eingehens der Himmelsgegenden in den Wind im Brähmana ist. Anderseits scheint der Verfasser der Upanisad das Eingehen von Sonne und Mond in den Wind als ohne weiteres einleuchtend betrachtet zu hahen, da er auf eine Wiedergahe der gewundenen und mit mythologischen Vorstellungen operierenden Erklarung des Brähmana verzichtet. Wenn bei den letzten Gliedern der Reihe (candra, ap-stotra, manas) das yathäsamlhyam, auf das der Inder im allgemeinen größes Gewicht zu legen pflegt, nicht heachtet ist, so ist das vielleicht absichtlich geschehen, um nicht den Gedanken aufkommen zu lassen, daß etwa zwischen dem Ohr und dem Wasser ein inneres Verhaltuns bestehe

Der Upanisad eigentumlich ist endlich die durchgangige Verwendung der Ausdrucke des Wurfelspiels, zu denen ich auch, wie oben hemerkt, samiarga rechne Man hat das offenbar als so charakteristisch empfunden, daß man danach die ganze Lehre als die Samvargavidyā hezeichnet hat, ohwohl sie gar nicht in der Samvargaschaft des Vayu und Prana, sondern in der Annädaschaft der Viräj gipfelt

In dem zweiten Abschnitt verrat schon die Sprache daß die Fassung der Upanisad junger ist als die des Brahmana Das parivisyamānau und das utāca ist sicherlich junger als das pariterisyamānau und das uparagau des Brāhmana1) Die seltene Perfektform nādadrāte1) ist in der Upanisad vermieden (hier na dadatuh). Vor allem aber tritt das Streben nach Modernisierung des Textes in den Strophen zutage. Man mag bahudhā ta santam und hiranyadamstrah fur ebenso alt halten wie bahudhā nivistam und hranyadantah, ohwohl die oben angefuhrten alten Parallelstellen auch hier fur die Prioritat der Brähmana Lesungen sprechen. In allen uhrigen Vananten ist der Text der Upanisad zweifelles junger. Der vedische Sandhi ist vollkommen beseitigt, offenbar weil man ihn als fehlerhaft ansah na unanantu eke 'bhi pratarin ist durch nabhi pasyanti martya abhi pratārin ersetzt, fur uta mariyānām ist janitā prajānām eingetreten. Am schlimmsten sind die Veranderungen von rabhaso na sünuh zu babhaso 'nasürih und von adantam zu anannam. Bei der ersten ist der Grund wohl das na gewesen dessen wahre Bedeutung vielleicht schon der Brähmana-Kommentator nicht mehr kannte Weil man dem scheinbaren 'nicht ein Sohn' keinen Sinn abgewinnen konnte, wurde aus dem na sünuh 'nasürih und aus dem Gemity rabhaso die sprachliche Unform babhaso Schwerer

¹) Dem auffallenden pratyguya der Upanvsad steht im Brahmana pratyguyadea gegenüber, aber die Lesung ist nicht ganz sieher, da die Hand-chriften pratyguylea haben

ist es, fur die Anderung von adantam zu anannam einen Grund zu finden Anannam hat uberhaupt nur einen Sinn, wenn man es ubersetzt 'auch drs, was eigentheli nicht Speise ist', ursprunglich ist das gewiß nicht So verderbt aber auch der Text der Strophen in der Upanisad ist, so wurde ich doch Bedenken tragen, die richtigen Lesarten einzusetzen. Wir haben jedenfalls keine Gewahr, daß der Verfasser die Strophen nicht schon in der jetzt vorliegenden Form aufgenommen und vielleicht sie gar selbst umgestaltet hat Damit ist dann freilich auch Sankaras Erklarung von anasūrs, die alle modernen Erklarer wiederholen, das Urteil gesprochen Anasūrs kann gar nicht 'nicht unweise' hedeuten, wie Sankara sagt (ana surch surer medhave na surer asures tatpratesedho 'nasurch surer evety arthah), weil sürs zur Zeit der Abfassung der Upanisad noch gar nicht die Bedeu tung 'weise' hatte Suri ist in der alten Sprache nur der 'Herr', und diese Bedeutung mußte es auch hier haben, wenn ana wirklich doppelte Negation ist Viel wahrscheinlicher ist es aber doch, daß man anasurih als 'der Herr des Atems' auffaßte, ana 'Hauch, Atem' ist mehrfach in der Brh Ar Up und in der Chand Up selbst in 5, 2, 1 beleet1)

Die uhrigen Ahweichungen in der zu den Strophen gehörenden Prosa erzahlung hahen insofern ein allgemeineres Interesse, als sie zeigen, wie wenig man sich scheute, die Prosa des Akhyana nach eigenem Geschmack zu gestalten Von Einzelheiten sei hier auf die Ersetzung des Brahmanen durch einen Brahmacarın hingewiesen. Sie ist kanın zufallığ. Die Nieder lage, die der Frager erfahrt erschien dem Standesgefuhl des Spateren offenhar ertraglicher, wenn es kein Brahmane sondern nur ein Schuler war Daß das wirklich der Grund der Anderung ist, ist um so wahrschein licher, als sich noch eine zweite Anderung aus demselben Motiv erklaren laßt Im Brahmana fordert Abhipratarın Kaksaseni den Saunaka Kapeja auf, dem Brahmanen zu entgegnen (sa horācābh pratārimam tara prapadya pratibruhiti) Die folgenden Worte traya va ayam pratyucya iti konnen nach dem Stil dieser Werke nur die Antwort des Saunaka sein2) Wenn der Text dann fortfahrt tam ha pratuuraca so kann das Subjekt des Satzes nur Abhipratarın sein Abhipratarın Kaksaseni, der seinem Namen und der Tradition nach ein Ksatrija ist3) widerlegt hier also den Brahmanen In der Upanisad ist es vielmehr der Brahmane Saunaka Kapeya, der den Schuler ubertrumpft Hier hegen also Anderungen vor, die ganz an die Um

gestaltungen der ursprunghehen Prosverzahlung in den Jätakas erinnern In die Strophen selbst mußte der Verfasser der Upanisad naturlich, wenn er die beiden Stucke des Brähmana zur Einheit verschmelzen

<sup>1)</sup> Anch Vedeša hat ana Atem" in dem Wort gesucht anaš cāsau suriš ett j anasurih

<sup>\*)</sup> Oertel legt sie mit Ignorierung des ersten in falschlich dem Abhipratärin bei ) Siehe die im PW unter Kalşasena angeführten Stellen und Sankara zu Brahmastirn 1, 3 35

wollte, einen ganz anderen Sinn hinemlegen, als ihnen ursprunglich zukam Sankaras Erklarung des ganzen zweiten Abschnittes ist meines Eracbtens in der Hauptsache verfehlt. Er versteht unter dem in der ersten Strophe genannten einen Gott, der die vier verschlingt, den Väyn, der Agni und die uhrigen verschlingt, und den Prana, der die Rode und die uhrigen verschlingt (agnyādin tāyur rāgādin prānah) Dagegen ist nichts zu sagen Falsch ist es aber, wie schon oben bemerkt, wenn er lah als Prajāpiti er klart, wahrend Vorganger von ihm in kah sah riehtig eine Frage sahen Fur die Worte alma deranam janita prajanam in der zweiten Strophe stellt er uns zwei Erklarungen zur Wahl Entweder ist atma vom Folgenden ah zutrennen atman ist dann die Scele von allem Beweglichen und Unbeweglichen, und dieser atman wird deranam janita prajanam genannt, weil er als Wind Agni usw , als Prāna die Rede usw , nachdem er sie verschlungen, wieder aus sieb hervorhringt (ätmä sariasya sthätarajangamasya | kim ca detänäm agnyädinäm ätmani samhriya grasitiä punar janitotpädayitä vāyurūpenādhidairatam agnyādinām | adhyātmam ca prānarūpena iagā durüm prajānām ca jamitā) Öder aber atmā detānām gebört zusammen dum sind die Götter die heiden mit Agni und Rede beginnenden Reihen, und sansta prasānam hedeutet den Erzeuger des Beweglichen und Unbeweglichen Die erste Erklarung ist stilistisch unmöglich aher auch die zweite ist nicht richtig. Es ist jedenfalls ganz unwahrscheinlich, daß der Verfasser der Upamsad die deias auf die acht vorher genannten Gotter beschrankt haben sollte, deränäm und pravanäm sind doch sieberlich ebenso im allgemeinen Sinne zu verstehen wie in dem ursprunglichen Text devanam und martyanam Schlimmer ist, daß Sankara den in der zweiten Strophe gemeinten Gott wieder auf Prajapati und das ananna, das er ißt, wieder auf Agni und die Rede mit ihren Genossen bezieht lasua maia pateh, anannam agnuagadudevatārāpam) Inwefern die letzteren, von denen ehen gesagt ist, daß ein Gott sie versehlinge, nun wieder ananna genannt werden könnten, gibt er sielt nicht die Muhe uns zu sagen Nach Sankara stehen also die beiden Strophen nicht im Gegensatz zueinander, sondern besagen beide dasselbe. So wird er, im Widerspruch mit der ihm bekannten Ansicht 'anderer zu der grammatisch unhaltbaren Erklarung der Worte ili vai tavam brahmacarın nedam upasmahe gezwungen, über die ich oben gesprochen habe

Im folgenden hat ihm seine theologische Gebundenheit den Weg zum richtigen Verstandnis verhaut Er sucht in der Viräj dis zehnsilbige Metrum dieses Namens, und dies ist nach der Sruti 'Speise' (dasälksarä uräd uräd uräd annam it in srutih).) So legt er denn in die Worte saisä uräd annämi den Sinn 'eben dies (namlich die vorher genannte Speise) und die Speiseverzehrerin ist die Viräj' (saivä uräd dasasamkhyā saty annam

<sup>1)</sup> Der Satzist in der Brahmana Literatur unendlich oft belegt, siehe Mauss a. n. O. S. 334f

cănnādy annādmi ca krtatiena krte hi dašasamkhyāntarbhūtāto 'nnam annādmī ca sā) M Muller und DenBen schließen sich ihm an 'these are again the Virāj which eats the food', 'und eben theses ist Viraj, die Nah rungsverzehrerin', wahrend Bohtlingks Übersetzung 'das ist die Speise verzehrende Virāi' nicht recht erkennen laßt, wie er die Stelle versteht Allem abgesehen davon daß sieh so dem Ganzen schwerhelt ein Sinn ab gewinnen laßt, ist Sankaras Erklurung falsch, weil sie sprachlich unhaltbar ist Das saisā muß doch ebenso beurteilt werden wie das tan 4. 3 4 und das unmittelbar vorhergehende te etc. es kann also nur be deuten 'diese so (numbeh im vorhergehenden) beschriebene' Außerdem ware doch auch zu erwarten, daß, wenn Virāi Speise und Speiseverzehrerin ist, auch von dem, der solches Wissen hat, gesagt werde, er sei Speise und Speiseverzehrer Sankara behauptet das nuch tatsachlich tatha indran dasaderatatmabhutah san virāttrena dasasamkhyayānnam kriasamkhyayānnad: Er setzt sich damit in scharfsten Widerspruch zu dem Text selbst, der sagt annado bharati va eram teda. Ich bin auf die Auseinandersetzungen Sankaras absichtlich ausführlicher eingegangen weil sie mir ein deuthches Beispiel dafur zu sein scheinen daß er keinesnegs nur in der Erklarung grammatischer Formen Fehler begeht, sondern auch kein Bedenken trägt, den Text sogar in sein Gegenteil zu verkehren, wenn er ihn in Einklang mit der Sruti setzen zu mussen glaubt

Versuchen wir selbst den Sinn der Strophen zu ergrunden, so mussen wir von der unverkennbaren und trotzdem von Sankara vollig außer acht gelassenen Tatsache ausgehen daß der Verfasser der Upanisad in dea hinzugefugten Schlißsatzen selbst angibt, wie er sie verstanden wissen will Die Speiseverzehrerin ist die Viraj Auf sie muß also der alman') der Götter, der Erzeuger der Geschöpfe, der ohne gegessen zu werden, auch die Nichtspeise ist, bezogen werden. Die Speise besteht aus zehn Dingen die sieh aus zwei Gruppen von je funf zusammensetzen und die weren dieses Zahlenverhaltnisses als der Gewinn beim Krta Wurf und als die in allen, d. h. in den zehn Himmelsgegenden befindliche Speise bezeichnet werden. Niemand wird bezweifeln daß diese zehn nach der Upanisad der Wind das Feuer, die Sonne der Mond, das Wasser auf der einen, der Prana die Rede, das Auge, das Ohr, das Denkorgan nuf der anderen Seite sind Diese milsen also unter dem granna verstanden werden das die Virai verzehrt. Der Ausdruck zeigt aber daß entweder unter den zehn oder in jeder der beiden Funfergruppen einer ist, der eigentlich Nicht speise' ist oder, wie es ursprunglich deutlicher liieß, selbst ein adal, ein Esser, 1st Nun versehlingt nach der ersten Strophe ein Gott vier groß müchtige Es ergibt sieh also daß unter diesein einen Gott nach der Auf fassung des Verfassers der Upanisad der höchste in jeder Gruppe zu ver

<sup>&#</sup>x27;) Ich möchte daher diman in der Upanisa I heber durch 'Seel wiederig ben ohwohl es ursprunglich wie wir gesehen auf den Wind bezog n, der 'O lem war

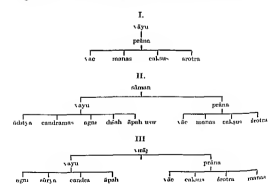
stehen ist, also der Wind, der Feuer, Sonne, Mond und Wasser verzehrt, und der Präna, der Rede, Auge, Ohr und Denkorgan versehlingt, und daß die Viräj die niederen Krafte nur mittelhar in sieh aufnimmt, indem sie hire Verzehrer verzehrt. Durch diese Deutung ist es dem Upanisad-Verfasser gelungen, die vollstandige Übereinstimmung der ersten Strophe mit der verher vorgetragenen Lehre vom Winde und Präna als den Samivargas im Makrokosinos hzw im Mikrokosinos herzustellen. Weiter ist der Brah manen Schuler in der Erkenntnis meht vorgedrungen. Samiaka Käpeya hat ein Höheres erkannt. Er verehrt nach dem Verfasser der Upanisad nicht den Wind und den Präna, die er als idam, als irdische Krafte, hezeichnet, sondern eine Macht, die auch diese heiden in sich aufnimmt, die Viräj

Wir haben uns endlich die Frage vorzulegen. Was hat der Verfasser unter der Virai verstanden? Es kann nicht meine Aufgahe sein, hier eine Geschichte des Wortes zu geben, sie wurde vielleicht nicht eininal viel nutzen, da un Laufo der Zeit die Begriffe, die man mit dem Wort verbundon hat, vielfach gewechselt haben und das, was hier über die Virai gesagt wird, zit einer genauen Feststellung des Begriffes kaum ausreicht Außer der Tatsache, daß die Viräj die Speiseverzehrerin, die Verschlingerin des Windes und des Prana, ist, ergibt sich aus dem Text nur noch, daß der Verfasser sie als die Seele der Götter, den Erzeuger der Geschöpfe betrachtet Immerhin, nieine ich, genugt das, um zu erkennen, daß mit der Viräi hier nicht einfach das Metrum dieses Namens gemeint sein kann, so überschwanglich es auch sonst gefeiert werden mag. Höchstens könnto man annehmen daß bei der Wahl gerade dieses Namens für die hochste Macht die Erinnerung an die zehn Silben aus denen das Metrum besteht, und die den zehn Teilen der Speise der Viraj entsprechen wurden, mitgewirkt hat Ehensowenig kann die Virāi als anna hier in Frage kommen1), es sieht im Gegenteil fast so aus als oh der Verfasser sich mit seiner Bezeichnung der Viraj als annadi direkt gegen jene Gleichung der Brähmanazeit gewendet hatte Meines Erachtens Lann Virai hier nur ein Name des höchsten Prinzipes sein der Gottheit die alles in sich aufnimmt, wie alles aus ihr hervorgegangen ist. Viraj muß also in demselben Sinne verstanden werden, in dem es schon in den Laedern des Atharvaveda neben Prajapati

<sup>1)</sup> Über Anna Viraj siehe die Abhandlung von M Mauss a a O S 333ff Mauss hat aus unverer Stelle den Schluß gezogen, daß viraj ein Name des höchsten gewinnenden Wurfes, des Krta, sei, dieser Wurf zahle 10, 'parce qu'un additionnait à quatre, chiffre maximum, les trois autres coups nombrés 3, 2, 1, parce qu'il raffant tout.' Ich bekenne, daß ich meht recht verstehe, wie sich Mauss diese Berechnung denkt. Aber auch davon abgesehen kann ich bei meiner Auffassung der Worte sauga trad annadt meht zugestehen, daß die Viraj noch direkt etwas mit dem Krtawurf vu tim hat. Eine zweite Stelle, wo tiraj den gewannenden Wurf bezeichnete, weiß auch Mauss meht anzuführen, solange sie nieht begebracht ist, möchte ich sowolil diese Bedutung des Wortes wie die Richtigl eit der damn geknupften Theorie be zwist in

und Parameşthin erscheint (prajdpatih parameşthi virdt 4, 11, 7; 8, 5, 10, prajdpatim parameşthinam virdjam 11, 5, 7; virdt paramesthi prajdpatih 13, 3, 5).

Die allmahliche Entwicklung des Gottesbegriffes, wie wir sie in der Samvargavidyä verfolgen können, ist typisch fur die Geschichte der Geistesströmungen in der spatvedischen Zeit. Die nach Ausweis der Sprache alteste Stufe bilden die Strophen in der Geschichte von dem Brahmanen in ihrer ursprunglichen Bedeutung; hier steht die personifizierte Naturmacht des Windes an der Spitze; sie nimmt den Atem auf, der seinerseits wieder die übrigen Lebensaußerungen in sich vereinigt Die zweite Stufe ist die Lehre vom Wind und Atem, wie sie im Brähmann auftritt. Der Wind als der Oberherr der Naturerscheinungen und der Atem als der Oberherr der Lebensaußerungen des Menschen werden hier auf gleiche Stufe gestellt, und beide werden identifiziert nit dem, was den Sämanpriester als Höchstes gilt, mit den seit Ewigkeit bestehenden heiligen Liedern Die Upanisad ersetzt das Säman durch die Viräj, den einen allumfassenden Gott. Vielleicht laßt die folgende schematische Darstellung die geschilderten Verhaltnisse noch klarer hervortreten



## Die Saubhikas.

## Ein Beitrag zur Geschichte des indischen Dramas

Pischel hat in seiner Abhandling über das altindische Schattenspiel1) auf die große Alinhelikeit hingewiesen, die zwischen dem sogenannten Mahānātaka und dem aus der Mitte des 13 Jahrhunderts stammenden Dütängada des Subhata hesteht Beide entnehmen ihren Stoff der Rāma Sage, das Mahānātaka fubrt die ganze Geschichte des Rāma vor, das Dutängada behandelt eine Episode daraus, die Sendung des Angada und die sich anschließenden Ereignisse bis zum Tod des Ravana Wie nahe sich Mahanataka und Dütangada stehen, geht schon daraus hervor, daß sich von den 56 Strophen, die die kurzere Fassung des Dütängada enthalt, nicht weniger als 14 auch im Mahanātaka finden. Es ist freilich nicht sicher, daß Subhata diese Strophen dem Mahānātaka selbst entlehnt hat V 52 und 53 (= Mahān M 9, 93 und 92) stehen z B auch ım Bālarāmā yana (9, 58 und 59) Subhata kann sie diesem Werk auch direkt entnommen hahen, sagt er doch in der Schlußstrophe selber, daß er einiges selbst ver faßt, anderes von alteren trefflichen Dichtern übernommen habe. Genau so entrummt aher auch das Mahānātaka einen großen Teil seiner Strophen alteren Werken, insbesondere sind die Rama Dramen des Bhavahhūti, Uttararamacarıta und Mahavıracarıta, das Bālarāmāyana des Rājasekhara das Anargharāghava des Murāri und das Prasannarāghava des Javadeva geplundert Aus Stropben besteht aber fast das ganze Mahānātaka Ge legentlich sind kurze Bemerkungen in Prosa den Strophen als Einleitung vorangestellt, zu einem eigentlichen Dialog in Prosa, wie er sonst im Drama ublich ist, finden sich aber nur hier und da kummerliche Ansatze, so z B in der Rezension des Madhusüdana im Anfang des dritten Aktes in der Szene zwischen Dasaratha und Kaikeyi Ebenso werden nach Pischel auch ım Dütängada meist nur Verse gegeben, 'nur an ganz wemgen Stellen, die aber nicht einmal in allen Handschriften stehen findet sich ein kurzer Dialog ' Die Strophen des Mahanataka enthalten aber weiter nur zum Teil die Rede der auftretenden Personen An zahlreichen Stellen berichten sie einfach die Handlung in epischer Weise Ebenso enthalt das Dutan gada, wie Pischel zeigt. Strophen rein erzahlenden Inhalts Die Strophen des Mahānātaka sind ferner samthch in Sanskrit ebenso fehlt im Dūtān gada nach Pischel in mehreren Handschriften das Prakrit Das Mahāna taka zeichnet sich endlich durch die ungeheure Menge der auftretenden Personen aus, der Vidusaka findet sich aber nicht unter ihnen Ebenso hat das Dūtangada eine im Verhaltms zu seinem Umfang auffallend große Zahl von Personen, der Vidusaka fehlt aber auch hier Diese Überein stimmungen schließen in der Tat die beiden Stucke eng zusammen und heben sie von der ganzen Menge der uhrigen Dramen ab. Nun nennt sich

<sup>1)</sup> SBAW 1906 S 482ff

das Dūtāugada selbst aber ein chāyānātaka Wilson wollte das als 'shade or outline of a drama' auffassen, Lovi als 'dramo a l'état d'ombre', Pischel selbst hitte es fruher als 'Sehitten von einem Spiel', 'halbes Drama' er klart Aber diese Dentungen sind ganz umbefriedigend, und Pischel hat daher vorgeschlagen, chāyānātaka im wirkliehen Sinne als 'Schattenspiel' zu nehmen') Gray in der Einleitung zu seiner Übersetzung des Dūtān gada (JAOS XXXII, 59ff) und Hillebrandt in seiner Ahhandling über die Anfange des indischen Dramas, S 6, haben ihm zugestimmt, ich glaube micht, daß man an der Richtigkeit dieser Erklarung noch zweifeln wird

Dem Dütängada ahnlich ist das Haridyūta, dessen Verfasser und Zeit unbekannt sind Es wird aber nicht als chäyänätaka bezeichnet Da gegen haben wir aus der ersten Hallte des 15 Jahrhunderts noch drei chäyänätaka eines gewissen Vyäsa Sri Rainadeva, das Rämäbhyudaya, das Subhadraparinayaua und dis Pändaväbhyudaya. Ein ganz modernes, erst 1883 verfaßtes chäyänätaka ist das Savitticarita des Sinkaralala Diese spateren chayänätakas untersebeiden sich in nichts von den gewöhn heben Dramen Zu beachten ist aber, daß sie alle ihren Stoff den Epen entnebmen Über das chayanätaka des Vittbila, das angeblich die Geschichte der 'Ädil Shäbi Dynastie bebindelt, laßt sich zur Zeit nichts Sieheres sagen')

Fassen wir das Mahānātala und das Dūtāngada als Schattenspiele auf, so heten uns das javanische und das saumesische Schrittenspiel genrue Parallelen<sup>2</sup>) Das Wayang purwa, die vornebmste und am weitesten ver breitete Gattung des javanischen Schattenspieles, entimmit seine Stoffe

dem Ramayana und Mahabhārata und daneben der javamschen Kosmo gome Manik Maya Das stamesische Schrittenspiel scheint vorzugsweise auf das Rāmāyana zuruckzugreifen Die Proben, die F W K Muller aus stamesischen Textbuehern veröffentlicht hat i), weisen, wie schon Pischel bemerkt hat, eine überraschende Ahnlichkeit mit dem Mahānataku und Dütāuenda auf Der ganze Text besteht auch hier aus Stroplien die

<sup>&#</sup>x27;) Ich bemerke ubrigens daß Jacob der sich um die Erforschung der Geschichte des Puppenspieles und des Schatten pieles die großten Verdienste erworben hat, in seiner Geschichte des Schattentheaters S 8, augubt, daß er diese Erklärung schon früher erzeiben habe

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl uber die-e Dramen Pr-chel a a O S 495 und die dort angeführte Literatur, und Grav a a O S 62f

<sup>2)</sup> Das javanische und das siame-ische Spiel wurden sogar mehr als Parillelen sein wenn sich ihre Herkunft aus Indien nachweisen hebe. Van hat den ndi-shen Ursprung des javanischen Spieles in neuerter Zeit geleignet (tgl. inabesondere Hazeu. Bijdrage tot die kennis van het javanische tooneel S 18ff.) Ich muß daruif ver zichten auf die Erage her miehr eurzugeben, meines Frachtens kann uhr die alle techtione Ursprung des javanischen Schattenspieles keneswege als sieher gelten.

Nang Siamesische Schatten pielfiguren im Kgl Museum für Volkerkunde zu Berhin. Suppl ment zu Banil VII von International's Archiv für Ethnograf hie.

durchaus epischen Charakter zeigen1) Die Sprache ist reich und gewahlt wie in den Sanskrit-Dramen, woraus Pischel mit Recht geschlossen hat, daß die siamesischen wie die indischen Stucke die hterarischen Tortsetzer eines ursprunglicheren volkstumlicheren Schattenspieles seien. Ich möchte hier weiter auf die merkwurdige Art der Buhnenanweisungen im Mahānātaka hinweisen. Sie zeigen vielfach nicht die knappe sachliche Form, wie wir sie sonst in Dramenteyten zu finden gewohnt sind, sondern sind oft lang ausgesponnene Schilderungen in der Sprache des Käyva Als Beispiele mögen zwei Stellen aus der Rezension des Dāmodara dienen 14, 33 tatrā šokaranskāsthitavimānam āruhya Jānakīm Rāmarāranayor yuddham dar sayatı Trijatā Saramā ca [ Mandodary api sundariparivitā Lankācalam āruhya pasyati | Rudro 'pi samudramadhya elena carenopasthito yuddham pašyatı | derāh sarre vimānādhirādhā nabhomandalagatā vuddham pašyanti sma | Rāmah Samhārabhairaia iia krodham nātayati Kālarudra iia, 14,43 Mandodarī sakalasundarībhih parivrtā galadaviralanetrajalapravāhaih Sitā pater ırrahanalena saha Lankapateh pratapanalam nırvapayantı hahakaram ghoraphūtkārash kursants shatsts Trekūtācalād utvatva samarabhūmau mahānīdrāgatasva nījarrānanāthasva Lankāpateš caranakamalavor nīpatva Diese Schilderungen entsprechen dem sogenannten Janturan des java mischen Schattenspieles, das unter gedampfter Musikbegleitung hergesagt wird2) Durften wir uns die indischen Szenarien in ahnlicher Weise vor getragen denken, so wurde die auffallende literarische Form, die sie zeigen, mit einem Schlage verstandlich werden

Pischel hat dann das Bestehen des Schattenspiels in Indien durch weitere Nachweise in der Sanskrit und Pall Literatur wahrscheinlich zu machen gesucht<sup>2</sup>). Vollig einwandirei ist das Zeugnis Nilakanthas, der zur Erklarung des Mbh 12 295, 5 erscheinenden Wortes rüpopajiana bemerkt rüpopajianam jalamandapikeit dal nnütigesi prasiddham | yatra süksmarastram uyanadhäya carmamayan äkäras ruyömätiyädinäm caryä pradarsyate Wenn sich auch das Wort jalamandapika bis jetzt nicht hat nachweisen lassen<sup>4</sup>), so macht doch die Angabe daß die Figuren aus Lederseien, dem noch heute im Orient fast allgemein verwendeten Material, und

<sup>1)</sup> Z B aus dem Anfang Zu derselben Zeit erhob der Konig der Affen die Hande nach allen Seiten zum Gruß Er hatte den Larm des Schlachtgetummels gehort, der zum Himmel drang (1) er befragte Biblissina Das versammelte Heer, welches heransturmt, sind es die Asuras des Kumbhakarna? Wie? Oder sind die ersten der Damonen herausgezogen um zu sirterten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Serruner, De Wajang Poerwä, S 216, 218 Hazeu a a O S 103, Jacob, Geschichte des Schattentheaters, S 14

<sup>\*)</sup> Über das Schattenspiel im heutigen Inden scheint nichts bekannt zu sein \* Shankar P Pandit, Vikrumorvasiyum, Notes S 4 sagt allerdings, daß die Vorführung von Puppen und Papierfiguren heute die einzige dramatische Belustigung der Dorf bevölkering sei Aber diese Papierfiguren dienen offenbar nicht dem Schattenspiel

<sup>1)</sup> Printz, Bhasa Wörter in Nilakanthas Bharatabhāvadipa, S 24ff

die Betonung der Dunnheit des Tuches es völlig sicher daß Makantha nicht etwa das Puppenspiel sondern das Schattenspiel meint Nilakantha gehört aber erst dem Ende des 17 Jahrhunderts an') und es ist naturlich eine andere Frage ob seine Erl lirung auch für die Uahabharata Stelle zu trifft Pischel hat sie height und danach auch rupopajien in Varahamihiras Brhatsamhita 5 74 als Schattenspieler erklirt Die Zusammenstellung von rupopajirana mit raigiratarana im Uhh und die Eru ihnung des ruporaura im Anschluß an den Maler den Sehreiber und den Sanger (cutrakaralekhakageyasaktan) in der Brhats spreehen entschieden zugunsten dieser Auffassung Bei der Vieldeutigkeit des Ausdruckes rupa ist freiheh völlige Sicherheit nicht zu erlangen Protap Chandra Rov übersetzte runo pairana mit disguising oneself in various forms exhibition of puppets Daß auch Puppen durch rupa bezeichnet sein könnten ist nicht inmöglich und chensowenig kann es als ausgeschlossen gelten daß rupopaijiana der Name einer ahnlichen Kunst sei wie die der heutigen Bahurupis die nach Molesworth dancers actors maskers mimes merry Andrews sind nach Grierson Leute die in Verkleidung auftreten Salam sagen und wieder abtreten um in neuer Verkleidung zu erscheinen") Dizu kommt endlich noch daß rupanya die von ihrer schönen Gestalt Lebende ein Wort für Hetare ist und daß fur rupagira im spateren Pali auch rupupagiran: emtritt Hillebrandt a a O S 6f hat daher rupopaurana und rupopo men wieder wie fruher Böhtlingh und hern von den Hetaren verstehen wollen Die nahe Beruhrung der Vimen und Musiker mit dem Het irentum ist ohne weiteres zuzugeben. Trotzdem ist mir gerade an diesen Stellen die Beziehung auf die Hetaren nicht wahrscheinlich Varahamihira spricht von rupopojiera micht von rupopojieras und auch im Mbh 1et dem ganzen Zusammenhang nach wahrscheinlich von Vannern die Rede Außerdem scheint mir Nīlakanthas Erklarung gerade weil sie nicht die zu allernachst liegende ist Beachtung zu verdienen

Das Schattenspiel hat Pischel endlich auch in Therigatha 394 finden vollen wo eine Nonne zu einem Manne der sie zur Liebe überreden will sagt

wollen wo eine Nonne zu einem Wanne der sie zur Liebe überreden will sagt miyam viya aggato Latam supinante va suvannapadapam

upodl avası andha rittakası janamayıherı iva rupparupakam ||
Pischel ubersetzt die Strople Du sturzest dich o Bhinder auf etwas
Aichtiges gleichsam auf ein Blendwerk das vor dir aufgefuhrt wird auf
einen goldenen Baum im Traum auf ein Schattenspiel im Venschenge
drunge Frau Rhys Davids hat es vorgezogen rupparupaka als Puppen

<sup>&#</sup>x27;) Printz a a O S 8 ') line Vorful rungen 1 e Sen mach S M Tagore Ti e e gl t princ pal Rasas of the Hin lus S \*0 par varia Verandering

<sup>3)</sup> Doran kann a cl. des Kommentators Erklärung von r popojier durch exércipando n cl. is an lern Rupoptifica kann l er nur Substat i vim sem

spiel zu fassen1). Hillebrandt a. a. O. S.7, lehnt Pischels Erklarung als unwahrscheinlich ab, wendet aber auch gegen die Deutung auf das Puppenspiel ein, daß man hier dem rittalam entsprechend eher etwas absolut Nichtiges erwarte; rupparāpaka sei daher ein Gaukelspiel, wie es im Daśakumaracarita beschrieben werde; auch der Kommentar sage ja, daß es māyākārena mahājanamajjhe dassitam sei. Nun werden wir aber sehen, daß die Mayakaras höchst wahrscheinlich gerade mit Schattenbildern arbeiteten; ieh kann daher in den Auffassungen Pischels und Hillebrandts keinen großen Untersehied entdecken. Ich halte in der Tat die Beziehung des ruppurupaka auf das Schattenspiel als das Wahrscheinlichste. Eine Parallele bietet eine Strophe des javanischen Arjunavivaha2), wo (be Meuschen, die nach den Sinnesgenussen durstend, nicht wissen, daß die Dinge nur Blendwerk (māyā) sind, mít denen verglichen werden, die betrubt und verwirrt auf ringgit3) schauen, obwohl sie wissen, daß es ausgeschnittenes Leder ist. Andererseits wird in der Mahavyutpatti 139 unter anderen Bildern fur scheinbare Realitat, von denen ich hier mit Rucksicht anf die Gatha nur maya, scapnah, riktanustih hervorheben will, auch natarangah genanut. Unter nataranga haben wir nas offenbar minnsche Darstellungen jeglicher Art vorzustellen. Man hat also in spaterer Zeit jedenfalls die Vorfuhrungen der natas schlecht hin als eine Welt des Scheines angesehen, und eine absolute Notwendigkeit, rupparüpaka auf das Schattenspiel zu beziehen, liegt nicht vor!). Zusammenfassend glaube ich sagen zu

<sup>1)</sup> Psalms of the Sisters

<sup>4)</sup> Hazeu a a O S Of Jacob a a O S O 3) Im Text steht tringgit, das Schreibschler für ringgit, den gewöhnlichen Namen

fur die Figuren des Spieles, sein muß

<sup>4)</sup> Pischel hat auch erwogen, ob rapadakka, das Mihndapanha 344 und in der Form lupadakha in der Inschrift der Jögimärä Höhlo erscheint, ein Name des Schattenspielers sein konne. Aus der Inschrift, die ich im ubrigen anders beurteile als Pischel (siehe Bruchstucke buddhistischer Dramen, S 41f), ist über die Bedeutung des Wortes nichts zu entnehmen, die Stelle aus dem Mihndapañha schließt die Bedeutung 'Schattenspieler' aus Sie lautet ye pana te maharaya bhikkhu vinayahinu vinayakovida nıdanapathanakusala apattıanapattıgarukalahukasatekicchaatekicchavutthanadesananıggahapatılammaosārananıssāranapatisāranalusalā rinaye pāramim gatā evarūpā kho mahārāja bhikkhū bhagavalo dhammanagare rūpadakkhā ti vuccanti. Pischel vertritt die Ansicht, daß die rupadakkhas 'Kopisten', 'Korrektoren' von Handschriften seien, wobei er sich namentlich auf die ziemlich unklare Angabe der Lexikographen stutzt, daß rūpa soviel wie granthavrtti sei. Ich glaube, daß eine vollig imbefangene Interpretation der Stelle, die sich nicht von irgendwelchen Rucksichten auf die etymologreche Erklarung von rüpadakka leiten laßt, doch zu einem ganz anderen Resultat fuhrt. Die Worte, mit denen die Fahigkeiten der vinayakundigen Mönche in der hedigen Stadt des Erhabenen beschrieben werden, mussen naturlich einen doppelten Sinn haben, je nachdem sie auf diese oder die mit ihnen verglichenen rupadakkhas bezogen werden. Mit Bezug auf die Tatigkeit der Mönche missen sie nach Maßgabe des Vinaya verstanden werden, und es scheint mir, daß die Ausdrucke zum Teil einen viel pragnanteren, zum Teil aber auch einen ganz anderen Sinn haben als Pischel annimmt Nidanapathanakusala bedeutet meines Erachtens nicht geschickt in der Angabe der Grundursache (eines Vergehens gegen die Disziplin)' oder, wie Rhys

können, daß nach den Pischelschen Untersuchungen das Bestehen eines literarischen Schattenspieles in Indien seit der Mitte des 13 Jahrhunderts feststeht, und daß manche Anzeichen daßur sprechen, daß ihm ein volkstumliches Schatteuspiel vorangegangen ist, das vielleicht bis in die vor ehristliche Zeit zurückecht.

Davids in semer Über-etzung annimmt, 'skilled in detecting the source of offences, sondern 'geschickt im Vortrag der Umstande, die zur Aufstellung einer Regel führten' Isuebe Childers unter nidana und vergleiche die Phrase etasmin nidane etasmin pa larane, z. B. Cull. 1, 25, 11, nur so kommt das pathana zu seinem Recht. Die folgenden Worte his ateliacha juber etzt Pischel zweifelles nehtig 'ceschickt (in der Entscheidung daruber, oh) ein Vergehen vorhegt oder meht, ob (das Vergehen) sehwer oder leicht ist, ob es gesuhnt werden kann oder nicht. Apatti ist der gewohnliche Ausdruck für em Vergeben gegen die Ordensregeln, leichte und sehwere Vergeben werden auch sonst oft unterschieden (z B Cull 7, 5, 2 ana pattim apattut dipenti apattim ana pattiti d lahnkam õpattiin garukā apattiti d garukam apattim lahukā õpattīti d) Vit dem Gebrauch von atekiecha vergleiche man etwa Cull 7, 5, 5, wo der samghabhedaka gickiecha genannt wird. Die folgenden Worte übersetzt Pischel '(geschickt in der Entscheidung darüber), wie (ein Vergelien) wieder gutgemacht, dargelegt, beseitigt, geheilt, entfernt, hunausgeschafft, gemildert werden kann' Aus Childers ist zu er sehen, daß apattuutthana die 'Rehabilitierung eines Monches' ist, desanā 'Beichte' (vgl den Ausdruck apattım deseti, z B Cull 4 13, 2f, 14, 31f) nıggaha "Tadel, Degradierung', patikamma 'Buße' Die letzten drei Ausdrucko haben mit apatti direkt uberhaupt nicht, nicht zu tum osarang ist die Wiederaufnahme eines zeit weilig ausgeschlosenen Monches (vgl. Mahav. 9, 4, 10f.), russarana die Ausschließung eines Monches (vgl. Wahav. 9, 4 9) patisarana die feierliehe Entschuldigung eines Monches bei einem Laien (vgl. Cull. 1, 18ff.) Daß hier lauter Termini der Kirchen disziplin vorliegen hatte im wesentlichen richtig schon Rhys Davids erkannt den Kopisten soll midånapathanakusala nach Pischel 'geschickt im Lesen des Originals' bedeuten im folgenden meint er brauche man in seiner Übersetzung an Stelle von Vergehen nur Fehler zu setzen und an die Stelle von 'gesuhnt (salekicha)' etwa ausgemerzt , so passe alles ganz vorzuglich auch auf die Kopisten Pi-chel muß al o satekiccha auch von den eigenthehen rupadakkhas im übertragenen Sinne verstehen, und das scheint mir seine ganze Erklarung hinfallig zu machen, ganz abgesehen dat on, daß sich weder nidang im Sinne von Original' noch irgendemer der anderen Ails drucke mit Bezug auf handschriftliche Felder oder ihre Verbeserung nachweisen laßt Leute, die wissen, ob etwas heibar oder unhedbar ist, haben meines Emchtens den Anspruch als Arzte angeschen zu werden. Nun ist es aber doch gewiß kein Zu fall, daß noch eine ganze Anzahl von anderen Ausdrucken in der Beschreibung der rupadakkhas medizinische Fachausdrucke sind. Bei Caraka und Susruta bedeutet nach dem PW guru und laghu schwer bzw leicht verdaulich uttl and die I'ntleerung (vgl Bower MS II, 45, 389) nigraha das einer Krankheit Einhalt tun, pratikarman Anwending von Gegenmitteln Kur, Behandlung (vgl. pratikara und sarirasya pra tikrigå, Mbh 12 59, 66) pratisårana das Bestreichen oder Betinfen einer Winde usw Das letzte Wort kommt um Sanskrit überhaupt nur in dieser Bedeutung vor, und the Vermutung liegt nahe, daß sich die Bedeutung Versöhnung des gekrankten Laien überhaupt aus der Bedeutung Bestreichen der Wunde entwickelt hat Wegen der Verbindung mit palhana muß ferner nidana auch hier der Name irgendeines lutemrischen Produktes sein, dann kann es aber nur 'die Lelire von den Ursachen und dem Wesen der Krankheiten", "das Lehrbuch der Pathologie" sein. Über die vier Ansdrucke, die ich vorliufig in der medizinischen Literatur nicht nachweisin kannKehren wir nun noch einmal zum Mahānāṭaka zuruck Mir scheint fur die Beurteilung des Charakters des Werkes vor allem eine Strophe von Wichtigkeit zu sein, die sich in der Rezension des Miśra-Madhusūdana (M) hinter der Nāndī findet und nach der Buhnenangabe dem Sütradhāra in den Mind gelegt ist (nāndyante sūtradhāraḥ). Sie lautet.

Yālmīker upadešatah svayam aho taktā Hanūmūn kapiḥ śrī-Rāmasya Raghūdtahasya caritam saumyū tayam nartakāḥ | goṣthī tāvad iyam samastasumanahsamghena saṃveṣṭitā tad dhīrāh kuruta pramodam adhunā vaktāsmi Rāmāyaṇam ||

Die Strophe fehlt in der Rezension des Misra-Dāmodara (D), die Aufrecht. Cat. cod man. Bibl Bodl. VIII, 142, nicht nur als die altere bezeichnet1), sondern auch als die Vorlage fur M zu betrachten scheint, da er sagt Longe maiora Madhusudana molitus est qui non modo librum in pauciores partes contravit2), sed plurima addidit, multa omisit, distichorum collocationem saepe mutavit. Mohanadásae3) textus quum disticha 548 contineat, ın Madhusudanae recensione 720 inveniuntur. Idem in fabulae fine Rámae in coelum ascensum descripsit, cuius rei nulla in recensione altera mentio reperitur.' Ich mochte mir über das relative Alter der beiden Rezensionen hier kein Urteil erlauben; die Frage kann nur unter Heranziehung des handschriftlichen Materials entschieden werden \* An und fur sich kann die größere Lange von M noch nicht beweisen, daß es das jungere Werk ist, zumal noch nicht einmal der Umfang von Madhusüdanas eigener Arbeit feststeht. In der Ausgabe von Rāmatārana Śiromam (Calcutta 1870) hat M allerdings 721 oder, wenn man die stereotypen Strophen am Schluß der Akte mitzahlt, 730 Strophen. In der Ausgabe von Kälikrsna Bähädur

āpattı, desanā, osārana und nissārana, laBt sich naturlich nichts sicheres sagen, jedenfalls lassen sie sich ebensogut als medizinische Termini verstehen wie von der Tatigkeit der Kopisten Da apatti nach Hemacandra, An 3, 240, ein Synonym von doşa ıst, so kann es wohl auch wie dieses 'Krankheit' als Störung der drei Grundstoffe des Korper, bezeichnen, damit konnen garuka und lahuka naturlich auch im Sinne von 'schwer' und 'leicht' verbunden werden Desana könnte 'Verordnung' sein (disatah im Bower MS III, 184, 64 ist wold Fehler für dihatah), sofern es nicht mit dem vorhergehenden eutthäna im Sinn von 'Anweisung, wonn der Kranke aufstehen kann' zu verbinden ist. Osarana und nissarana endlich könnten sehr woll vom 'Abtreiben' und 'Heraustreiben' von Gift oder Krankheitsstoffen aus dem Körper verstanden werden. Wenn wir so auf die Bedeutung 'Arzt' für rüpadakkha geführt werden, so ist damit allerdings wohl nur die allgemeine Begriffssphare gegeben. Vermutlich bezeichnete das Wort irgendwelche Spezialisten. Was die Etymologie betrifft, so möchte ich luer nur bemerken, daß das Wort nicht unbedingt auf rüpa. dalsa zuruckgeführt werden muß Dallha könnte auch nuf delsa zurückgehen: dakkhatı fındet sıch bekanntlıclı schon in den Asoka-Inschriften

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ebenso Catal Catal I, S 438 Aufrecht nennt an der ersten Stelle D 1rr. tumlich the Rezension des Mohanadäsa, der nur der Kommentator von D ist

<sup>2)</sup> M hat 9, D 14 Akte 3) Lies Dămodarae

(Calcutta 1840) sind es aber nur 613 Strophen<sup>1</sup>) In der Ausgabe von Jivānanda Vidyāsāgarı (Calcutti 1890) ist nuderseits die Zahl auf 778, mit Einschluß der Strophen nm Aktsehluß auf 788, angeschwollen Man hat offenbar bestandig neue Strophen eingeschoben, was bei dem lockeren Textzusummenhung leicht genug war<sup>2</sup>) Vielleicht ist sogar der ganze Abschnitt über die Himmelfahrt des Räma im M eine spatere Zutüt, er fehlt jedenfalls in der altesten Ausgabe, in der das Stück mit der Ruckkehr nach Ayodhyā schließt. Und was die Verschiedenheit der Aktzahl betrifft, so ist eine Vermehrung der Akte in D sicherlich von vornherein nicht un wahrschemlicher als eine Zusammenziehung in M, besonders da die Einteilung in 14 Akte in D mit Rucksicht auf die 14 Welten erfolgt ist, wie die vorletzte Strophe zeiert.

caturdasabhır erünkair bhuvananı caturdasa

śrī Mahanatalam dhatte levalam brahma nermalam3)

Wie immer aber auch die Antwort auf die Frage nach dem Alter der beiden Rezensionen lauten mag - daß M micht etwa auf D heruht, sondern daß beide selbstandige Bearbeitungen desselben alten Originals sind, scheint mir mit völliger Sicherheit aus den Angaben des Textes selbst hervorzu gehen In der Schlußstropbe von D heißt es, daß das von Bhoja wieder gehohene Werk von Misra Damodara 'verknupft' sei (sumatinrpati Bho genoddhrtam tat kramena grathitam Misra Damodarena) in den Schluß strophen der einzelnen Akte in V wird gesigt, daß das wieder gehobene Werk von Miśra Madhusudana zurechtgemacht sei indem er es 's erknupfte' (pratyuddhrte 11kramath | Misra sri Madhusudanena karina samdarbhya sanfikrte) In beiden Rezensionen wird also die Tatigkeit des Redaktors mit dem Ausdruck 'verknipfen' bezeichnet, den wir wohl in erster Lime auf das Ausfullen von Lucken beziehen mussen, und da nach den Angaben beider Rezensionen das Stuck von Hanumat verfaßt ist (D racitam Anila putrena M srila Hanumata ciracite), so muß sich iene Tatigkeit auf die selbe alte Dichtung erstreckt haben

Wir können, glaube ich, sogar noch weiter gehen und behaupten daß M die bengalische Rezension des Werkes ist. D die Nagari oder westliche

<sup>1)</sup> So nach des Herau gebers Zahlung bei der aber kleine Ungenausgkeiten unterlaufen

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Das gleiche ist ubrigens auch in D geschehen. In der Ausgabe Bombet, Sake 1766 hat es 582 Strophen, die drev von Eggebig. Cat of the Sk. WS. in the Ind. Off Libr., S. 163817, Leschrebenen Handschriften von D haben 588 570 und 611 Strophen, die von Ketth, Catalogue of the Sanskrit and Prakrit WSS. in the Indian Institute Labran, Oxford. S. 80 Sescharebene Handschrift, Zaht zur 557 Strophen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auf die Akteinteilung ist bei dem ganzen Charakter des Werkes überhaupt nicht allzuviel Geweiht zu legen. Die von Tawney Thomas, Cat of two collections of Sk. MSS preserved in the Ind Off Labr, 8.36, beschiebene Handschrift von U hat 10 Aktu, indem hier der letzte Akt geteilt ist. Vielleicht gibt es auch eine Rezu sion von D in 15 Akten, die r kommentar des Babbhadra umfallt jedenfalls 15 praktikas (Bhandarla, Report on the search for Sk. MSS 1883—84, § 2588).

Rezension Die Handschriften von D sind, soweit ich es nach den Kata logen feststellen konnte, samthen in Nagarī geschrieben, die von Eggeling. Cat of the Sk MSS in the Ind Off Libr S 1585, die von Aufrecht a a O S 143 und die von Tawney Thomas, Cat of two coll of Sk MSS S 36, beschriebenen Handschriften von M sind in Bengāh Charakteren, Taylor, Catalogue raisonnee, I, S 476, verzeichnet eine Handschrift von M in Oriyā¹) Auch die mir bekannten Drueke von M sind alle in Calcutta er schienen, die Ausgaben von D in Bombay²) Dazu kommt, daß Mohana däsa, der Kommentator von D, nach seiner eigenen Angabe aus Mathurā stammte

Auf lokale Verschiedenheit der beiden Rezensionen weisen auch ge wisso Abweichungen in der Legende von den früheren Schicksalen des Mahanataka In der Schlußstrophe von D wird berichtet. Hanumat habe das Werk verfaßt, dann habe Valmiki es, weil er es fur unsterblich (oder Ambrosia) hielt, ins Meer versenkt, aus dem es spater der weise König Bhoja wieder heraufgeholt habo (racitam Anila putrenātha Valmikinabdhau nıhıtam amrtabuddhya pran Mahanatakam yat | sumatenrpate Bhojenoddhr tam tat kramena) Mit diesen Angaben stimmt die etwas ausführlichere Erzahlung überein die Mohanadası am Ende seiner Dipikā gibt atreyam kathā | pursam etena Hanumatā nakharatankair girisilāsu vilikhitam | tat tu Vülmilina drstam i tad etasyātimadhuratvam ākarnya Rāmāyanapra carābharasankayā Hanūmān prārthitas tram etat samudre nidhehiti | tatheti tenābdhau prāmtam \ tadaratārena Bhojena sumatina jalamanair (9) uddhr iam iti Danach grub Hanumat sein Mahānātaka mit den Krailen an einem Berg ein Välmiki sab es, und weil er furchtete daß die Sebonheit des Werkes der Verbreitung seines Rāmāyana hinderlich sein konnte, bat er den Hanumat, die Dichtung ins Meer zu versenken. Hanumat tat es Mit Hilfe von Tauchern (?) gelang es spater dem Bhoja das Werk wieder ans Tageshcht zu bringen In M wird in den Strophen am Aktschluß nur gesagt, daß das Mahānātaka von dem hochberuhmten Hanumat verfaßt und tikramaih wieder emporgelioben sei (śrila Hanūmata tiracite śrīman Mahānātake virašriyuta Rāmacandracarste pratyuddhrte vikramaih) kramaih wird von den Kommentatoren verschieden erklart. Candrasekhara versteht darunter König Vikramäditva und erzahlt als eine alte Geschichte 'Einst schrieb Hanumat diese Verse auf einen Felsen und versetzte sie ins Wasser des Meeres Vikramaditya aber brachte sie mit Hilfe von Fischern wieder empor' (pură kila Hanuman prastare slokan iman likhiti a samudra jale sthapitavan | Vikramadityas tu karvartadvara tan uddhrtavan | tat

Handschriften von M kommen aber gelegenthen auch im Westen vor, R. G. Bhandarkar, Report on the search for St. MSS in the Bombay Presidency 1887—91 S 35 verzeichnet eine aus Guiarti.

Siehe oben S 397f Die von Fggeling erwahnte Ausgabe mit Candrasckharas Kommentar (1974) war mit nicht zugänglich

sabhāsadā Madhusūdanamıstren**a te slokā**h samdarbhya sayjīkrtā 111 purā tanī kathet: Candrašekharah) Rāmatārana Siromani, dem ich diese Angabe entnehme, fugt hinzu, daß nach anderen das Werk von Raksasas geraubt und ihnen von irgend jemand mit Gewalt wieder entrissen sei (anye tu grantho 'yam raksasair hrtah | Lenacid vikramair balais tebhya uddhrta iti) Vidvāsāgara erklart tikramaih parākramaih pratyuddhate (sic) utkatatām adhirudhe Nun scheint es mir allerdings sicher, daß tikramaih entweder direkt 'durch Vikramaditya' bedeutet oder der Ausdruck doch wemgstens mit Rucksicht auf den Vikramäditya gewahlt ist. In der östlichen Über heferung ersehemt also dieser an Stelle des Bhoja Wichtiger aber ist, daß weder die Strophen noch die Kommentare die geringste Andeutung des Neides des Valmiki entbalten, der zur Versenkung des Mahanataka ge fuhrt haben soll. Die oben angefuhrte Eingangsstrophe schließt diesen Zug der Legende sogar vollig aus, denn hier wird ja ausdrucklich gesagt, daß Hanumat das Werk 'nach Anweisung des Välmiki' verfaßt habe In dieser Form hat sich die Legende in Bengalen bis in moderne Zeiten er halten W Jones, der in Calcutta lebte, kann nur die Erzahlung seiner bengalischen Pandits wiedergeben, wenn er in der Vorrede zur Sakuntala, Works 9, S 367f sagt 'The Indians have a wild story, that the first regular play on the same subject with the Ramayan, was composed by They add, that he engraved it on a smooth rock, which, Hanumat being dissatisfied with his composition, he hurled into the sea, and that, many years after a learned prince ordered expert divers to take impressions of the poem on wax, by which means the drama was in great measure restored 1) ' Die Geschichte vom Neid des Välmiki ist wahrscheinlich immer auf die westliche Sage beschrankt gehlieben, auch die sudindische Rezen sion des Bhojaprahandha kennt sie offenbar nicht. Hier wird erzahlt, wie einmal Fischer in einem großen Teich an der Narmada ein Felsstuck mit eingegrabenen Buchstaben finden Sie hringen es zu Bhoja, dem sofort der Gedanke kommt. In der Vorzeit hat der verehrungswurdige Hanumat das herrliche Ramayana verfaßt. Das hat er in diesen Teich werfen lassen, so lautet die Sage (pürram bhagaiatā Hanumata srimad Rāmāyanam krtam tad atra hrade pralsepitam iti srutam asti, S 70 der Ausgabe von K P Parab) Der König laßt dann durch Einreiben von Lack die Schrift verdeutlichen, und es wird die zweite Halfte einer Strophe lesbar, an deren Erganzung sich der Reihe nach Bhavahhūti Bhoja und Kālidāsa versuchen letzteren Erganzung wird durch weitere Nachprufung des Steines bestätigt Die Strophe steht in unserem Text in M 9 97, mit Umstellung der beiden Halften in D 14, 49, mit Bhavahhūtis Erganzung auch M 5, 39 und in allen drei Fassungen in der dem Hanumat zugeschriebenen Dasavatarakhan

<sup>1)</sup> Wie die Geschichte von der Auffindung und Frganzung in neuerer Zeit noch weiter au geschnuckt worden ist, möge man in der Vorrede der Übersetzung von kalikerna B hadur S III nachlesen

402 Die Saublikas

das Wort daher auch ganz anders Vidyāsāgara bemerkt saumyāh sobhanāh kusalā iti yātat, Rāmatārana Siromani sagt saumyāh abhinayapandulāh 'Geschickt' wurde allerdings vorzugheh in den Zusammenhang passen, ich brauche nur an den Anfang der prarocanā der Ratnāvali zu erimern, die in den spateren Lehrbuchern (Dasarūpa 3, 6, Sāhityadarpana 286) als Musterbesspiel angefuhrt zu werden pflegt

śri Harso nipunah karih parisad apy esä gunagrähini loke häri ca Vatsarājacarilam nūtye ca daksā i ayam<sup>1</sup>)

Es ist aber doch ganz ausgeschlossen, daß saumya jemals 'geschickt' be deuten könnte Nun liest die alteste Ausgabe des Kälikrsna Bahadur gar nicht saumya, sondern saubhya Allerdings ist diese Ausgabe durch zahl reiche Druckfehler entstellt, in der suddhipattrika wird aber saubhya most verbessert, obwohl andere Versehen gerade in dieser Strophe berich tigt sind. In der beigegebenen engbschen Übersetzung laßt der Heraus geber das Wort einfach fort 'of which achievements we are the ectors' Er hat also offenbar nichts damit anzufangen gewußt, und es ist von vorn herein anzunehmen, daß die übrigen Kommentatoren und Herausgeber ın der gleichen Lage waren und daher das ihnen unverstandliche saubhyā durch des graphisch naheliegende saumyā ersetzten Wahrscheinlich heben schon die Handschriftenabschreiber vielfach das gleiche geten, wie z B euch Gautamadbarmasastra 26, 12 das seltene und den Kommentatoren großtenteils unerklarliche sobhyaya in allen Handschriften die Buhler zu Gebote standen, zu somyāya verderbt ist2) Es ist mir unter den jetzigen Verhaltmissen micht möglich, eine Handschrift von M einzusehen Ich balte auch ohnedies saubhya tayam nartalāh. 'die Schauspieler sind wir die Saubhyas', fur die richtige Lesart, ich mochte aber doch betonen, daß wenn das ein Irrtum sem sollte, das folgende dadurch nicht berührt wird, wir wurden dann nur den Namen fur die Leute, die das Mahanataka auf fuhrten, verheren

Was ist nun aber ein saubhya? Die Levika kennen das Wort nicht, in Purusottamadevas Haravah 152 wird aber ein Wort saubhika über hiefert Saubhya und saubhika sind ohne weiteres als verschiedene Sans kritisierungen eines prakritischen sobhiya verstandlich, das nicht etwa nur eine theoretisch erschlossene Form ist, sondern, wie wir sehen werden, tats ichlich in der Sprache vorkommt Saubhika ist nach Purusottamadeva ein Synonym von andragälika Wie man sich die Vorführungen der Am drajälikas zu denken hat, mögen ein paar Stellen zeigen. Im Prabodha candrodaya (3, 141) rühmt sich ein Käpalika vor einem Kapanaka seines Dharma 'Hari Hara, den altesten der Götter (Brahman) ind die übrigen Götter ziehe ich herbei. Ich hemme auch den Gang der Gestirne, die am

<sup>&#</sup>x27;) Fbenso in der Priyadarsika und mutatis mutandis im Năgananda

<sup>2)</sup> Buhler, SBF II, S 297, Anm Auf das Wort selbst werden wir noch zu ruckkommen

Himmel ihre Bahn ziehen. Ich fulle diese Erde samt Bergen und Stadten mit Wasser, und sieh! im Nu trinke ich all dies Wasser dann wieder aus ' Der Ksapanaka erwidert ihm 'Ich sage es ja, irgendem Amdrajālika hat dich durch Vorfuhrung von Blendwerk (māām damsīa) getauscht, worauf der Kapalika ergrimmt ausruft 'Ha, du Schandlicher! Schon wieder schmalist du den Paramesyara als Amdraiālika! Indirekt geht aus den Worten hervor, daß man dergleichen Göttererscheinungen und Zauber von den Amdrajālikas zu sehen gewohnt war. Die Bestatigung liefert die Schilderung in der Ratnävali Hier tritt im vierten Akt ein Aindrajälika aus Ujjayını, Sambarasıddlı mit Namen, auf Ein Bundel Pfauenfedern schwingend, erscheint er vor dem König, fordert die Anwesenden auf, Indra, der vom undranāla, von der Zauberei, seinen Namen fuhre, und den ehrwurdigen Sambara, der hochberuhmt in der maya sei, zu verehren und fragt dann, was der König zu sehen wunsche den Mond auf der Erde. einen Berg in der Luft. Feuer im Wasser oder die Nacht am hellen Mittag. durch die Macht der Zauherspruche (mantappahäiena) seines Lehrers konne er ihm alles zeigen, was sein Herz begehre. Der König laßt die Vasavadatta kommen und befiehlt dem Aindrajālika, mit seinem Zauher zu beginnen Der macht allerlei Gesten (bahundham natyam krita), schwingt wieder seine Pfauenfedern und laßt Hari, Hara, Brahman Indra und die übrigen Götter und eine große Schar tanzender Siddhas, Vidvädharas und Apsaras erscheinen Eine noch größere Probe seiner Kunst gibt er uachher, als er den Brand des Harems zaubert. Dieser Brand wird als durchaus wirklich geschildert, die Flamme ergreift sogar das Gowand der Ratnavali Um so größer ist die Überraschung, als plötzlich das Fener verschwunden ist und alles sich als ein Bleudwerk erweist. Was dieser Amdrajahka vorführt. scheint ja nun auf den ersten Blick mit einem Drama wie dem Mahanataka gar keine Ahnlichkeit zu haben. Aber wir durfen nicht vergessen, daß alles hier ins Marchenhafte gesteigert ist. Ein Gaukelstuck wie der Harems brand durfte auch in Indien außerhalb des Bereiches der Wirklichkeit liegen, und die ersten Ankundigungen des Aindrajalika werden sogar von den Personen des Stuckes selbst etwas unglaubig aufgenommen, er hat den Mund sehr voll genommen', bemerkt der König Etwas anders hegt die Saelie aber doch bei der Vorfuhrung der Götter in der Welt der Götter und Dimonen spielt zum größten Teil auch das Mahānātaka, und weim die Szene der Ratnavali auch nur einigermaßen den wirklichen Verhaltnissen entspricht so liegt der Gedanke, daß man solche Erscheinungen von Göttern mit Hilfe von Schattenfiguren inszemerte, am nachsten Wir haben für die Technik derartiger Vorführungen ein sehr bestimmtes und nuchternes Zeugnis in der chinesischen Literatur in einer Stelle des Tan sou (11 Jahrhundert), die Hirth, Keleti Szemle, II, S 77f., nach dem Tu schu tsi tsch'ong aufuhrt 'Als die Gemahlin des Kaisers Wu ti von der Dynastic Han (140-S6 v Chr.), eine geborene La, gestorben war, mußte

der Kaiser immer au die Verbliehene denken. Da fand sieh ein Mann aus Tsi, namens Schan-wöng, der sich aufs (Geister-) Zitieren verstand. Er spannte einen von Lampen und Kerzen beleuchteten Vorhang auf, der Kaiser saß hinter einem anderen Vorhang und erblickte das getreue Ebenbild seiner Gattin. Von da an hat die Nachwelt ihre Schattenspiele erhalten-); Ein Unterschied besteht allerdings zwischen den Vorfuhrungen des Aindrajähla, wie sie in der Ratnävalï geschildert werden, und der Auffuhrung des Mahänätaka: bei jenen Gottererscheinungen fehlt die dramatische Handlung; es fehlt auch ein begleitender Text, wenn man nicht etwa die kurze Erklarung, die der Aindrajähla gibt, als solehe ansehen will:

Hariharabamhappowuhe deve dävewi devarāan ca | gaanammi siddhavijjāharabahusattham ca naccantam ||

Allein was die Ratnävall bietek, ist nicht erschöpfend, und eine andere Stelle zeigt, daß das Programu der Aindrajähkas auch Vorfuhrungen umfaßte, die jedenfalls der dramatischen Handlung nicht entbehrten Sie findet sieh in der Pürvapithkaß des Daskalumärnearita, Uechv. 5 Da tritt der Aindrajähka Vidyesvara wie ein großer Herr auf, fein gekleidet, nut Juwelen in den Ohren und von einem Diener mit kahlgeschorenem Haupt begleitet Er ist ein Brahmane, der im Land umherzieht, um an den Furstenhöfen seine Kunste zu zeigen An der Spitze eines großen Gefolges von Gefulfen und Dienern begibt er sich zu dem König von Ujjaynd. Die Vorstellung findet in einem Hof des Palastes statt Sie beginnt int einem Konzert Dann laßt der Aindrajähka unter Schwingen der Pfauenfedern die Diener im Kreise herumgehen und steht selbst mit halbgeschlosenen Augen da Da kommen furchtbare giftspruhende Schlangen mit geblahten Hauben hervor, aber zahlreiche Geier sturzen sich auf sie, packen sie mit

<sup>&#</sup>x27;) Der letzte Satz erfährt eine Beschränkung durch die folgenden Angaben, auf the wir noch zuruckkommen werden. Ich kann Jacob nicht ganz beistimmen, wenn er, Geschichte des Schattenspiels, S 16, memt, die Kunste des Schau-wong erinnerten mehr an die Hexe von Endor, die Helena Er-cheunungen im Volksbuch von Doktor Faust und Verwandtes und hatten mit dem Ursprung des ehmesischen Schatten spieles nichts zu schaffen. Das letztere ist richtig, wenn man unter Schattenspiel das spatere litemrische Schatten-piel versteht. Im ubrigen sehe ich nicht ein, warum ihr Angabe über die Technik jener Gestervorführung falsch sein sollte. Die Toten beschwörung des Weibes von Endor ist eiwas we-entlich anderes. 1. Sam 28,13ff heißt es 'Und der König sprach zu ihr "Furchte dich meht, was siehest du " Und das Weib sprach zu Saul. "Emen Geist sehe ich heraufsteigen aus der Erde" Und er sprach zu ihr "Welches ist seme Gestalt " Und sie sprach "Ein niter Mann sleige t herauf, nugetan mit cinem Mantel . Da merkte Saul, daß e- Samuel war, und buckte sich mit dem Anthez zur Erde und neigte sich. Nun folgt das Gesprach zwischen Saul und Samuel Die Erzahlung sehemt mir keinen Zweifel darüber zu lassen, diß Saul sellist den Samuel gar nicht körperlich erblickt. Auch die Helena Erselnmung hat wenigstens in der Form, wie sie in der ersten Ausgabe des Volksbielles von Dr Faust (1587) erzählt wird, nut ihr Frischemung der geborenen Li gar keine Ahnla ikkeit

den Schnaheln und entfuhren sie in die Lufte Darauf, heißt es, führte der Brahmane die Zerreißung des Damonenfursten Huanyakasipu durch Narasımlıa auf (tato 'grazanmā Narasımlasya Hıranyalasıpor daityesi arasya udaranam abhiniya) Dei Konig ist aufs höchste verwundert. Da sagt ılım der Amdrajālika, er solle zum Schluß noch etwas Gluckverheißendes sehen, er wolle ihm die Hochzeit seiner Tochter mit einem trefflichen Prinzen zeigen Der Komg willigt ein, aber die Vorfuhrung, die nun stattfindet, hat gar nichts Zauberhaftes mehr Was der Konig und die Hofgesellschaft als Spiel zu sehen glauben, ist in Wahrheit Ernst, der Schutzling des Aindrajālika und die Prinzessin, die vorher in den Plan eingeweiht sınd, werden wirklich miteinander vermahlt

Die Darhietungen des Aindrajahka sind hier also ganz ahnlich wie in der Ratnavali In beiden Tallen führt er mythologische Stoffe vor, dort laßt er die Gotter erscheinen, hier zeigt er den Kampf der Suparnas und Nagas und die Tötung des Hiranyakasipu Insbesondere die letztere ist aber wieder dem Gegenstand des Mahanataka ganz ahnlich, ob Rama, die siebente Inkarnation Visnus, den Damon Ravana erschlagt oder Narasimha, die vierte Inkarnation Visnus den Damon Hiranvakasipu, bleibt sich wirklich zienisch gleich. Viel starker als in der Ratnavali ist aber hier der dramatische Charakter der Vorfuhrungen gekennzeichnet. Wenn wir den Satz uber die Auffuhrung der Totung des Hiranvakasipu aus dem Zu sammenhang herausgerissen vor uns hatten, wurde kein Mcnach bezweifeln, daß hier von der Auffuhrung eines Dramas die Redo sei. In der Padadipikā Wird abhiniya direkt durch darsayıtva bhümikadıqrahanena erklart. Auch das, was die eigentliche Auffuhrung einleitet, hat eine unverkennbare Ahnliehkeit mit dem pürraranga des Dramas, wie er in Bharatas Nätya-gastra 5, 6ff geschuldert wird Wie die Diener des Aindrajalika Schlaginstrumente spielen und Sangerinnen Lieder vortragen, um die Zuschauer ın Stimmung zu versetzen (parijanatādyamānesu vādyesu nadatsu gāyakīsu madakalakokilāmañjuladhvanisu samadhikarāgarañjitasāmajikamanovritivu), so beginnt auch der purvaranga mit dem pratyahara, worunter nach Cai tanyacandrodaya, S 59f Trommelwirbel, Handeklatschen usw (mrdangatālādidhianih) zu verstehen ist') und schließt einen Gesangsvortrag, gitala, ein Auch der merkwurdige Kreislauf des Gefolges des Aindralahka (parivaram parivrtam2) bhramayan) hat vielleicht eine Parallele in dem parwartana des purvaranga das nach dem gitala erfolgt und den Zweck hat, die Weltenhuter zu verehren, Bhar 5, 24

yasmāc ca lokapālānām parsirtya caturdisam vandanāni prakurvanti tasmāc ca parivartanam ||

Die nahe Beziehung der Kunst des Amdrajāhka zum Drama tritt aber besonders noch in dem Beiwort herior, das ihm gegeben wird rasabhā

<sup>1)</sup> Vgl Lévi, Theatre indien, S 376f
2) Padadipika pariertam mandalákáram

406 Die Saublikas

rariligaticaturah1) Unter den rasas und bhāvas, die der Aindrajalika kennt, können selbstverstandlich nur die acht oder neun Grundstimmungen und die primiren und sekundaren Affekte verstanden werden, die in der Poetik und insbesondere in der Lehre vom Drama eine so große Rolle spielen Es liegt nahe, das unmittelbar darauf folgende ritt auf die drei oder mehr Stilarten zu beziehen, die die Poetik unterscheidet. Ware das sicher, so wurde damit bewiesen sein, daß die Auffuhrung des Aindrajalika von Worten begleitet war, denn in diesem Sinne kann rite naturlich nur auf das gesprochene Wort gehen Unmöglich ist es aber nicht, riti hier in der alloemeinen Bedeutung 'Art und Weise' zu fassen, wie es in der Padadi nıkā geschieht rītigataya indrajālaridyāntargatāk. So nahe nun aber auch die Vorfuhrungen des Amdrajalika dem Drama stehen mögen, gewohn liche Dramen können es doch nicht gewesen sem, sonst könnte der Kunstler eben nicht als Aindrajalika bezeichnet werden, mit einem Namen, der dem Schauspieler oder Schauspieldirektor niemals beigelegt wird. So werden wir auch hier wieder auf das Schattenspiel, das auch in seiner Wirkung dem Zauber am nachsten kommt, als das Wahrscheinlichste geführt Jedenfalls wurde es, wenn saubhika der Schattenspieler ware, ganz ver standlich sein, wie Purusottamadeva dazu kommen konnte, es durch andrajalika zu erklaren. Daß die beiden Worter sich genau decken ist garnicht zu erwarten und offenbar ist aundragalika der umfassendere Aus

In der gesamten klassischen und nachklassischen Literatur vermag ich zur Zeit saubhya oder saubhila sonst nicht nachzuweisen, erst wenn wir in die altere Literatur zurückgehen, werden die Belege haufiger Es ist naturlich vollkommen sicher, daß saubhika mit saubhika, sobhika oder śobhanska\*) identisch ist, das in einer beruhmten und oft besprochenen Stelle des Mahabhāsya, in den Schlußbemerkungen Patañjabs zu Pan 3, 1, 26, erschemt Zum Verstandnis der Stelle sind ein paar Vorbemer kungen notig Nach Vartt 6 alhyanat krtas tad acasta its krilluk prakrit pratyapattih praktivac ca laralam soll das Kausativsuffix nic an ein auf Krtsuffrs endigendes älhyäna gefugt werden im Sinn von 'er erzibli das'3) Was ākhyāna hier bedeutet wird uns in Vartt 7, ākhyānac ca pratisedhah, und in den Bemerkungen Patanjalis dazu auseinandergesetzt Es 15t nicht das Wort akhyana gemeint, sondern der Titel einer Erzahlung und uberhaupt die Erzahlung einer Begebenheit Man sagt also Kamsam ghātayats, Balım bandhayats, rājānam āgamayats um Sinne von 'er erzahlt die Tötung des Kamsa, die Bindung des Bali die Ankunft des Königs (Kamsavadham ūcaste, Balsbandham ūcaste, rājāgamanam acaste), dagegen

<sup>1)</sup> Levart rasabhävagittritigati , das Richtige ist vielleicht rasabhävaritijitted
(urah
2) Über die Formen siehe unten S 407, Ahm 3

Die weitern auf die Bildung der Form bezuglichen Verschriften übergehe
ich da sie für unsen Frage belangtes sind

nur ākhyānam ācaste 'er erzahlt eine Erzahlung' In Vārtt 101) citrīkarane man wird dann dieselbe Bildung, wenn von einer erstaunlichen Tat\*) die Rede ist im Sinne von 'erreichen' gelehrt. Was gemeint ist, zeigt das Bei spiel Unayinyāh prasthito Māhismatyām sūryodgamanam sambhāiayate süryam udgamayatı Danach sagt man süryam udgamayatı also von einem, der, von Unayını aufgehrochen, den Sonnenaufgang in Māhismatī erlebt Eine solche Tagesreise ist in der Tat eine erstaunliche Leistung, da die Entfernung von Unain bis Malieswar schon in der Luftlinie etwa 70 eng hsche Meilen = 106,5 km hetragt Nachdem dann noch ein weiterer ahn licher Ausdruck, pusyena yojayati ini Sinne von pusyayogam jānāti gelehrt ist, wird die Frage erwogen, ob fur alle diese Ausdrucksweisen wirklich Zusatze zu Pāninis Regeln gemacht werden mussen oder oh die Bildungen auch schon nach der allgemeinen Regel hetumati ca zustande kommen, also nach der Regel, die besagt, daß das Kausativsuffix nic an eine Wurzel gefugt wird, wenn die Tatigkeit eines hetu ausgedruckt werden soll. Die Sache macht wegen der Definition von helu in Pan 1, 4, 55 Schwierigkeiten, auf die hier nicht weiter eingegangen zu werden braucht. Die Erwagungen schließen damit, daß iene Ausdrucksweisen mit dem gewohnlichen Ge brauch des Kausativs übereinstimmen, wenn unter hetu derjenige ver standen wird, der einen Handelnden veranlaßt (Vartt 15 kuriatah prayo jaka iti cet tulyam) Dann aber erheht sich weiter die Frage ob denn das Prasens in jenen Ausdrucken richtig sei Es wird zunachst zugegeben, daß das in der Tat in suryam udgamayats der Fall ist, denn die Sonne geht fur den hetreffenden Reisenden, wenn er sich in Mähismati befindet auf (bhared tha vartamanakâlatā yuktā syāt Uzjayınyāh prasthito Māhismatyām süryodgamananı sambhavayate süryam udgamayatıtı | tatrasthasya hı tasyā ditya udets) Aber, wird weiter gefragt, inwiefern paßt das Prasens in hamsam ghātayatı, Balım bandhayatı, wo Kamsa schon vor langer Zeit getötet und Bali schon vor langer Zeit gefesselt worden ist (iha tu katham vartamānakalatā Kamsam ghātayats Balsm bandhayatīts cirahate Kamse cirabaddhe ca Balau) Daran schließt sich dann die Diskussion in der die Saubhikas erwahnt werden

Der Text lautet in der Kielhornschen Ausgabe aträpi yuktā | katham | ye tāvad ete sobhanikā\*) nāmaite pratyaksam Kamsum ghātayanti pratyaksam

i) Auf die im Vartt 8 und 9 gelehrten Ausdrucke mṛgān ramayati = mṛgara manam ācaṣṭe, ratirm virtāsuyati = āratirvirtāsam ācaṣṭe gehe ich wiederum nicht ein da sie hier micht in Betracht kommen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Haradatta in der Padamanjari citrikaranam ascaryakaranam Fbenso Kaiyata Dasselbe nicht Verwunderung, wie das PW angibt, bedeutet das Wort Pan 3 3 150 wo es in der Kastka durch ascaryam adbhutam insmayaniyam erklart wird.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nielhorn hat fobhonika, das die Nagari Handsehriften GA, ursprunglich auch E und eine Handschrift Karyafas bieten in den Text aufgenommen Fur das Bestehen eines fobhanika spricht die spater zu besprechende Paliform fobhanika. Gleich

ca Balim bandhayantiti | cıtrevu katham | citrevv apy udgürnü nipatiläš 
ca prahārā dršyante Kansoslarşanyaš ca ) | granthikevu katham yatra 
šabdagadumātram ) laksyate | te 'pi hi tesām utpattiprabhrty ā vināšād 
rādhīr ) vyācaksānāh sato buddhivisayān prakāšayanti | ūlaš ca sato vyāmišrā 
hi dršyante') | kecit Kamsabhaktā bhavants kecid Vāsudevabhaktāh | varnānyatvam khalv api pusyants | kecid raktamukhā bhavanti kecit kālamukhāh | l

Nach Weber, Ind Stud 13, 488ff, ist der Inhalt dieser Diskussion: 'Nun, auch da passe das Prasens Wieso? Zunachst stellen de sogenannten saubhilās die Totung des Kamsa und die Bindung des Bail leibhaftig dar Sodann seien die drohenden Stellungen und die gefallenen Schlage des Kamsa und des Kṛṣṇa, also der Kampf der beiden, auch in Bildern zu sehen. Endlich aber wurden diese Geschichten auch von den Erzablern (granthila) wie lebendig vorgeführt, wenn es sich bei ihnen auch nur um das Verknupfen von Worten handele, denn indem sie die Empfindungen derselben (Pinral') von der Geburt bis zum Tode vorfulren, stellen sie wirklich seiende Empfindungen dar, und daber erschemen sie denn sogar faktisch verschiedenartig, die einen als Anhanger des Kamsa, die anderen als die des Väsudeva, ja, sie tragen auch verschieden Farben, die einen treten mit schwarzen, die anderen mit roten Gesultern debet auf '

Webers Auffassung dieser Stelle ist für alle spateren im wesentlichen maßgebend geblieben. Man hat das, was er hier Patañjah über die Saubhikas und Granthikas sagen laßt, im mannigacher Weise für die Geschichte der epischen Überlieferung und insbesondere für die Geschichte des indischen Dramas verwertet. Neuerdings hat Keith die Angaben des Mahābhāya sogar benutzt, um die von Farnell aufgestelligten Theorem uber die Ent-

wohl glaube ich, daß die von Patafijali gebrauehte Porm śaubhikā war, wie die beiden Sarada Handschriften, die Näggari Handschrift E nach Verbesserung und Kanyata lesen Auch die Lesart der Nägari Handschriften ab Joshikā wird auf śau bhikā zuruckgehen Kielhorn fuhrt ferner an g śaunatā śaubhikā, B śaunatā śobhikā. Dieses šaunatā Vermag ich nicht zu erklaten

<sup>3)</sup> So die Śārada-Handschriften und ursprunglich A, a ursprunglich Kamsatar-sanyaś ca, D Kamsakārşinyaś ca G und A a nach Änderung Kamsasya Yasidetasya ca, P Kamsasya va Vāsidevasya ca, g B Kamsasya ca Krępiasya ca Die Padamañjari sact etik Kamsakāranic (oder - Jaranuw) ranjacah awam dirida til.

<sup>2)</sup> Über die Lesarten s unten S 418

<sup>\*)</sup> E hest tataruddhir, g B tadeuddhir, die Auegabe des Nägojibhaţia buddhir. Daß das nur ein Fehler für erddhir st. zeigt Nägojibhaţias Erklarung des Wortes durch aufscarydni; vgi auch Haradatta te 'py utputtyrobhriy ā vināšat Kameddio eurosami.

<sup>6)</sup> G vyāmsératā hi dréyate, die Sārada-Handschriften vyāmsératā hi dréyante; a vyāmsératā hi dréyamte. Nāgojibhaţta ryāmsératā ea (odier vyāmsératā ea) (dréyante) Hurndatta sagt ata eva vyābrītāš ea bhavanti | nānāpal, asamašerayo vyābrayah Ich glaube, daß Kielhorn hier unnötig von der besten Handschrift G abgewichen ist

stehung des griechischen Dramas teils zu stutzen, teils weiter auszubauen1) Nach Keitli treten die beiden wesentliehen Elemente des Dramas hier nebenemander zutage die Saublikas stellen die Totung des Kamsa und die Bindung des Bali durch Handlung auf der Buhne dar, die Granthikas drucken die Empfindungen jener Personen durch Worte aus So zeigt die Stelle wahrscheinlich, wie der Dithyrambos ein selbstandiges Begleitstuck der Handlung des rituellen Dramas war, das sich allmahlich zum wirk lichen Drama dadurch entwickelte, daß Handlung und Rede vereinigt wurden, die hier noch gesondert als Ausdrucksmittel des Kampfes des Kamsa und Krsna erscheinen Das Ritual, aus dem sich die griechische Tragödie entwickelte, war aber ein von Leuten, die das dunkle Ziegenfell des Dionysos trugen, aufgefuhrtes Passionsspiel, bei dem jemand, wahr scheinlich die Verkörperung des Winters oder des Fruhlingsgottes, getötet wurde Je nach dem Ausgang entwickelte sich daraus die griechische Tragödie und die Komodie Den Beweis für den Zusammenhang des Kampfes zwischen Sommer und Winter mit dem Dionysos Mythus liefert die Sage von dem Kampf zwischen dem Böotier Xanthos und dem Neleiden Me lanthos, hier bleibt durch eine List des Dionysos Melanaigis Melanthos, der 'Schwarze', Sieger über Xanthos, den 'Blonden' Außerdem gibt es ım nordliclien Thrazien noch heute ein Volksfest, bei dem ein Mann in Ziegenfelle gehullt als Konig begrußt wird, Samen über die Menge aus streut und schließlich ins Wasser geworfen wird. In einer anderen Gegend von Thrazien verkleiden sich Manner in Ziegenfelle, einer von ihnen wird getötet und von seinem Weibe beklagt. Dionysos als Trager des Ziegenfelles 1st aber ein Vegetationsdamon, der sich von Zeit zu Zeit in der Ziege in Larmert Die Stelle des Mababhasya tritt für die Richtigkeit dieser Theorie nach Keith insofern ein, als sie zeigt, daß das indische Drama ganz den selben Ursprung hatte Krsna Vasudeva ist ursprunglich gerade so gut ein Vegetationsdamon wie Dionysos Die Totung Kamsas durch Krsna ist mehts weiter als die neuere Form des Kampfes zwischen Winter und Truh ling oder Sommer, der uns in vedischer Zeit in der Mahavrata Zeremonie entgegentritt, wo ein Südra und ein Vaisva um ein rundes weißes Fell, das Symbol der Sonne, kampfen Wie hier der weiße Vaisya über den schwarzen Sudra siegt, so siegt auch Krsna über den Kamsa, d h 'red man slays black man' Es wird in gesagt, daß sich die Granthikas in zwei Parteien teilten, die einen, die Anhanger des Kamsa, farbten sich das Gesicht schwarz, die anderen, die Anhanger des Väsudeva, malten sich rot So endet das indische Spiel, anders als in Griechenland, mit dem Sieg des lichten Gottes, und daraus erklart sich auch, warum nach den Regeln der indischen Dramatik ein Stuck nicht mit dem Tod des Helden enden darf

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) The Child Krena, JRAS 1908, S 169ff, The Origin of the Indian Drama, PollG 64 S 534ff, The Veice Akhyana and the Indian Drama, JRAS 1911, S 979ff, The Origin of Tragedy and the Akhyana, JRAS 1912, S 41ft.

Handlungen vortragen Diese nliem auf Grund des Textes gewonnene Definition past genau auf die Schattenspieler, nuf die wir vorher geführt wurden Auch die Stoffe, die die Saublikas nach dem Mahabhasya be handelten, geliören durchaus demselben Kreise nn wie die des Mahānātaka. der chāvānātakas und der Vorfuhrungen der Amdrajālikas Daß die Vortrage der Saublukas literurische Form hatten, macht ihre Zusammen stellung mit den Grantlijkas, die sicherlich Rezitatoren epischer Gedichte waren, wahrscheinlich Der ganze Zusammenhang weist darauf hin, daß in dieser Hinsight zwischen Saublikas und Grantlikas kein Unterschied bestand. Auch hier hietet wiederum die Geselvehte des Schattenspieles in China eine Parallele Die oben S 403f zitierte Stelle aus dem Tan son fahrt nach dem Bericht über die Erfindung des Schattensmeles unter Wu ti fort 'Allein in der auf Wu ti folgenden Zeit hat man nichts darüber gehört Erst zur Zeit des Kaisers Jon tsung von der Dynastie Sung (1023-1065) fanden sich unter den Marktleuten Erzahler (Rhansoden) der Geschichte der drei Staaten, die ihren historischen Schilderungen im Stil jener Zeit geschmuckte Schuttenfiguren hunzufugten Das ist der Anfang der bis nuf unsere Tage erhaltenen Bilder der Kampfer der drei Staaten Schu, Wer and Wu '

Den endgultigen Beweis, daß die Saubhikas Schattenspiele zeigten, vermag freiheh auch das Mahabhāsya meht zu erbringen, da es über die Technik der Darstellung nichts aussagt. Die Erklarungen der Kommentatoren, die allerdings um mehr denn ein Juhrtausend junger sind als Patanjab, fuhren sogar auf etwas anderes Kanyata sagt saubhika ils Kamsādyanul ārinām natānām tyākhyānopādhyāyāh | Kamsānukāri natah samankath Kamsabuddhya grhitah Kamso Bhasye urvaksitah Dieselbe Erklarung steht in der Padamanjari Levi, Theatre indien, S 315, ubersetzt Kaiyatas Erklarung 'On appelle caubhikas les maîtres qui apprennent la facon de reciter aux acteurs qui representent Kainsa, etc. Allein das Lann nicht richtig sein. Es ist im Mahabhasin doch auf jeden Fall von regendwelchen Vortragen und Vorfuhrungen die Rede, aber nicht von Unternehtsstunden fur Theaterschuler Vyäkhyäna kann auch gar nicht 'unterrichten' bedeuten, es ist me etwas anderes als 'erklaren' Die Saublikas sind nach den Kommentatoren also Leute, die die Schauspieler, die den Kamen usw darstellen, 'erklaren' Das ist derselbe Ausdruck, den der Sinnese von dem Sprecher beim Schattenspiel gebraucht 1) Soweit be statigen also die Kommentatoren durchaus das Ergebnis zu dem wir durch die Prufung des Textes selbst gelangt sind Allein, sie nennen die

<sup>1)</sup> Bastian, Reseen in Siam, S. 564 "Auch gibt es finf Muchanten und zwei Procent, die die Bilder ertlaten" Nenn Mohanndess zu Mahân I, 5 bereit delnim Labbaygandya syalkhydrif almanak fiskweatusjayam arcatarayat, so gibt syalkhydert allerlings nicht auf die Sprecher, sondern den Redaktor des Werkes Aufrecht, Cat cod man Bibl Bodl VIII, 142, hat die Worte milderstanden.

Spieler natas Es ist vielleicht nicht ausgeschlossen, daß damit auch die Figuren des Schattenspieles bezeichnet sein könnten, aber eher laßt doch der Ausdruck auf menschliche Spieler schließen, die aber naturlich, wie aus dem Zusammenhang hervorgeht, dann nur stumme Spieler sein könnten Solche Spiele besitzen die Javaner in ihrem Wavang topeng und Wavang wong, bei dem ersteren treten Menschen in Masken, bei dem letzteren Menschen ohne Masken an Stelle der sonst ubbehen Lederfiguren des Schattenspieles auf (Juynboll, Intern Archiv für Ethnogr XIII, S 5) Ebenso sind in den siamesischen Maskenspielen, deren Stoff stets dem Rämäyana entnommen ist, die Schauspieler stumm (Bastian, Reisen in Siam, S 503) In Indien ist die von Sourindro Moliun Tagore, The eight principal Rasas of the Hindus, S 21 beschriebene murts etwas Alinhehes Dabei werden beruhmte Personlichkeiten vorgestellt und von einem sütra dhara 'erklart' Die Spieler sind vollkommen stumm und gebrauchen auch keine Gesten Es sind also lebende Bilder mit Erklarung Die Darsteller solcher jhämkis, wie die moderne Bezeichnung lautet, kommen nach Tagore besonders von Bombay und Mathura Noch naher steht den javanischen und siamesischen Spielen, was einzelne der Patuas des westbelien Bengalen bieten Sie stellen nach Tagore, S 14, eine Reihe von historischen oder mythologischen Personlichkeiten und Ereignissen printomimisch dar mit einer fortlaufenden Erklarung in Versen und mit oder ohne Musikbe gleitung1) Es ist gewiß möglich daß die Kommentatoren an derartige Vorstellungen gedacht haben, fraglich bleibt es aber, ob sie damit auch für Patanjalis Zeit das Richtige treffen Die weiteren Ausführungen im Ma hābhāsva scheinen mir wiederum dafur zu sprechen daß die Saubhikas leblose Figuren bei ihren Vorfuhrungen benutzten

Die zweite Frage in der Diskussion lautet cetresu katham Weher denkt dabei offenbar an Maler die die Toting des Kamsa usw bildlich darstellen Ieh habe deingegenüber schon oben darauf lingewiesen, daß Kamsau ghätayati nichts anderes heißen kann als 'er erzahlt die Töting des Kamsa' Die Worte citresu katham können danach nur bedeuten 'Inwiefern (ist das Prasens in Kamsam ghätayati richtig wenn die Geschiehte der Töting des Kamsa) vor Bildern (erzahlt wird) "Die Antwort lautet 'Auch in den Bildern sieht man das Ausholen zum Schlage und das Niedersausen der Hiebe und das Schleifen des Kamsa') mit anderen

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Man konnte auch daran denken daß Kanjaja Schattenspiek im Augi hutte, bei denen die Schatten durch wirkliche Menschen hervorgerufen wurden. So beheidt aber dies Art des Schattenspieles bei mis bas auf den heutigen Tag auch ist, so schemt sie doch im Orient unbekannt zu sein. Jacob. Geschichte des Schattenspiels. S 140ff, west nach, daß sie wahrscheinlich aus Spanien stammt. 1767 nach. Paris kam und von da 1781 durch den Penizen Georg von Weiningen im Weining eingeführt wurde.

b) Line worthele Über-etzung von udgürni nipatitis en prahörüh ist im Deut selin nicht möglich Ob Kamakargenges an die nichtige Lesart ist, ist mit zweiß fluift, ebenso die Über-etzung (vgl oben 5 409, Ann 1)

Ich hoffe, daß es mir gelungen ist, die Ansfuhrungen Keiths in ihren wesentlichen Punkten richtig wiederzugeben. Unklarheiten im Ausdruck und zum Teil sogar Widerspruche ninchen das nicht ganz leicht. So schreibt Keith z. B. ZDMG, 64, S. 535f.; JRAS, 1911, S. 1008, den Saubhikas offenbar Handlung allem zu1); JRAS 1912, S. 423, Anm. 1 wird es aber wieder als möglich hingestellt, daß die Saubhikas Handlung und Worte gebrauchten2), also schon das auffuhrten, was Keith ein wirkliches Drama nennt. Inwiefern dann die Angaben über die Sanblijkas etwas für die Entstehung des Dramas beweisen können, bleibt mir unverstandlich. Ich halte es im ubrigen fur uberflussig, auf die Theorien Keiths im einzelnen einzugelien, da sie, wie ich zu zeigen hoffe, wenigstens soweit es sich um das indische Drama handelt, auf einem völligen Mißverstehen der Mahäbhāsya-Stelle beruhen3) Vielleicht wurden Keith selbst einige Zweifel an der Richtigkeit seiner Behauptungen gekommen sein, wenn er den Versuch gemacht hatte, die Stelle einmal im Zusammenbang zu ubersetzen Das ware um so wunschenswerter gewesen, als er sich in seinen Aufsatzen auch an Leser wendet, die des Sanskrits nicht kundig sind Zim mindesten hatte man aber doch verlangen können, daß er die Stelle, aus der er so weitgehende Folgerungen zieht, seinen Auseinandersetzungen in der Form zugrunde legen wurde, wie sie die kritische Ausgabe von Kielhorn bietet Daß Keith diese Ausgabe gar nicht aufgeschlagen hat, daß er überhaupt nur Webers Auszug aus der fehlerhaften Benares-Ausgabe und Webers Paraphrase benutzt hat, zeigt sich auf Schritt und Tritt4). Das aber wird von allem anderen abgeseben fur Keith eine reiche Quelle von Fehlern. So gibt die vollkommen sinnlose Lesart buddhir vyācal sānāh zu der Über-

<sup>3) &#</sup>x27;Now the earliest certain notice which is preserved of the Indian drama, tells of the performance of two plays in different ways, either by Saubhilas who actually performed the action of the play on the stage, or by Granthikas, who by words expressed the sentiments of the personages affected. This passage is of conclusive importance. It displays all the essential elements of drama side by side. Mit all the essential elements' schemen rur die bedgen, Handling und Rede, genemizate sent, denn das rituelle Drama 'gradually developed into real drama by the union of action and of speech, here shown separately employed as means of expressing the action of the centest of Kainsa and Kisna' (ZDMG). In the Mahübhäşia, where we are told how the slaying of Kainsa by Kisna could be represented either in actual action or by mere words' (ZBAS).

<sup>3) &#</sup>x27;It does not definitely appear whether the saubhikas actually acted and spoke their parts'

<sup>&#</sup>x27;) Nur das set hier bemerkt, daß die Erklarung der Regel über den glucklichen aus gegen des Dramas auf jeden Fall falsch ist. Sie kann nicht auf grendwelen alle Trailition zuruckgehen, da sei des vorklassische Drama noch gar meht kennt. In Bhässa Urubhanga stirbt Duryodhana, der Held des Stückes, am Schluß auf der Bulme.

<sup>4)</sup> Siehe insbewondere JRAS 1912, S. 418, Anm 7, we sogar atai ca wiedertendent, das erst von Weber falschlich für ätai ca, wie auch die Benares Ausgabelust, einzestzt ist.

setzung Anlaß 'reciters who represent the feelings') of either side' (JRAS 1912, S 418), wodurch der Anseliein einer Ahnlichkeit mit dem Ditby rambos erweckt wird, die in Wahrbeit gar nicht besteht. Die Kielhornsche Ausgabe liest ferner am Schluß mit samtlichen Handschriften keerd raktamukhäh bharanti keerd kälamukhäh, die Benares Ausgabe hat raktamukhäh und kälamukhäh vertauscht. Nur dadurch wird es aber Keith mögheb, die Leute mit schwarzein Gesicht auf die Anhanger des Kamsa, die mit rotem Gesicht auf die Anhanger des Kamsa, die mit rotem Gesicht auf die Anhanger des Kansa rot, die Anhanger des Krisna schwarz gewesen seien. Nun bin ich allerdings überzeugt, daß ein selwarzer Vegetationsdamon Krisna Keith an und für sich keine Schwierigkeiten bereiten wurde, in der reichen Schar der Vegetations damonen, mit denen uns die moderne Mythologie beglückt, bietet ja Dionysos Melanaigis eine schöne Parallele, aber zu den Tatsachen der Mahävrata Zeremonie scheint mit dieser sehwarze Vegetationsdamon nicht ganz zu passen

Versuchen wir nun einmal - was bisber memand getan zu haben scheint - uns klar zu machen, was die Mahābhāsya Stelle wirklich besagt Weber war der Ansicht, daß es sieh bei den Vorfuhrungen der Saublikas um eine Art roher Mysterien handle, in denen 'der den Kamsa resp Bali reprasentierende Schauspieler wirklich leibhaftig (pratyaksam) getötet resp gehunden wurde' Darin ist ihm wohl niemand gefolgt, in der Tat legt Weber hier in pratyaksa einen Sinn, der ihm ganz gewiß nicht zukommt Alle aber scheinen darüber einig zu sein, daß die Saublikas Schauspieler waren, die die Tötung des Kamsa und die Bindung des Bali darstellten Gegen diese Auffassung muß sehon das Bedenken erregen, daß Patanjah diese Leute mit einem Wort bezeichnet, das spater jedenfalls für den ge wöhnlichen Schauspieler nicht uhlich ist Der Ausdruck pratyaksam Kamsam ghātayanti, pratyaksam Balim bandhayanti schheßt aber die Deutung der Saubhikas als Schauspieler geradezu aus Ein Patanjali ist oft knapp in seiner Redeweise, aber immer haarscharf. Wenn er gesagt hat Kamsam ghātayats bedeute Kamsaradham ācaste, 'er erzahlt die Tötung des Kamsa', so ist es einfach unmöglich, daß dieser Ausdruck, auf die Saubhikas angewendet plötzlich bedeuten könnte 'sie stellen die Tötung des Kamsa als Schauspieler dar' Der Satz uher die Sauhlukas kann nur besagen 'Was zunachst diese sogenannten Saublikas betrifft, so erzahlen sie die Tötung eines vor Augen stehenden Kamsa und die Fesselung eines vor Augen stehenden Bah' Stehen Kamsa und Bah, und ebenso naturheh ılır Feind Vasudeva, vor Augen, so sind sie in der Gegenwart vorhanden, und daher ist das Prasens am Platz Die Sauhlukas sind also Leute, die Geschiehten wie die Tötung des Kamsa und die Fesselung des Bali zur Erlanterung gewisser vor den Augen der Zuschauer sich abspielender

<sup>1)</sup> Weber 'Fmpfindungen Naturlich kann buddhi das gar nicht bedeuten

Handlungen vortragen Diese allein auf Grund des Textes gewonnene Definition past genau auf die Schattenspieler, auf die wir vorher gefuhrt wurden Auch die Stoffe, die die Saulihikas nach dem Mahāhhāsya behandelten, gehören durchaus demselben Kreise an wie die des Mahānātaka, der chauanatakas und der Vorfuhrungen der Amdrajalikas Daß die Vortrage der Saubhikas hterarische Form hatten, macht ihre Zusammen stellung mit den Grantlinkas, die sicherlich Rezitatoren epischer Cedichte waren, wahrscheinlich Der ganze Zusammenhang weist darauf hin, daß in dieser Hinsicht zwischen Saubhikas und Grantlukas kein Unterschied bestand Auch hier linetet wiederum die Geschichte des Schattenspieles in China eine Parallele Die oben S 403f zitierte Stelle aus dem Tan sou fahrt nach dem Bericht über die Erfindung des Schattenspieles unter Wu ti fort 'Allem in der auf Wu ti folgenden Zeit hat man nichts darüber gehört Erst zur Zeit des Kaisers Jön tsung von der Dynastie Sung (1023-1065) fanden sich unter den Marktleuten Erzahler (Rhansoden) des Geschichte der drei Staaten, die ihren historischen Schilderungen weiner jener Zeit geschmuckte Schattenfiguren hinzufügten. Das ist der Zumig der bis auf unsere Tage erhaltenen Bilder der Kampfer der dr., austen Schu, Wei und Wu \*

Den endgultigen Beweis daß die Saubhikas Schattek ielhor zeigten, vermag freilich auch das Mahābhāsya micht zu erbringen, ber utber die Technik der Darstellung michts aussagt. Die Erklarungen und ommentatoren, die allerdings um mehr denn ein Jahrtausend juDas aband als Patafijah, führen sogar auf etwas anderes. Kanyata sagt. von Riā its Kamsādyanul ārnnām natānām vyālhyānopādhyāyāh. Kamsādya den natāh sāmāyikah Kamsabuddhyā grhātah Kamso Bhāsye turul sitā, na den setzt Kanyatas Erklarung. On appelle çaubhikas les maitres qui kas, ennent la façon de reciter auv acteurs qui representent Kamsa, etc. Allein das kann meht richtig sein. Es ist im Mahābhāsya doch auf jeden Fall von irgendwelchen Vortragen und Vorfuhrungen die Rede, aber micht von Unterrichtsstunden für Theaterschuler. Vyālhyāna kann auch gar nicht "unterrichten" bedeuten, es ist me etwas anderes als "erklaren". Die Saubhikas sind nach den Kommentatoren also Leite, die die Schauspieler, die den Kamsa usw darstellen, "erklaren". Dis sat derselbe Ausdruck, den der Siamese von dem Sprecher beim Schattenspiel gebraucht.) Sowet bestatigen also die Kommentatoren durchaus das Ergebnis, zu dem wir durch die Prufung des Textes selbst gelangt sind. Allein, sie nennei die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bastan, Reisen in Siam, S 504 "Auch gibt es funf Vusikanten und zwei Presonen, die die Bilder erklaren" Wenn Wohanadawa zu Valhän I, 5 kmerkt däntin karhäygendag erjählysikri dännan kokoadungayam avaldungati, so gibt epükhyskri allerdings nicht auf den Sprecher, sondern den Redaktor des Werker Aufrecht, Cat cod man Bibl Boll VIII, 142, hat die Worte müterstanden.

Spieler natas Es ist vielleicht micht ausgeschlossen, daß damit auch die Figuren des Schattenspieles bezeichnet sein konnten, aber eher laßt doch der Ausdruck auf menschliche Spieler schließen, die aber naturlich, wie aus dem Zusammenhang hervorgeht, dann nur stumme Spieler sein könnten Solche Spiele besitzen die Javaner in ihrem Wayang topeng und Wayang wong, bei dem ersteren treten Mensehen in Masken, bei dem letzteren Menschen ohne Masken an Stelle der sonst ublichen Lederfiguren des Schattenspieles auf (Juynboll, Intern Archy fur Ethnogr XIII, S 5) Ebenso sind in den siamesischen Maskenspielen, deren Stoff stets dem Rāmāyana entnommen ist die Schauspieler stumm (Bastian, Reisen in Siam, S 503) In Indien ist die von Sourindro Mohim Tagore, The eight principal Rasas of the Hindus, S 21 beschriebene murts etwas Alinliches Dabei werden beruhmte Personlichkeiten vorgestellt und von einem sütradhāra 'erklart' Die Spieler sind vollkommen stumm und gebrauchen auch keine Gesten Es sind also lebende Bilder mit Erklarung Die Darsteller solcher zhāmkīs, wie die moderne Bezeichnung lautet, kommen nach Tagore besonders von Bombay und Mathurā Noch nüher sieht den javanischen und siamesischen Spielen, was einzelne der Patnas des westlichen Bengalen hieten Sie stellen nach Tagore, S 14, eine Reihe von historischen oder mythologischen Personlichkeiten und Ereignissen pantonumisch dar mit einer fortlaufenden Erklarung in Versen und mit oder ohne Musikbe gleitung1) Es ist gewiß möglich daß die Kommentatoren an derartige Vorstellungen gedacht haben, fraglich bleibt es aber ob sie damit auch fur Patanjalis Zeit das Richtige treffen Die weiteren Ausführungen im Mahābhāsya scheinen mir wiederum dafur zu sprechen daß die Saubhikas leblose Figuren bei ihren Vorfuhrungen benutzten

Die zweite Frage in der Diskussion lautet eitrem katham Weber denkt dabei offenbar an Maler die die Tötung des Kainsa usw bildheh darstellen Ich habe demgegenuber schon oben daranf lungewiesen daß Kamsam ghālayati nichts anderes heißen kann als 'er erzahlt die Tötung des Kamsa' Die Worte citresu katham können danach mir bedeuten Inwiefern (ist das Prasens in Kamsam ghātayati richtig wenn die Ge schichte der Tötung des Kanisa) vor Bildern (erzahlt wird) " Die Antwort lantet 'Auch in den Bildern sieht man das Ausholen zum Schlage und das Niedersausen der Hiebe und das Schleifen des Kamsa'2) mit anderen

2) I me wortliche Übersetzung von udgurna nipatitas en praharah ist im Deut schen nicht möglich. Ob Kamsakareanyas en die richtige Leart i i ist mir zweifelliaft. chenso di Chersetzung (vgl. oben 5 408 Anm 1)

<sup>1)</sup> Man könnte auch daran denken daß Kamaja Schattenspiele im Auge hatte. bei denen die Schatten durch wirkhehe Menschen hervorgerufen wurden. So behebt aber diese Art des Schatten pieles bei uns bis auf den heutigen Tag auch ist, so scheint sa doch im Orient unla kaunt zu sem Jacob Geschichte des Schattenspals, S 140ff, west nach daß sie wahrscheinlich nus Spanien stainmi, 1767 nach Paris kam und von da 1781 durch den Prinzen Georg von Meiningen in Weimar eingeführt wurde

Worten, auch da sind Kamsa und Väsudeva gegenwartig. Auch Haradatta ın der Padamanıarı bezieht die Stelle naturlich auf Lente, die ein Bild 'erklaren' Diese Erklarung besteht nach ihm in solchen Worten wie 'hier ist der Palast von Mathura, hier ist Kamsa, hier ist der verehrungs wurdige Vasudeva eingetreten' usw . ue 'm citram ivacal sate 'vam Mathurānrāsādo1) 'yam Kamso 'yam bhaqarān Vāsudevah pravista etāh Kamsakarsinuo ranava eta udgurna nipatitas ca prahara ayam hatah Kamso 'yam ākrsta iti te 'm citragatam Kamsam tādršenaira Vāsudeiena ahātayanti citre 'm hi tadbuddhir era pasyatām, und merkwurdigerweise fugt er hinzu etena cstralekhakā swākhvātāh, 'damit sind die Maler erklirt worden'. Da nach sagt auch Nagoubhatta2) etam ca citralekhakā am citrasiham Kamsam tādršenana Krsnena ghātayantīty arthah Wenn Haradatta und Nagojibhatta, wie es den Anschem hat, den Ausdruck Kamsam ghātayati hier von einem Maler verstehen wollen, der gelegentlich einmal ein Bild, in dem er die Totung des Kamsa dargestellt hat, erklart, so befinden sie sich meines Erachtens im Irrtum Mir scheint es völlig klar, daß hier Leute gemeint sein mussen, die den Vortrag von Geschichten, wie die Tötung des Kamsa, als Profession betrieben wie die Saubhikas und Granthikas, mit dem Untersclued, daß sie dazu Bdder zeigten. Man könnte dabei zunachst an die Mankhas denken, die Kalpasütra 100 in einer Liste von allerlei fahrendem Volk erwahnt werden und nach dem Kommentar Bettler waren, die mit Bildern in der Hand herumzogen und auch Gauriputrakas hießen (mankhāś citraphalakahastā bhiksākā Gauriputrakā its prasiddhāh) Bha gavati 15 1 wird berichtet, daß der Vater des Gosala Mankhaliputta ein Mankha gewesen sei und daß Gosāla selbst zunachst das Gewerbe eines Mankha ausgeuht habe, der Kommentar erklart auch hier mankha als citraphalakaryagrakarabhiksunisesa3) In der Verkleidung eines solchen Mankha tritt offenbar auch der Spion im ersten Akt des Mudrārāksasa auf\*) Er benutzt, um sich Zutritt in die Hauser zu verschaffen, ein yamapata, das er unter Absingung von Liedern zeigt (11, 3 jära edam geham pavisia jamai adam damsaamto gidaim gäämi, 17. 6 tado paragharappavese parassa asankanīena iminā jamaradena hindamāna ama maniārasethicanda nadāsasa geham paritiho mhi tahim ca jamaradam pasāria paūtio mhi gāt-

<sup>1)</sup> Der Text in der Ausgabe der Bibl Ind Mathuraprasa lo

<sup>2)</sup> Lavata bemerkt nichts zu der Stelle

b) Hoernle, Uvasagadasso II, S 108 App S 1 Ob die Traduton nehtig Ptoler neht, kommt her naturieh meht in Betracht Der Versueh, mankha zur Freklarung von Mankhalputa zu bemutzen, ist jedenfalls abzulchnen, da Vlankhalputa unzweit lhaft sanskr. Maskurputer, 'Angeborger des Ordens der Stabtrager, ist was der Charpentier, JRAS 1913, S 671, behauppten kann, daß mankha garkein wirkliches Wort, sondern eine Pffindung ser ist mit unverständlich. Mankha wird auch im Nommentar zu Heimenandra. Abb 708, erweint.

<sup>4)</sup> Den Hinweis auf diese und die nachber angeführte Stelle aus dem Balam mayana verdanke ich Konow

dum) Da es heißt, daß er das yamapata 'entfalte', so ninß es eine Rolle aus Zeug gewesen sein, die den Yama und wahrscheinlich auch sein Gefolge oder das Totenreich darstellte Lis ist mir indessen sehr fraglich, ob Pataniah an diese Bettler gedacht hat Sie seheinen nur Bilder furchtbarer Gottheiten mit sich geführt zu haben, um bei den Beschauern Angst zu erregen und auf diese Weise Gaben zu erpressen, genau so wie nach Hoernle noch heute Bettler in Bengalen mit den Bildern der Sitali, der Pocken göttin, oder der Olabibi, der Choleragöttin, und in Püri unt dem Bild des Jagannath herumziehen. Auch werden die Mankhas kaum epische Er zahlungen zu ihren Bildern vorgetragen haben, die Verse, die der Spion ım Mudrārāksasa (10, 10ff ) singt, sind jedenfalls anderer Art Aus dem ganzen Zusammenhang selieint mir hervorzugehen, daß Pataujali Vorfuhrungen von Bilderu im Auge hatte, die der Unterhaltung dienten, wie sie bis auf den houtigen Tag in Indien ublich sind Tagore a a O S 14, erwalmt eine dramatische Gattung cetra, bei der eine Person auffritt und Gemalde vorzeigt, die verschiedene Rasas und Bhavas verkörpern Daß man solche Vorfulrungen schon im 9 Jahrhundert als eine Art Schauspiel auffaßte, geht aus dem Bälarämäyann hervor. Im vierten Akt erklart Mätali dem Dasnratha die Bilder am Wagen des Indra die die Taten des Parasurāma zum Gegenstand haben Das erste Bild das darstellt, wie Rāma von Šīva im Bogenselueßen unterrichtet wird nenut er geradezu die prarocanā zu dem großen Schauspiel Bhrgupatiparākrama (iyam ca prarocanā Bhraupatiparākramamahānātakasua) und die Darstellung des bogenschießenden Gauesa bezeichnet er als einen Gegenstand der Rasas hasya und adbhuta (hasyadbhutayor adhisthanam) Auffallend ist aber daß Pataniali luer nur von Bildern redet und nicht wie bei der Besprechung der Darbietungen der Saubhikas und Grantlijkas einen besonderen Namen fur die Kunstler, die sie vorführten erwahnt. Wir können daraus meines Erachtens mit höchster Wahrscheinhelikeit schließen daß die Vorfübrung der Bilder ebenfalls den vorher besprochenen Saubhikas zukam Texte, die sie vortrugen wurden also der Erklarung teils beweglicher Figuren teils fester Bilder gethent haben was es wiederum wahrscheinlich macht, daß jene beweglichen Tiguren nicht wirkliche Menschen sondern Schattenbilder waren. Teste Bilder neben beweglichen Figuren finden wir auch im javanischen Schattenspiel Bei dem javanischen Wayang beber werden Abbildungen auf Papierrollen anstatt beweglicher Figuren gezeigt, die Stoffe sind die gleichen wie beim Wayang purwa und Wayang gödog, also dem Rāmāyana dem Mahābhārata, der Kosniogonio Manik Maya und den Pann Romanen entnommen Gelegentlich werden auch Dramen des Wayang këlitik in dieser Weise aufgefishrt (Juynboll a a O S 5) Was Siam betrifft so mochte ich hier auf die von einem Eingeborenen stammende Schilderung eines Schattenspieles hinweisen das eine Art Mittelding zwischen bewegliehen Figuren und festen Bildern ist 'Fir

die Leng Nang wahlt der Spieler von Fellen (Nang) eine Ochsenhaut. möglichst breit und groß, um sie einem Maler (Xang Kluen) zu übergeben, der darauf die Enisoden des Ramayana zeichnet mit den Figuren des Herrn Ram, des Herrn Laksaman, der Frau Sida, der Soldaten in des Herrn Ram Affenheer, dann die Figur des Ungehouers. Thossakan genannt. die der Dame Monthok, Frau jenes Thossakan, und ferner die Rauber, die Frau Sida von der Seite des Herrn Ram entfuhren Nachdem alles dieses hubsch aufgezeichnet ist, wird es ausgepriekelt, so daß das Fell nach den Umrissen der aufgezeichneten Linien durchlochert ist. Wenn du dieses Fell bei Tageslicht betrachten solltest, so wurdest du nichts klar und deut lich darauf sehen, aber bei Nacht lißt der Schein des Feuers das Ginze Wenn der Eigentumer irgendwo hinberufen wird, so hervortreten nimint er ein weißes Tuch mit sich, 8 Sok (8 Ellen) breit und 4 Va (16 Ellen) lang, das er schrag geneigt aufhangt und es das Cho Nang (Schatten des Felles) nennt Dann wird ein Teuer angezundet und die Flamme tuchtig genahrt um durch ihren Schein das Ganze aufzuhellen und die Trans parentenbilder zu illuminieren. Man postiert darauf die nötigen Leute um das Fell hin und her zu bewegen, zum wenigsten 9 oder 10, aber auch 20 und mehr Wenn das Fell hervorgebracht wird so fassen es die Ge hulfen an dem hölzernen Gestell und bewegen es vor dem Cho Nang hin und her, so daß das durchscheinende Feuer die Bilder darauf abwirft. Für diese transparenten Felle werden nur Szenen aus dem Epos Ramakhien verwendet, andere Subjekte aber nicht' (Bastian Reisen in Siam, S 504) Im Mahabhasva wird dann weiter die Frage gestellt 'Inwiefern fist

das Prasens in Kamsam spädlagudt richtig), wenn es sich um Grantfulkas handelt, bei denen doch nur säbdagadu beobachtet wird." Das Wort grantfulka bedeutet nich den Lexikographen daitajää, also Astrolog oder Wahrsager (Trik 571, Hem An 3, 32, Medmik m 80) Das kann es beer naturlich nicht bedeuten. Es muß hier eine Art von Rezitator bezeichnen Kaiyata und Nagojibhatta geben es denn auch durch kathaka, Haradatta durch käthika wieder. In diesem Sinne erscheint das Wort noch zweimal im Mahäbhäsya zu Pän 1, 4, 29, wo grantfukasya sirnoti neben natasya sirnoti, grantfukasya stronjämah neben natasya stronjämah als Beispiele nn gefuhrt werden. Vielleicht hat grantfuka dieselbe Bedeutung auch in Mbh 14 70, 7

tatra mallā natāš cava granthikāh saukkyašāyikah |
sūtamāgadhasamyhāš capy asluvams tam Janārdanam ||
wenn auch Nīlakantha bemerkt granthikāh danayāāh | granthikas tu
karīre syād dawayāe gugguludrume it Viskalocanah) Ich glaube meht,

Im Pali find n sich die gantlikas im Vulhurapanditajātaka (54") G 50 mālikāre ca rajake gantlike atha dusnike |

daß der Granthika etwa davon seinen Namen hatte, daß er Strophen durch eine improvisierte Prosaezzahlung 'verknupfte'. Noch viel weniger berechtigt ums das, was wir uber die Granthikas erfahren, dazu, sie als 'Zykliker' zu deuten, d. h. als Rbapsoden, die verschiedene Einzelsagen zu Zyklen verbanden, wie das Dahlmann, Genesis des Mahäbhärata, S. 163ff., behauptet. Ich bin vielmehr uberzeugt, daß granthika eine Ableitung von grantha ist und mit Bildungen, wie gandhika, präuärika, papika, kankhika (Mahäv. 3, 113) usw. auf einer Stufe steht, also eigentlich den bedeutet, 'der ein Buch benutzt'. In dem gleichen Sinne erscheint granthin bei Manu 12, 103:

ajñebhyo granthinah śresthā granthibhyo dhārino varāh | dhāribhyo jñāninah śresthā jñānibhyo vyavasāyinah¹) ||

Ebenso baben die Kommentatoren das Wort verstanden. Haradatta sagt ye 'pi grantham vācayantah Kamsavadham ācalsate lāthilā nāma; Nāgojíbbatta bemerkt zur Erklarung von sabdagranthagaddamātram, wie er anstatt sabdagadumātram gelesen hat, sabda sei das aus dem Mund des Vortragenden kommende Wort, grantha das in seiner Hand befindliche Manuskript, gadda die ihn umringende Menschenmenge (śabdah kathakamukhoccāryamānah | granthas taddhastapustakarūpah | gaddo manusyasamghātah). Die Granthikas, die nach dem Mahābhāsya die Geschichten von der Tötung des Kamsa und der Bindung des Bali vorlasen, sind offenbar die Vorganger der Leute, die spater das Mahābhārata, das Rāmāyana und Puranas vorzulesen pilegten. Solche Vorlesungen sind uns bekanntlich fur das 7. Jahrhundert durch Bana2) und eine Inschrift aus Kamboja3) bezeugt; sie werden aber auch in dem Schlußkapitel des Mahäbhärata selbst erwahnt. Der tacaka, der hier geschildert wird, ist, wie eigentlich sebon Goldarbeiter und Juweliere passen weder die Astrologen noch irgendwelche Rezitatoren hinem Ganthika scheint hier eine Art Handwerker zu bezeichnen Weitere Vermutungen zu äußern, scheint mir vorlaufig zwecklos \*

1) Buhlers Übersetzung, die auf den Kommentaren beruht, lautet '(Even forgotiu) students of the (sacred) books are more distinguished than the ignorant, those who remember them surpass the (forgetful) students, those who possess a knowledge (of the meaning) are more distinguished than those who (only) remember (the words), men who follow (the teaching of the texts) surpass those who (merely) know (their meaning)' Ich kaim die Wiedergabe von granthin und dharin nur bednigt für richtig halten Mennes Ernehtens und die gränh diegenigen, die gar nichts von den vedischen Texten wissen, die granthinah diegenigen, die om Buch haben, also geschriebene Texte benutzen und insefern 'ergeflich' genannt werden können, die dhärinah diegenigen, die die Texte auswendig können, ohne ihren Sim zu verstehen, die jähanah diegenigen, die auch die Bedeutung der Texte kennen, und die vyarardyinah diegenigen, die sie befolgen

 Kādambari (Bombay 1890) S 125 bhagarantam Mahākālam arcutum uto gatara tatra Mahābhārate vāczamāne šrutam.

3) Barth, Inser sanser, du Cambodge, S 30 Rāmāyanapurānābhyām aseşam Bhāratan dadat akriānvaham acchedyām sa ca tadeikanāsthitim. der Name zeigt, ein Vorleser, man vergleiche insbesondere V 22 und 53
trisustriarnasaminitam aslasihänasaminitam i

trsastrarnasamyullam astasthānasamīrilam | cācayed vācalah sasthah svāsīnah susamāhilah || atah param pratalsyāms yāns deyāns Bhārate | vacyamāne tu viprebhyo rājan partans parvans ) ||

Im ubrigen kann freilich Nagoubhattas Lesung und Erklarung im einzelnen keineswegs als sicher gelten. Die meisten Handsehriften, darunter die besten, lesen sabdagadumātram, die Sārada Handschrift k hat gaduka fur gadu Die Lesungen sabdagranthanagadumatram und sabdagranthanamätram werden nur von schlechteren Handschriften geboten, die erste von g. die zweite von B Mit Nagojibhatias Lesung stimmt keine Handschrift des Textes überein Von den Bedeutungen, die das PW fur gadu anfuhrt, kommt hier kaum eine in Betracht Wir sind also aufs Raten angewiesen, Ich mochte es fur das wahrscheinlichste halten, daß gadu ein Synonym von grantha ist, das daher auch zum Teil in den Text eingedrungen ist, und daß sabdagadu 'Wortverbindung' bedeutet Dem Sinne nach wurde das jedenfalls passen denn daruber kann kein Zweifel bestehen, daß von den Granthikas hier im Gegensatz zu den Saubhikas behauptet wird, daß sie unter Verzicht auf alle fur das Auge berechneten Mittel die Tötung des Kamsa usw nur mit Hilfe von Worten schildern Damit steht es aber doch in flagrantem Widerspruch, wenn, wie allgemein angenommen wird, nachher gesagt wird, daß sie sich in zwei Parteien teilten, von denen sich die eine das Gesicht rot, die andere sehwarz farbte Dann wurden ale ja doch wieder nicht nur mit Worten sondern auch mit augenfalligen Mitteln arbeiten. Wie soll man sich diese im wesentlichen doch offenbar epischen Rezitationen überhaupt von zwei Parteien ausgeführt vorstellen? Und wenn man auch vielleicht annehmen wollte, daß sich die Anhanger des Krsna Väsudeva ihm zu Ehren schwarz farbten - Krsna ist ja der 'Schwarze' -, warum sollten sich die Anhanger des Kamsa rot farben? Ich wußte nicht, daß irgendwo gesagt ware, daß Kamsa rot gewesen sei Inwiefern kann weiter jene Teilung in zwei Parteien und die Farbung der Gesichter etwas fur die Richtigkeit des Prasens in Kamsam ghālayali beweisen? Denn darum fuhrt Patanjali schließlich doch alles das an, ihm hegt doch gar nicht daran, eine Beschreibung der Tatigkeit der Granthikas um ihrer selbst willen zu geben Nach Weber 'stellen' die Grantlikas dadurch 'wirklich seiende Empfindungen dar' Abgesehen davon, daß diese Übersetzung auf einer völligen Verkennung des Textes beruht, dürfte es schwer zu sagen sein, wie eine 'wirklich seiende Empfindung' durch Rotoder Schwarzfarben des Gesichtes zum Ausdruck gebracht werden könnte

Schwierigkeiten machen endheh auch die Worte varnänyaltam pusyanti Meinem Sprachgefuhl nach kann das gar nicht bedeuten 'sie bemalen sich

<sup>1) 1</sup>gl auch di Frukhnung der puetakas in 1 73 und 77 Die Verse kehren samtlich auch im Harn 16161ff werder

mit verschiedenen Farben', das könnte höchstens etwa durch bhinnatar natram pusyanti ausgedruckt sein Varnänyalta kann nur das 'Anderssein, die Veranderung der Farbe (tarnasyänyaltum) sein, mit der Farbe aber kann, da nachher von mulha die Rede ist, nur die Gesichtsfarbe gemeint sein Genau in dieser Bedeutung erscheint die Wort aber auch sonst in der Literatur Sähttyad 166 wird tarranya unter den sättvika vikaras aufgezahlt und in 167 wird es definiert

visädamadarosädyair iarnänyatiam viiarnatä

'marnatā (= manarnya) ist die Veranderung der (Gesichts)farbe aus Niedergeschlagenheit, Rausch, Zorn usw '1) Und diese Bedeutung stimmt auch in unserer Stelle durchaus zu dem Folgenden. Der Inder unterscheidet zwei Arten von Verfarbungen bei Affekten, eine nach Rot, die andere nach Schwarz Pānim lehrt in 5, 4, 31-33, daß an lohita und kāla 'varne cānitye', 'wenn die Farbe nicht dauernd ist', das Suffix La trete Die Käsikä gibt als Beispiele lohitakah kopena, lohitakah pidanena, lohitikä kopena, lohinikä kopena, kälakam mukham vailaksyena, 'das Gesicht ist schwarz vor Scham' Manu 8. 25 wird unter den außeren Anzeichen, aus denen der König die Gedanken der vor Gericht auftretenden Parteien erschließen soll, auch tarna genannt, wofur im folgenden Vers taktramkāra eintritt, Kullūka erklart tarnah stäbhävikatarnad anyadrso mulhakalimadih Hemacandra, Abh 307, nennt tattarnyam kāltkā unter den acht sātturkas. Fur kāla und lohita treten auch Synonyma ein, so syāma, gelegentheh auch syāra fur kāla, rakta, in Versen auch arung, fur lohita Bhāratīvanātvas 8, 145ff werden vier Gesichtsfarben unterschieden stäbhürtka 'die naturliche', prasanna 'heiter, klar', rakta 'rot', und śyāma 'schwarz'. Die drei letzten werden auf die verschiedenen Rasas verteilt, der prasanna mulharaga kommt dem adbhuta, hāsya und srngāra zu, der rakta dem tīra, raudra, mada und karuna, der syama dem bhayānaka und bibhatsa. Die Stelle scheint mir, nebenbei bemerkt, deutlich zu zeigen, worauf schon Paninis Angaben fuhren, daß man ursprunglich nur zwei Arten der Verfarbung unterschied, denn das hier hinzugefugte prasanna ist keine eigentliche Farbenbezeichnung Bhāratīyanātyas 7, 30 wird gelehrt, daß der vor einer Gefahr be sorgte Mann ein schwarzes Gesicht habe syāmāsyah sankitah purusah Im Kautiliya 18 (S 43) wird unter anderen Merkmalen, an denen man einen Giftmischer erkennen kann, wie stockende Rede, Schweiß, starkes Zittern auch suskasyāraraktratā angefuhrt Sāhityad 233 heißt es, daß der Zormge rote Augen und rotes Gesicht zeige, im Unterschied von dem Kampfeshelden raktāsyanetratā cātra bhedinī vuddhauratah Ebenda 590 wird Zorn und Leidenschaft als rot bezeichnet raktau ca krodharagan Mahānātaka D 13,1 wird Rāvana genannt Lankeśvarah sulavadhāruna vaktracakrah ebenda 13,38 Rāma krodharunah, Hāla 1,1 das Gesicht der

¹) Vgl Bharatiyanatyas 7, 88 süakrodhabhayasramarogaklamatöpajam ca vararnyam

eifersuchtigen Gauri rosäruna Erwahnt sei auch, daß dem raudra Rasa rakka, dem bhayānaka krsua als Larbe zugeteilt wird (Sāl 232, 235) Ls durtte nicht sehwer sein, die Belege noch zu vermehren Schon auf Grund des Angeführten aber laßt sich behaupten, daß das Rotwerden im allge meinen als Zeichen zoringer Erregung angesehen wurde, das Schwarzwerden als Zeichen der Furcht. In diesem Sinne muß auch raktamukhäh und kälamukhäh in unserer Stelle genommen werden 1) und selbstverstand lich kann der Satz dann nur auf die Zuhörer gehen. Die Zuhörer verraten durch den Wechsel der Gesuchtsfarbe, daß sie Zorn und Furcht empfunden, wie das auch von dem idealen Zubörer beim Schauspiel verlangt wird. 1)

yas tuste tustim äyati šoke šokam upaiti ca |

kruddhah kruddhe bhaye bhitah sa natye preksakah smrtah Auf die Zuhörer muß dann aber auch der vorhergehende Satz bezogen werden, sie sind es, die teils für Kamsa, teils für Väsudeva Partei ergreifen In dieser Parteinahme und in den Außerungen der Affekte sieht aber Patañiah em Zeichen, daß Kamsa und Väsudeva, von denen die Gran thikas erzahlen in der Vorstellung der Zuhorer augenblicklich in der Gegenwart vorhanden sind Denn das ist die Bedeutung von alas ea salah Atas ca satah 1st nicht etwa em Fehler fur atas ca satah und bedeutet nicht etwa, wie Weber meint, 'daher', sondern ist, wie alle mit ālas ca begin nenden Satze 3), ein verkurzter Satz 'und darum sage ich salah' Daß Kamsa und Väsudeva beim Vortrag der Grantlinkas ebenso wie bei dem der Saublinkas gegenwartig sind, wenn auch in diesem Fall nur in der Vor stellung der Zuhörer, wird aber deshalb betont, weil sich daraus wieder wie in den vorher hesprochenen Fallen die Richtigkeit des Prasens in Kamsam ghātavats ergibt') Die Stelle des Mahabhasya soweit sie die Granthikas betrifft, ist also zu übersetzen Inwiefern fist der Gebrauch des Prasens in Kamsam ghalayati usw richtig), wenn es sich um Granthikas

<sup>1)</sup> Nach Pånnn mußten wir allerdings kalakamukhah erwarten, aber dieso Abweitung spricht naturlich micht grigen meine Erklarung denn auch wenn von der Bernalung der Gesichter die Richt auch eine Ander und hat 2,2 "Ante Abblid mukhâh heißen. Hier ist offenbar eine Änderung im Sprachgebrauch eingetreten, du, wenn man den Zettmum bedenkt der zwischen Panun und Patañjah liegt, nicht ver wunderlich in.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Bhatata in Màlatim Aomin 9, siebe Lévi a a O, App S 63 Vgl auch M Muller, India what can it teach us I S 81

<sup>\*)</sup> Vgl. I., 12, 27 sütrata eva hi sabdan pratipadyante | ätaš ca sutrata eva yo hy utsütram kathayen nädogrhyeta 81, 4, 95, 16, 96, 26, 176, 6, 217, 19, 251, 17, 256, 22 usu.

<sup>9)</sup> Die Kommentatoren haben das alles offenbar für as selbstverstandlich ge halten daß sie es für überflussig bielten die Stelb ausführlich zu erklären Nösblubatta maeht aber wenigstens zwei Bemerkungen die erkennen lassen daß er die Sachie ihrese auffalle. Zu daß er aufo vydmisität ech (sie) bemerkt er es hetau yahr verul hapabgischt derbyante ist artiche I na hy attitut abuddhan tat sambha tatti bhavah [tatkalamyte svapalşa sva varganyatvun pusyanti pustam kurvanti adabatity artich.

(Vorleser) handelt, bei denen (doch) nur die Verbindung von Worten beobachtet wird? Auch diese lassen, indem sie die Schicksale!) jener (Kamsa,
Bali, Väsudeva) von ihren Anfangen bis zu ihrem Ende auseinandersetzen,
sie als gegenwartig in der Vorstellung (der Hörer) existierend erscheinen
Und darum (sage ich) "gegenwartig existierend", weil sich auch Parteien
zeigen?) Die einen nehmen für Kamsa Partei, die anderen für Väsudeva
Sie zeigen ja auch Wechsel der Gesichtsfarbe, die einen werden rot im
Gesicht, die anderen selwarz<sup>3</sup>). Damit fallen all die luftigen Theorien

šabdopahıtarüpāmš ca buddher visayatam gatan | pratyal tam via Kamsadin sadhanatyona manyate ||

Die Strophe wird auch von Kaivata und Haradatta und von Visvanatha im Kom mentar zu Sahityadarpana 61 zitiert, an der letzten Stelle mit den Varianten rupams tan und pratyalsan tra Helarajas kommentar zu der Strophe ergibt, soweit es sich um die Granthikas handelt, für unsere Frage nichts Neues. Ich will nur erwähnen, daß auch hier granthika durch kathaka erklart wird tatra granthikāh kathakāyata iti rritirupenawa hamsaradhādu acaksate tatha ca kathakah érotari Kamsādvakārapra tyayajananād buddhivāsudevena buddhikamsam ghatayati. In den einleitenden Be merkungen behandelt Helsraja kurz auch die Frage, inwiefern der Ausdruck Kamsam ghātayatı, Balım bandhayatı für andere als die Granthikas richtig sei, nber, dem ver underten Zweck entsprechend in anderer Were als Patanjah Leider ist der Text hier zum Teil verderbt, er lautet in der Ausgabe der Benarcs Sanskrit Series Caragur ıtyadan bı prakrirupasya prayojyaprayojakabkaradhyavasayat Kamsam ghatayatı Balım bandhayatiti sıddham | evam krianukaranenadye pı (mahanayanam). Kam savāsudevānukārena sādryšāt tadrūpatopapattih Citragu ist nach Bhagavatapur 10, 61, 13 cm Solm des Krana Helaraja sagt also, daß für ihn und andere Verwandte oder Freunde des Krena der Ausdruck hamsam ghatayatı richtig sei, weil man das Vorhandensem des zu Veranlassenden und des Veranlassers, das nach Pan 3, 1, 26 erforderheh ist, für die ursprunglichen, wirklichen Erscheinungen des Vasudeva usw tleutheh erkenne. Im folgenden ist für krianukaranenadye sieherlich krianukarane nalye zu leen, ilas verderbte mahanayanam vermag ich meht herzustellen. Helaraja scheint aler zu sagen, daß auch im Schauspiel, das eine Nachahmung wirklicher Geschehnisse sei, the Frseheinungen des Kamsa und Väsudeva verhanden seien, da sie den durch die Schauspieler dargestellten Kamsa und Väsudeva ähnlich seien. Diese I rechemmen, argumentiert Belirma dann weiter im Anschluß an seinen Text,

<sup>1)</sup> Sieho aben S 408, Anm 3

<sup>&#</sup>x27;) Oder Parteung zeigt', siehe oben S 408, Anm 4 Zu der Bedeutung von wymmise vergleiche auch Räm 2, 1, 27, wo Räma genannt wird sraishyam dästrasa muhesu prapto vydmissalesu ca, worthich 'der die erist Stelle erlangt hatte bei der Anhaufung von Waffen und bei Parteningen' Meines Erachtens kann das nur heißen, daß Räma im Kampf mit Waffen und Worten den Sieg das onzutragen pflegte. Der Kommentator Rama erhalt tygmisrakeus allerdings als präkrädishossamistratuna takädissi und Hillebrandt a a O S 10, hat das zum Beweis der Existenz des Dramas zur 7eit Vältmikis herangezogen. Daß in unmittelbarer Verbindung mit astrasamikha micht von irgendwelchen literarischen Produkten die Rede sein kann, sehent mir aber vollig klar. Es ist auch ganz begreifheh, daß der Kommentator keine Ahnung von der richtigen Bedeutung des Wortes hutte, da sie hisher außerhalb des Maha blassa micht beleeft zu sens scheint.

<sup>3)</sup> Auf dieser Auseinaudersetzing des Mahabhasya berüht Bharttharis Stropbe Vakyapadiya 3, 7, 5

die man auf Grund dieser Stelle aufgestellt hat, in sich zusammen Viel leicht durfen wir sogar hoffen daß der Vegetationsdamon Krsna nun seine illegitime Existenz beschließen wird

Das Mahābhasya bezeugt die Saubhikas für die Mitte des zweiten Jahrhunderts v Chr <sup>1</sup>), daß sie in noch altere Zeit zuruckgehen, geht aus einer Reihe von anderen Stellen hervor. Unter der Namensform saubhika erscheinen sie im Kautilya Arthasästra in dem Kapitel über den Hetrien aufseher (44, S 125). Der Verfasser seldießt seine Auseimandersetzungen mit den Worten etena natanariakagigakaiādakarāgjītanakusilavaplara kasaubhikacāranānām striyavaharinām striyo gudhājītas ca iyakhyatāh'). Die Gathās des Vidhurapanditanataka (545) erwahnen die Srubhikas als sobhiya, mit der volkssprachichen Form des Namens über den ich schon oben gesprochen labe. Punnaka preist dort seinen winderbaren Edelstein, in dem die ganze Welt zu erblieken ist (G 60ff.)

alarıye ca süde ca natanattakagöyane |
pänissare kumbhalhünike manımlı passa nınmıtam ||
passa bheri mutingā ca samkhāpanavadendinā |
sabbam ca tālavacaram manımlı passa nınmıtam ||
sammatalañ ca vinañ ca naccagitam suväditam |
turiyatālitasanghuttham manımlı passa nınmıtam ||
lamghikā mutthika c' ettha mayākārā ca sobinyā |
teldike ca yalle ca manımlı passa nınmıtam ||

Der Kommentator bezeugt mit seiner Erklarung sobhiya is nagarasobhana sampannarüpä purisa nur aufs neue seine suttsam bekannte Unwissenheit Daß die sobhiyas die hinter den natas nattakas, Sangern und Musikern oder Instrumenten und in unmittelburer Zusammenstellung mit Springern, Faustkampfern Vorführern von Blendwerk Burden und Jallas genannt werden mit den Saublinkas identisch sind, kann eigentlich uberhaupt kaum zweifelhift sein Den endgultigen Beweis hefert die alnhiche Aufzahlung im Mahavastu 3, 113, bei der Besehreibung von Suddhodanas Auszing zum Besuch des Buddha Sie lautet in Senvits Ausgabe sarie ca ye Kapilaistaya gandharvikä | tadyathā cakrikavatālkanatanarikaailamalla sind auch bei dem Vottrag der Gentihas wo sei nur durch Worte hervorgenfen werden gleichsam augenfällig in der Vorstellung der Zuhorer vorhand in Wie diet

<sup>5)</sup> ZDMG 58 8 868 habe selven menner In chrift aus Mathura angeblielt er scheinendes lenatobhild mit den Saubhikas in Zusammenhang gebracht. Die ist filsel. Das von Bingyandal Indray veroffentleithe Faksumile hest allerdings lee a sobi ild<sub>x</sub> der imr seit eunger Zeit zu Gebote stehende Abklatsch zeigt aber voll kommen deutheh lonatobhikāy Lonatobhild (= sausker Laganatobhild) (sann nur ein Figenname sein. Ich labs den Irrtum sebon in memer List of Brahim Insempt ons S. 10 berichtigt.

 Ich sele von einer Übersetzung dieser und der folgen ien Snil nab da die Ausdrucke entwed riganz einfich sind oder dirart daß sie besond re Untersiel ungen.

erford m

pānistarikā') sobhikā lamghaka **kumbhatū**nikā telambakā dvistialabhanakā puncaiatukā gāyanakā bhāndarika hasyakārakā bherisamkhanirdamgapa tahikā tunavapanataieniwallakiekadasivīnātādā ca bahutādyaka ca sarie rajakuladvāre sannipatensuh

Das Kautihya zeigt, daß die soziale Stelling der Saubbikas keine andere war als die des iibrigen "gandharvischen" Volkes, ihre Frauen sind Hetaren so gut wie die Frauen der natas. Im übrigen ergeben die Listen naturlieb sachlich niebt viel Immerhim bestritigt die Nebenemander stellung der Saublukas und der natas und nartakas in allen drei Stellen, daß sie mit diesen nicht identisch sind. Ebenso beweist die Gathä, daß sie micht einfach Mäyäkäras waren. Anderseits ist es aber doch vielleiebt kein Zufall, daß ihnen die Mäyäkäras hier gerade am nachsten stehen. Wie Springer und Ringer, Vaitälikas und Jallas"), einander ahnlich sind, so scheinen auch die Mäyäkäras und Saublukas ahnliche Kunste zu treiben, was nach dem oben Bemerkten wiederum auf die Deutung der Saublikas als Schattenspieler weist.

Die letzte Stelle, die ich hier anführen kann, enthalt nicht den Namen der Saubhikas, sondern die Bezeichnung ihrer Kunst. Es ist die bekannte Liste der Vergnugungen an denen andere Samanas und Brahmanen teil nehmen, die aber der Samana Gotama verabsebeut, im Brahmaiālasutta 1, 13 te evarāpam visākadassanam anuyutta viharanti seyyathidam naccam gıtam vädstam pekkham akkhanam panıssaram telalam kumbhathunam sobhanagarakam candalam vamsam dhopanam hattheyuddham usw 2) Fur sobhanagarakam sind handschriftliche Lesarten sobhanakārakam karakam. sobhanagaranam, sobhanakam in der Sumangalaviläsini auch sobhana karam, sobhanagam Sobhanaka oder ga ist naturlich sanskr \*sobhanaka, eme Westerbildung von sobhana das auch dem im Mahabhasya handschrift lich belegten sobhanika zugrunde hegt 1) Sobhanagarakam geht meines Erachtens uni sobhanakarakam oder Lärakam zuruch sobhanagaranam auf sobhangkaranam Vielleicht sind die Formen mit a in Anlehnung an Sobhanagara entstanden, mit dem sie direkt nichts zu tun haben, sie können aber auch aus dem ursprunglichen östlichen Dialekt übernommen sein Daß hier von der Kunst der eobhryas die Rede ist, kann wenn man die Liste mit den oben gegebenen vergleicht wohl keinem Zweifel unterliegen Ich gehe daher auf fruher aufgestellte Vermutungen uber die Bedeutung

<sup>1)</sup> Lies 1/ alla statt rlla

<sup>\*)</sup> Nach einer Erklärung in der Samdehavisausadhi zu Kalpasutra 100 sind die Jallis röjinh stotrapdhalah also dasselbe wie die Vaitalikas. Für die Deutung des Kommentars als Barbiere (jalle ti massuni karonte nahäpite) gilt das S 422 Bemerkte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Stelle ist zul tzt übersetzt und ausführlich behandelt von Franke Digha nikava S 8ff der auch sehon die nachher besprochenen Stellen über pațibl anaeuta nanezoon hat

<sup>9</sup> Vgl Billungen wie gil janaka "Sanger u w

des Wortes nicht ein Buddhaghosa erklart es durch natānam abbho lkıranam und fugt hınzu sobhanagaralam va patibhanacittan ti tuttam hoti So wenig klar diese Worte im emzelnen sein mögen, so lassen sie doch das eine erkennen es handelt sich beim sobhanaka nach Buddhaghosa um natas und um Bilder, also um die beiden Dinge die uns schon vorher in Verbindung mit den Saublikas begegnet sind. Im übrigen bleibt freilich der Ausdruck natānam abbholksranam zunachst vollig dunkel, vage Ver mutungen zu außern, halte ich fur zwecklos Etwas besser sind wir über patibhānacitta unterrichtet Nach Bhikkhunivibb Pāc 41 war in der Ge maldegalerie (cittāgara) im Park des Königs Pasenadi Kosala ein patibhana citta 'gemacht' (Latam hoti) und viele Menschen gingen hin es zu betrachten Pac 26 (Vin IV, 60f) wird ein Streich des ebrwurdigen Udavin erzahlt Den hat eine Nonne gebeten ihr ein Kleid zu nahen Udayin tut es, er farbt das Kleid und richtet es schön her und bringt dann in der Mitte ein patibhānacitta an (majjhe patibhānacittam viithāpetia)1) Darauf legt er das Kleid zusammengefaltet hin Als die Nonne es abholt, scharft er ihr ein es erst im letzten Augenblick, wenn sie zur Predigt gebt, anzulegen und hinter den anderen Nonnen berzugehen Die Nonne befolgt das auch und die Leute, die sie in diesem Aufzug erblicken sind entrustet Buddha gbosa bemerkt zu patibhanacitta (S 358) patibhanacittan is attano patibhā nena katacıttam | so kıra cıvaram rayıtva tassa mayhe nanavanneh vippa gatamedhunam (sic) itthipurisarūpam akasi. Danach wurde der ehrwurdige Udayın der armen Nonne ein obszönes Bild angeheftet haben, im Text steht davon aber nichts und in dem Wort selbst liegt dieser Sinn jedenfalls nicht Etwas weiter fubrt Cullav 6, 3, 2 Da wird von den beruchtigten sechs Mönchen berichtet daß sie im Vihara ein patibhanacitta das Manner und Frauen darstellte machen heßen (rihäre patibhanacitam Larapenti atthirupakam purisarupakam) Der Buddha verbietet solche Darstellungen und erlauht nur Kranzwerk (mālalammam), Schlingpflanzenwerk (latā kammam) Delphinzahne (makaradantakam) und pancapatthikam") Hier werden also die patibhānacittas der Ornamentmalerei gegenübergestellt, und uberdies wird ausdrucklich gesagt, daß sie Personen darstellten Das paßt genau auf die Bilder, die die Saubhikas vorfuhrten Es ist verlockend, patibhānacitta mit Ruel sicht auf die etymologische Bedeutung von patibhāna

<sup>1)</sup> Leant samutthapetru

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Diese ver werden auch Cullav 5 11 6 14 4 Kommentar zu Pac 19 auf gozahit Rhys Davids und Oldenberg übersetzen die beiden letzten Vorte durch bone hooks and cupboards. Auch aus den letztgenannten Stellen wo setarunnan talia vannan gerukaparikannan; vorhergeht sel unt mir klar hervorzugel en daß zu win mädlakmmen und laidkamnen bestummte Verzu ungen bedeuten. De makaradanlas sind offenbar mit den makaradotis idnitisch du in der Kudambari als Verzu ungen an Armbanden in und Daudenen erwalunt werden (hald Bombay 1800 S 20 ange la pattrabhangamakarakoti. S 43 wo wohl zu 1 sen ist mukutapattrabhangamakarakoti.

als 'Wiederscheinbild', also 'Schattenbild', zu deuten Allem nachweisbar ist diese Bedeutung von patibhäna meht, und wir mussen daher patibhä nacitta doch wohl als 'Phantasiebild' auffassen') So hat offenbar auch Buddhaghosa das Wort verstanden Patibhänacitla kann somit micht beweisen, daß das soblianaka das Schattenspiel war, vorausgesetzt, daß Buddhaghosas Erklarung überhaupt richtig ist, wurde es eher dafür ein treten, daß die Saubhikas gelegentheh auch Bilder erklärten, worauf schon die Mahäbäsya Stelle führte

Wir haben uns endlich die Frage vorzulegen, ob sich aus dem Namen der Saubhikas Ruckschlusse auf die Tatigkeit, die sie ausubten, machen lassen Sk śaubhika, śobhika, p sobhya usw ist sicherhich eine Ableitung von sk śobhā, p sobhā wie kāthika von kathā oder sabhika von sabhā, aber die gewohnliche Bedeutung von śobhā 'Schmuck, Pracht, Schönheit', hillt kaum zum Verstandms von śaubhika

Auf sobhā geht aber offenbar auch saubha²) zuruck, das nich Hār 123 eine in der Luft fliegende Stadt ist (khasamcān puram saubham) Im Mahābhārata gehört diese Luftstadt Saubha dem Sālva und wird von Krsna gespalten und herabgesturzt³) Neben saubha findet sich auch sobha, so bei Bliāskaramiśra und Uata im Kommentar zum Satarudriya¹), und zwar mit der Erklarung gandharvanagaram, was keinen Zweifel dar über laßt, daß saubha, sobha ein Name der Fata morgana ist Daß dem Wort eigentheh em s zukommt, sehemt mir aus dem sicher dazugehörigen saubhāh und sobhāh hervorzugehen, das erstere wird Trik 5, das zweite Hem Abh sesa 2 unter den Namen für die Himmelsbewohner angeführt

Die erwahnte Stelle des Satarudrija selbst (Vaj S 16, 33, Taitt S 4, 5, 6, 1, Maitr S 2, 9, 6, Kāth 17, 14) lautet namah sobhyāya ca pratisaryāja (Maitr S pratisarāya) ca Bhāskaramsra bemerkt dazu Sobham nama gandharianagaram | Saltasobhanam (°) adhisthāyeti Mahābhārate daršanāt pratikulam saranam sarah raksābandho vā tatra bha vāya, Ūata Sobhat i gandharranagaram | subhayam (°) iti vā | abhicāra karmapratisarah pratyabhicārah²) Sobhya erschemt noch emmal als Bei

¹) Zu der Bedeutung von patibhäna vgl msbesondere Jat I, 60 sabbatalara caresu sakāni sakani ca paţibhanani dassayantesu 'vahrend alle Talavacaras ihre ver schiedenen 'Phantasien' oder Emfalle' vorfuhrten Talavacara, AMg talâyara, ist die zusammenfassende Bezerchaung für Yusiker und Tanzer

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schon im PW wird unter saubhika vermutet, daß es mit saubha zusammen bange, und Rhys Davids hat das Wortzur Erklarung von sobhanagarakam heran gezogen (Anm zum Text und SBB II, S 9)

<sup>3)</sup> Siehe be-onders 3, 14, 1ff 4) Ind Stud 2, 38

<sup>4)</sup> Anders, nher vollig verfehlt Sáyana, der in sobhya sa und ubha sucht ubha byām punyapāpābhyam saha vartata it sobhyo (hes sobho) manusyalokah | ata eva äharvanika amananti punyena pinyam lokam nayati papena pāpam ubhabhyām eva manusyalokam iti | latra bhavah sobhyah | pratisaro vivahādau haste dhāryamāno raksībandhah | lam arhatiti pratisaryāh

wort des Rudra in einem Mantra im Gautamadharmaśästra 26, 12 namah sobhyāya supurusāya mahāpurusāya madhyamapurusāyatamapurusāya brahmacānne namah¹) Aus der Gegenuberstellung von sobhya und pratisarya scheint mir hervorzugehen, daß sobhya 'der im Zauher weilende', pratisarya 'der im Gegenzauber, in Zauherahwehr weilende' ist, und ich möchte sobhya trotz des s auf sobhā zuruekfuhren, das danach ein Synonym von māyā sein wurde Diese Bedeutungsentwicklung hat vielleiebt üherhaupt nur im Prakrit stattgefunden, und das mag der Grund gewesen sein, wes halh man sobhya wie spater sauhba und saubhila mit Beihehaltung der prakritischen sin das Sanskrit übernahm

Ich glaube dieses śobhā im Sinne von māyā noch an einer anderen Stelle nachweisen zu können In den Tberigäthäs sagt dieselhe Nonne Suhhā, von der schon oben die Rede war, um ihrem Liehhaber das Torichte seiner Werhung klarzumachen (300ff)

dstihā hs mayā sucstittā sombhā dārulacsilalā navā |
tantihs ca khilakehs ca venibaddhā vevalham panaccitā ||
tamh' uddhate tantiskilale vesatihe velale parspaklate |
avende khundaso late kimhs tattha manam nu esaye ||

Tch hahe eine sombhāz') gesehen, die schon bemalt war, mit hölzernen Stahchen (?) versehen, neu, mit Schnuren und Pflöcken auf allen Seiten hefestigt, die man in mannigfacher Weise tanzen hieß Wenn jenes Schnur und Pflockwerk herausgezogen, auseinandergenommen, verstimmelt, hierund dorthin geworfen, unauffindhar (?), in Stucke zerlegt ist, was ist es dann noch, daß du deinen Sinn darauf nichten möchtest."

Sombhā, das hisber nur hier belegt ist, wird von Buddhaghosa durch sombhā, derlart, woraus nichts zu entiehmen ist. Aus dem Zusammen hang geht aber mit Sicherheit hervor, daß beir von einer Puppe die Rede ist. Daß dahei aber an das Puppenspiel zu denken ist, ist mir ganz unwahrscheinlich. Die Beschreibung führt vielmehr darauf, daß es sich um eine niechanische Puppe handelt. Die mechanischen Puppen, die Somaprabhä ihrer Freundin Kalingasenä bringt, eind nach der Darstellung Somadevas (Kathäs 29) aus Holz (nyastadärumayänekamäyäsadgantagaputrikän karandikäm II., kästhanayih semäyäyantrayürikäh 18), sie bewegen sich durch einen bloßen Druck auf einen Pflock (kihlähatimättena 19), und eine von ihner tanzt (käcin nanarta 20)<sup>3</sup>) Auch Buddhaghosa hat sieherlich an eine mechanische Puppe gedacht, in seiner Er-

Sobhyāya ist hier wahrscheinlich em späterer Zuvatz. Das Wort fehlt in dem entsprechenden Mantra im Samavidhanabr 1, 2, 5 (namah puringdya supuringdya isw).

<sup>1)</sup> Ob sombhā Singular ist, ist nicht ganz sicher Buddhaghosa hat es vii lleicht als Plural betrachtet, da er därulaeillalä durch därulandhälih uparacitarupalän erklart. Da aber die Nonne die sombhā doch mit ihrem eigenen Körper vergleicht, so hert der Sincular haber.

<sup>3)</sup> Lévi, Th'atre indien, S 324f , Pischel Heimat des Puppenspiels 5 7f

klarung findet sich nichts, was auf das Puppenspiel hindeutete. Daraus erklart sich auch, warum hier mebt einer der gewöhnlichen Ausdrucke für Puppe gebraucht ist, sondern sombhä, das meines Eiachtens nichts weiter als sobhä, mit Einschuh eines Nasals wie in p. nangara, nänga, singäla usw, und ein Synonym von mäyä ist. Wie die Puppe ein 'Blendwerk' ge nannt werden konnte, zeigen die im Katbūs gebrauchten Ausdrucke mäyäsadyantraputrikä, siamayäyantraputrikä ist aber p. sobhä 'Blendwerk, Zauber', so sind die sobhiyas oder saubhikas 'Vorfuhrer von Blendwerk, Zauber', was durchaus zu der Erklärung Purusottamadevas, von der wir ausgingen, stimmen wurde. Nun kann ein 'Blendwerk' an und für sich gewiß in sehr verschiedenartiger Weise ausgeführt werden, ein 'Blendwerk' aber, bei dem man die Totung des Kamsa oder die Fesselung des Bali oder gar die ganze Geschichte des Rūma zu sehen glaubte, sebeint mir technisch eigentlich nur durch Sebattenbilder ausführbar zu sein

Ich bin trotz alledem bereit, zuzugeben, daß es nur als wahrscheinlich bezeichnet werden kann, daß die Saubhikas Schattenspieler waren, der absolut sichere Nachweis laßt sich vorlaufig kaum erbringen \* Aber schließ lich ist das gar nicht das Wesentliche Worauf es ankommt, ist, daß die Saulihikas wie das Mabābliāsya bezeugt, genau so wie die Granthikas episch mythologische Stoffe vortrugen, die sie aber im Unterschied von jenen noch weiter durch Vorfuhrungen, sei es nun von Schattenbildern oder von menschlichen, stummen Spielern illustrierten. Ich halte es fur ganz unwahrscheinlich, daß sich diese Art der Vorführungen zu einer Zeit ent wickelt haben sollte, als ein wirkliches Drama sebon bestand. Vor allem durfte es denjenigen die die Saubhikas nicht als Schattenspieler ansehen schwer fallen, die Prioritat des Dramas zu behaupten Daß die natas, wenn sie erst einmal zu wirklichen Schauspielern vorgeruckt waren, wieder zu stummen Spielern herabgesunken waren ist kaum glaublich. Mir ist es sogar im Gegensatz zu Hillebrandt durchaus nicht sieber, ob zu Patañ jalis Zeit schon ein wirkliches, d h literarisches Drama bestand. Die Worter nata, natya usw , auf die Hillebrandt sich im wesentlichen stutzt, können das meines Erachtens nicht beweisen im Gegenteil wenn wir einmal etwas Bestimmteres über die Kunst der natas der alteren Zeit erfahren, hat es mit dem Drama gewöhnlich gar nichts zu tun. Ich kann daher in den Darbietungen der Saublikas nur eine Vorstufe des spateren litera rischen Dramas schen, soweit es seine Stoffe dem Epos und der Mythologie entminmt Dadurch, daß man das Wort dem Rezitator nahm und den bis dahm nur durch die Geste wirkenden Figuren selbst in den Mund legte, ist das Nataka im engeren Sinn entstanden!). Dem scheint nur eins zu

Puppenspiel stets nur eine Nachahmung des Dramas seien. Ich verweise dem gegen über auf Java wodt, om masschlichen Spielern aufgaführten Wavang topeng und Wayang wong unzwistliaft aus dem Schattenspiel hervorgegangen sind. Das be

428 Alı und Āla

widersprechen Das Nataka hat seit Kälidasa als standige Figur den Vidüsaka Wenn er hei Bhavabhūti fehlt, so geht das auf persönliche Ah neigung zuruck. In dem Vortrag epischer Dichtungen wie sie den Sau hlukas zukommen, hat aber der Vidusaka selbstverstandlich keine Stelle Er kommt 1a auch tatsachlich im Mahānataka und im Dūtangada, die wir fur die Stubliskas in Anspruch nehmen mussen, nicht vor Glincklicher weise sind wir jetzt in der Lage, mit Bestimmtheit hehaupten zu können. daß das episch mythologische Drama in vorklassischer Zeit den Vidüsaka noch nicht aufgenommen hatte Wohl kennen Asvaghosa und Bhasa den Vidusaka, aber er tritt nur im Prakarana, dem hurgerlichen Schauspiel, auf und in den Dramen, die auf die Kathā zuruckgehen, so bei Asvaghosa ım Sarıputraprakarana, bei Bhāsa im Carudatta Syapnayasayadatta Pratuñavaugandharāyana, Avimaraka Er fehlt dagegen in allen Dramen Bhasas, die epische Stoffe behandeln, im Pañcaratra, Balacarita Madhya mayvayoga, Dūtavakva, Dūtaghatotkaca Karnahhara und Uruhhanca Hier tritt ein tiefgehender Unterschied innerhalb des indischen Dramas zutage, der auf seinen doppelten Ursprung hinweist. Die Vorfuhrungen der Sauhhikas auf der einen die Kunste der alten natas auf der anderen Seite sind die Wurzeln, aus denen das indische Drama erwachsen ist Welcher Art jene Kunste der natas waren und wie sie sich zum Drama umgestalteten, hoffe ich spater zeigen zu können!)

## Ali und Ala.

In einem demnichst erscheinenden Aufsatz habe ich den Nachweis zu führen gesucht daß das I des spateren Sanskrit, das nicht auf altem I oder heruit aus zerehralem I entstanden ist, das seinerseits wiederum auf ein zerehrales d zuruckgeht. Ich sehe die Herkunft des I aus I unter anderem als gesichert an wenn in alten nordindischen Inschriften oder Handschriften des Schreibung I statt des spater ublichen I vorliegt, und es sei gestattet, hier an einem weiteren Beispiel zu zeigen, wie solche Schreibungen iur

weist schon der Name wajang bedeutet Schatten Das Wayang wong ist überhaupt erst im 18 Jahrhundert aufgekommen (Juynboll a a O S 119)

Wenge Tage nach Abschiuß dieser Arbeit sandte mir Konow einen Sonder abdruck seines Artikels. Zur Frühgeschichte des indischen Theaters aus den Auf staten zur Kultur und Sprachgeschichte I mat huhn gewähnet. Konow gelt von ganz anderen Tatsachen aus und beurteilt die Subhikas und Grantl kas ganz anders als ich, seine Schlußworte uber den löppelten Ursprung des mitseken Dramas decken sich aber fast vollig mit meinen eigenen. Ich freue mich über dies Zusammentreff nweil es mir eine Gewahr dafür zu sein sehemt daß wir um auf dir nichtigen Wegebefinden. Bemerken will seh noch diß konow der Liste dir Dramen Blässs die auf dem Epos berüllen und dir Vill saka entbehren noch das Villsekanligkak und das Pratumänfalsah lunzifigit die nient meht zuganglich sind.

die Etymologie und selbst für die Interpretation vedischer Texte von Bedeutung sein können

Fur als 'Biene' verzeichnen die Petersburger Wörterbucher als fruheste Belege Stellen aus Kālidāsas Raghuvamśa Ein so spat erscheinendes Wort unterbegt von vornherem dem Verdacht, ein Lehnwort aus den Volkssprachen zu sein. In einer Felseninschrift zu Tusam im Panjah, die aus dem Ende des vierten oder Anfang des funften Jahrhunderts stammt, wird das Wort mit l geschrieben Jämbaratīradanāraundorintālinā (CII III, 270)1) Das weist auf ein ursprungliches \*adi, das sich am natur lichsten als eine Prakritform aus \*rds erklart Analogien fur den Übergang eines anlautenden r in a bieten M AMg usw acchai = rechait, Pali AMg accha = rksa, AMg ana = rna ((Pischel, Gramm d Prakritspr § 57) Dem \*rdi entspricht im Griechischen genau dobic, das Herodot 1, 215, 4, 81 fur 'Pfeilspitze', Aeschylus, Prom 880 fur den 'Stachel' der Bremse gebraucht οἴστρου δ'ἄρδις χρίει μ' ἄπυρος2) Es kann kaum zweifelhaft sein, daß die altere Bedeutung des Wortes im Griechischen erhalten ist Als Name der Biene kann als verkurztes Kompositum sein, wie khadaa 'Rhinozeros' fur alteres khadgavisāna steht oder sūctka (RV 1, 191, 7) auf ein sücimulha oder eine ahnliche Bildung zuruckgeht. Ausgeschlossen ist es aber nicht, daß \*rds nach einem bei Tiernamen auch sonst zu heob achtenden Gehrauch die Biene nach ihrem charakteristischen Körperteil hezerchnet, als wurde sich dann zu ἄρδις verhalten wie etwa innerhalh des Latemischen barbus 'Barhe' zu barba

Ohne weiteres ist nun auch verstandlich warum als nach den indischen Levilographen (Am. 2, 5, 14, Trik. 683, Vaij. 1, 4, 1, 32) auch den Skorpion (träckla, druna) bezeichnen kann. Die Biene und der Skorpion sind sehr verschiedene Tiere, der Stachel aber ist beiden gemeinsam<sup>3</sup>)

Neben ah lehren die Lexikographen auch ahn in der Bedeutung 'Biene' (Am. 2, 5, 29, Trik '82, Hal 2 '100, Yanj 1, 2, 3 42, Hem abb 1212'), Med n 34, Sabdārnava ber Unival zu Un 4, 138) und 'Skorpion' (Trik '782, Här '220'), Med n 34) An den meisten Stellen laßt es sich nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Childers gibt das Pali Wort als als (Abhidh Rasav) Ich kann darin der Schreibung in der Inschrift gegenüber nur eine falsche Schreibung sehen. Für I spricht außerdem das nachter besprochene Pali als Solange als im Pali nicht aus der alteren Literatur belegt ist muß es überhaupt als aus dem Sanskrit zurückübernommen gelten.

<sup>2)</sup> Auf weitere Verwandte des Wortes naher einzugehen, muß ich mir hier ver sagen Sie hegen wahrscheinlich in ved ardayan, rdudara, rdupå, rdür/dh vor

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ob ah in der Bedeutung 'berauschendes Getrank' dasselbe Wort ist, ist schwer zu entseleiden Um die nach dem PW nur im Sabdar in SKDr verzeich neten Bedeutungen 'Krahe' und 'Kuekuk' brauchen wir uns, solange sie nicht besser bezeitgt sind, kaum zu kummern.

<sup>4)</sup> Indindiro II rolambah, aus all erschließt der Kommentar beide Formen

<sup>1)</sup> Drunas calt ca vršcikah Auch Am 2, 5, 14 alidrunau tu vršcike, Vaij 1, 4,

entscheiden, ob der i- oder der in-Stamm vorliegt. So laßt es sich z. B., falls ich nichts ubersehen habe, nicht feststellen, ob Kälidasa ali oder alin fur 'Biene' gebrauchte (Kum. 4, 15 alipanktih; Raghuv. 9, 30 alinirapatatrinah: 9. 41 alibhih; 9, 44 alikadambaka-; 9, 45 alivrajāh; 12, 102 alivrndaih). Dandın und Magha gebrauchen beide Stamme nebeneinander; so Kāvy 3, 34 alīn1); Šiš. 4, 30 alīnām; 6, 12 aleh; 12, 64 alayah, aber Kāvy. 2. 176 alinam; 3, 13 alinah; Sis. 6, 4 alini. Zu alin findet aich nach dem PW. auch ein Femininum alini in der Bedeutung 'neibliche Biene' (Sis. 6, 72; Prasannar, 107, 14) und 'Bienenschwarm' (Bhartrh, 1, 5 (22) aliniiisnuh kacanam cayah)2). Als Name des Skorpions im Tierkreis findet sich alin Varaham. Brhats. 5, 40; 40, 5 (alini)2). Alin ist naturlich eine Weiterbildung von ala, n., das Hal. 3, 23; Vaij. 1, 4, 1, 32; Hem. abh. 1211 als Bezeichnung des Schwanzes oder genauer des Schwanzstachels des Skorpions verzeichnet ist. Im Palı erscheint ala, m, wiederbolt in der Bedeutung 'Schere des Krebses'. Belege hat Franke, WZKM, VIII, 324 gesammelt4). P. ala ist sicherlich mit dem ala dea Sk. identisch5). Es scheint, daß man ala zunachst von dem Schwanzstachel auch auf die Scheren des Skorpions und dann weiter des Krebses ubertragen hat. Das letztere ist um so begreiflicher als der Inder wegen der Ähnlichkeit der außeren Gestalt Skorpione und Krebse in eine Klasse stellte; Suśruta spricht 2, 257 von samudravriculas, 'Seeskorpionen', womit offenbar Hummer und ahnliche Tiere gemeint sind\*) Die Schreibung mit l im Pali\*) beweist, daß

I, 32 eréctle tv ályalidrúná (so zu lesen) kann naturhch alin vorhegen. Sicher erschemt der in Stamm Vaij 2, 3, 6, 14 sinhalanyátulálinám

<sup>1)</sup> Auch alimat Kāvy. 3, 17 weist auf ali

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) An der zweiten Stelle, die im PW für 'Bienenschwarm' angegeben wird, Bhäg Pur. 10, 54, 35 ist Vadupraura nalinim yalda godh zu lesen
<sup>9</sup>) Man wird danisch auch an anderen Stellen des Werkes den in Stamin an-

<sup>3)</sup> Man wird danach auch an anderen Stellen des Werkes den in-Stamin annehmen durfen, so alipratese 40, 2, aligāt 40, 6, alimukhe 40, 7 usw.

<sup>9)</sup> Franke möchte glauben, daß durch dieses Pals als die Dhätup 15, 8 verschnete Wurzel als oframe als geschert gelten könne Ich kann dem nicht zustrummen Die Wurzel als wird bähgenepargdytiedinnens gelehrt, die gleichen Bedeutungen lehren die Lexikographen für alam; z B Am 3, 3, 251 alam bähgenepargdytiedir-dranardzakam, Sakr 786 väruge bähgene faktau endydd alam tit dharunm, usw. Do nach schemt es mir unbestreitbar, daß die zu PW ausgesprochene Fernatung, als eine zur Erklarung von alam erfundene Wurzel, richtig ist Erm mich stellt ala mit solchen sautradhäus wie ula dähe (wegen ullä), im gulau (wegen uroga) auf einer Stufe Naturich hat man de Wurzel al spiter auch für andere Ety mologen benutzt und insbesondere für die von als Ujiv aladatta zu Uj. 4, 133 leitet als von alati ohne nahre Bedeutungsangabe ab, Hemaeannin, Ujo. 619 von alt häbernadau

b) Die Verschiedenheit des Geschlechtes fällt bei einem solchen Worte kaum ins Gewicht

<sup>\*)</sup> In alterer Zeit hat man aber die Scheren als Hörner des Tieres aufgefaßt. Es ist elarükteristisch, daß in den Gäthäs der Jät (267, 1, 389, 1) der Krubs singlignannt wird, während der Kommentar von dies spricht.

<sup>7)</sup> Bisweilen schreiben ihr Hamlschriften auch ala

ala auf ada zuruckgeht Dies ada ist aber im Mahābhāsya zu Pan 8, 3, 56 tatsachlich belegt, Patañjah gibt hier, nm zu zeigen, daß das in der Regel genannte sād nur das Substitut von sah sein durfe, die Beispiele sādo dandah, sādo vrscikah, 'der Stock, der Skorpion, der mit einem Stacbel versehen ist') Ada ist die mit dem Panneischen Lautsystem, das das lignoriert, übereinstimmende Form des Wortes und gebt offenbar auf \*rda zuruck wie alt auf \*rds Es liegt wegen des ada nabe, zu denken daß alt überhaupt auf alm beruhe, und in der Tat ware bei einem Lehnwort aus dem Prakrit, wo die Stimme auf i und in vielfach zusammenfallen, die irrtumliche Verwendung als i Stamm nicht unnöglich Allein gerade die Übereinstimmung mit äpäig spricht doch für die Ursprunghehkeit von alt und das Nebenemanderstehen von \*rdi und \*rda laß isch durch die An nahme erklaren, daß der a Stamm zunachst regelrecht als Hinterghed des Kompositums eintrat') und dann weiter frei verwendet werde

Anstut als, alm lehren Haläyudha, 3, 23, Mankha 707\*), in der Be deutung 'Skorpion' als, Hemacandra, abh 1211, alm und äls (āly ālsh) Dieselben Formen werden im Kommentar der Bombayer Ausgabe des Amarakosa, 2, 5, 14, aus dem Lexikon des Bopälita und eines Anonymus zitiert\*) Vaij 1, 4, 1, 32 nennt als(n) neben als(n)\*) Es ist kaum anzu nehmen, daß dieses āls, ālsn nicht auf dem alteren als alsn in der gleichen Bedeutung berühen sollte Rein mecbanische Dehnung des Anlautes ist mir unwahrscheinlich, ich möchte eber annehmen, daß sie in Anlehnung an āla erfolgt ist\*), das nach dem PW bei Susruta 2 257 296, 297 belegt ist An den beiden letzten Stellen spricht Susruta von einer gewissen Spunenart, die er älausa nennt älamutravisä, jäyante tälukosas ca dähas cälausämvite An der ersten Stelle lehrt er daß der Skorpion der Visvam bhara (Skorpionenart) der Räjivafisch der Uceitinga (Krebsart) und die Seesskorpione ihr Gift im ala haben träcikausämbararäjitamatsyocci fingäh samudravischäs calausäh Liegt auch hier wirklich älausah vor

<sup>1)</sup> Ala und ada hat schon Wackernagel, Altınd Gr I p 222, zusammengestellt

<sup>2)</sup> Wackernagel a a O III p 118f

<sup>2)</sup> Zitiert mit einem Beleg von Mahendra zu Hem an 2 464

<sup>4)</sup> Alsh alih, | vršciko druna alih syad ste Bapalitah | ali | athali sjad vršcike bhramare pumān iti koš intaram

<sup>\*)</sup> Sieht oben S 429 Ann 5 Ebenso kann Har 229 Vaij 2 3 6 14 âlin vor hegen Auch sonst ist eine Entscheidung über die genaue Form des Wortes oft nicht möglich Süryasiddli 12 66 åhanurnigalikumbhegu kann ali alin åli oder ålin ent halten

<sup>4)</sup> Ich halte es für sehr wahrschunden daß alt alin Skorpion eine kunstliche Neubildung ist die der Absicht entsprungen ist das Wort von alt alin Bienz zu differenzieren Man beachte daß Haltyudin Mahka und Hennacanden, die alin Skorpion' Ichren alt alin in dieser Bedeutung nicht verzeichnen. Was das PW für alt in der Bedeutung Biene innführt ist so unsicher daß es sieh nicht verlointt damuf einzig hen.

432 Alı und Åla

und ist cālarisāļi nicht etwa cinfach in ca alarisāli zu zerlegen!), so durfte es das Walirscheinlichste sem, daß āla cine Ableitung von ala, ada ist als 'die aus dem ala stammende (Flussigkeit)', auch der Rājīva mag irgendein als ala beziehnetes Organ haben, das eine Flussigkeit absondert, und mit den ālavisā Spinnen ist vielleicht eine kleinere Skorpionenart gemeint, die den Spinnen ahnelt Andererseits ist aber auch die Annahme eines ur springlichen āla 'Austuß, Schleim'?) durchaus micht unmöglich, das Wort könnte dann, wie Liden, Stud 31 gezeigt hat, mit ved rīsā verbunden werden.

Nun gibt es aber auch ein āla, das nach den Lexikographen (Am. 2. 9. 103. Van 1, 3, 2, 14, Hem abh 1059, an 2, 463, vgl auch Bhavaprak 1, 1, 263) den gelben Arsenik, Auripigment, bezeichnet. Belegt ist es in Verbindung mit manahsilā bei Suśruta (siehe PW) und oft, mit verdeutlicbendem Zusatz, als haritāla im Mbh und in der klassischen Literatura) Mit diesem āla laßt sich āla 'Ausfluß' schon der Bedeutung nach nicht vereinigen, sollte sich die Ableitung des äla Ausfluß von ada bestatigen, so sind die Worte auch lauthen erst im Laufe der Zeit zusammengefallen. denn āla 'Arsenik' bat altes l Es ist kaum zu bezweifeln, daß das Wort für 'Arsenik' in RV 6, 75 15 vorhegt, wo der Pfeil das Beiwort dläkta erhalt Savana erklart das Wort älena visenäkiä, und man bat danach ala hier meist als Gift gedeutet Es hegt aber kein Grund vor, warum āla, wenn es im spateren Sanskrit eine bestimmte giftige Substanz bezeichnet, dieselbe Bedeutung nicht auch schon im Veda haben sollte, und ich halte daher die Ubersetzung 'mit Arsenik bestrichen', die Geldner in seinem Glossar gibt, fur richtig4)

¹) Der Zusammenhang laßt meht erkennen ob ala oder ala vorhegt, da unter den adhipthanas der tierischen Gifte sowohl Korperteile wie damptin nakha als auch Ausschiedungen wie mutra puriga vorkommen. Die Frage wird dadurch noch kom plizierter, daß Sustuta in der Antfahlung der 16 adhiphanas weder ala noch ala er wahnt Kavrag Kunja Lal gibt ala in seiner Übersetzung durch saliva wieder als ob lalä dastande vielleicht mit Rucksicht auf Bhataprak. 2 4, 155 wo aber lähä als adhisahana des Giftes nur für den Üverütka (« Üverlinga) usw gelehrt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Bedeutung 'Laich, die im FW offenbar wegen des Rajiva angesetzt ist erscheint mir nicht gerechtfertigt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Kommentar zu Am 2 9 103 in der Bombayer Ausgabo führt das Zeugnis eines Madhava für die Form als an, die sich auch Rajamigh 13 65 findet Sie berüht wohl ebenso auf falscher Zerlegung von hartidla wie das von den Lexikographen (Sais 770 Am 2, 9, 103 Trik 948 Vay 1, 3 2, 14, Hem abli 1059, an 2, 480 Med 1, 23f auch Bhavaprak 1, 1, 253 Rajamigh 13, 63) gelehrte idla in ben dem in Bhavaprak Rajamigh auch alfolar erscheint vgl Garbe, Ind Min , p 48

<sup>9)</sup> Man wird nicht dagegen einwenden durfen, daß nach AV 4,6 das Gift, mit dem der Pfeil bestrehen wird offenbar ein Pfalzeneight ist da ein V 8 eseidhe an gereidet wird. Warum sollte man nicht muternbehe und vegetablische Gifte neben einander verwendet haben? Von mineralischen Giften (d\(data\)) kennt aber Salzuta 2.252 nur handsnabhanna und harntik.

Alı und Ala 433

Ala 'Arsenik' liegt meines Erachtens aber noch in einer anderen Stelle des Veda vor, ohne bisher richtig erkannt zu sein, namlich in AV 5, 22, 6 takman viäla vi gada vyanga bhüri yātaya

dāsim nistakiarim iccha tām vajrena sam arpaya [[

Bloomfield1) hat die Worte vyala ví gada vyanga unubersetzt gelassen. Whitney sagt von seiner Übersetzung der ersten Zeile, sie sei nur mechanisch, da Emendationen unbefriedigend seien. Mir scheinen die Schwierigkeiten doch meht so unuberwindlich zu sem Vyāla hat man bisber fast allgemein mit dem vyāla des epischen und klassischen Sanskrit2) identifiziert, und danach entweder durch 'tuekisch' (PW . Grill, Hillehrandt, Whitney) oder 'Schlange' (Ludwig Griffith) wiedergegehen Diese Auf fassung ist unhaltbar Neben Sk vyāla findet sich vyāda3), dis allein schon beweisen wurde, daß das l uher l aus d entstanden ist. Die Zwischenstufe vyāla ist üherdies in der Felsenmschrift des Rudradāman zu Junāgadh in Kathıăvād (151 oder 152 n Chr)4) tatsachlich bezeugt (Z 10 dasyuvyā lamrgarogādiblir ) Die Schreibung l fur l ist fur den AV ganz un wahrscheinlich - die bisher beigebrachten Beispiele sind jedenfalls sehr unsicher - und ich halte sie gerade bei diesem Wort, hei dem sich die Schreihung vyāda bis in spate Zeit gehalten hat, für völlig ausgeschlossen Vuāla kann also nur das āla, das uns im RV begegnet, enthalten Der emzige, der das richtig erkannt hat ist Weher, aber seine Übersetzung 'giftlos' paßt offenbar nicht

Um die Bedeutung festzustellen, werden wir am hesten von dem da nehen stehenden vyanga ausgehen. Hillehrandt gibt es durch 'körperlos' wieder Das kann nicht richtig sein Der Takman erscheint im Gegenteil in dem Lied sehr körperhaft, in V 3 werden außerdem ausdrucklich Eigenschaften seines Körpers erwahnt Ludwig Grill2, Griffith, Weher, Wlutney ubersetzen vydnga mit 'ghedlos' Diese Übersetzung ist zum Teil durch die Ansicht beeinflußt daß vyāla 'Schlange' sei Ist das unmöglich, so ist damit auch der Auffassung von vyanga als 'ghedlos' der Boden ent zogen Aber auch davon abgesehen paßt sie nicht Die Schilderung des Takman enthalt weder in diesem Lied noch anderswo irgend etwas, was darauf hinwiese daß min sich den Fieberdamon als Schlange dachte Ich kann aber auch nicht einmal zugeben, daß vyanga irgendwo ein Beiwort der Schlange ist Nach Grill und Bloomfield soll das in AV 7, 56, 4 der Fall sem Das Tier, um das es sich in jenem Lied handelt und das in V 5 und 7 sarkota genannt wird, wird nirgends mit einem unzweideutigen Namen fur 'Schlange' bezeichnet, wenn es den Schlangen auch nahe zu stehen schemt (V 1) Es gehört vielmehr zu den masakas, den stechenden

Fur die genaueren Literaturangaben verweise ich auf Whitney, Atharva Veda Samhta, p 259

 <sup>1)</sup> In der vedischen Literatur kommt das Wort nach dem PW sonst nicht vor
 3) Siehe die Stellen im PW
 4) Ep Ind 8, 43

Insekten (maśálasyārasám visám 3; maśakajámbhanī 2). Es ist klein (arbhásya 3), ist kaikājarvan¹) (1), hat Arme (ná te būhór bálam astí 6), tragt etwas Kleines in seinem Sebwanze (pácche bibharsy arbhalám 6), verwundet mit Mund und Sehwanz, hat aber das Gift nur in seinem Sehwanz-behalter (yá ubhdbhyām prahárasi púcchena cāsyèna ca | āsyè ná te visám kim u te pucchadhdu asat 8). Deutlicher, sehemt mir, kann doeb der Skorpion nicht beschrieben werden²) Dazu kommt, daß sowohl die Anukranianī (mantroktavršeiladesatālām) als auch Kešava (vršcikabhaisajyam ucyate) das Lied auf den Skorpion beziehen. Andere Stellen, wo vyanga oder ananga Beiwort oder Name der Sehlange ware, gibt es nicht; vyanga bedeutet vielmehr im Sk fur gewöhnlich 'eines Gliedes entbehrend, verkruppelt', was als Beiwort fur den Takman nicht paßt,

Daneben gibt es aber ein ganz anderes vyanga, das das PW. aus Suśruta und Śārngadharas, in der Bedeutung 'Flecken im Gesicht'3), aus dem Hariv. in der Bedeutung 'Fleck, Schandfleck' belegt. Das Wort muß aber auch einmal die Bedeutung 'fleckig' gebabt baben. Wenn nach den Lexikographen (Trik. 168; Vaij 1, 4, 1, 47; Hem abb, 1354; an. 2, 47; Med g 24) vyanga der 'Frosch' ist, so hat er sicherlich diesen Namen als der 'flekkige': schon in dem Froschlied RV, 7, 103 wird der piśni neben dem hárita erwahnt. Das PW. bat daber meines Erachtens mit vollem Recht auch in dem Vers des AV, fur vydinga die Bedeutung 'fleckig' angesetzt. Naturhoh erklart sich das Beiwort aus den Krankheitssymptomen Wenn Bloomfield das mit einem non liquet ablehnt, so mochte ich demgegenuber darauf hinweisen, daß der Takman in V. 3 parusah pāruseyah heißt und daß Bloomfield selbst das mit 'fleckig, mit Flecken bedeckt' wiedergibt. Etymologisch ist zyanga naturlich ein Bahuvrihi aus 'anga 'Fleck' (zu ani) und dem Präverb vi in der Bedeutung 'nach verschiedenen Seiten gebend, sich ausbreitend', die in der alteren Sprache die gewohnliche 1st4). Ebenso

Es wurde zu weit führen, hier auf kanka emzugehen, kankaparian beweist jedenfalls, daß das Tier Gelenke hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch die Worte in V 7 il tykanti magärgidi scheinen mir eine Anspielung auf den gewöhnlichen Namen des Skorpions, vrésika, zu enthalten Pfauenfedern werden auch später als Mittel grgen Skorpionenbisse verwendet; siehe Sustita 2, 294 Für die Deutung auf den Skorpion hat sieh ubrigens seinen Grill', p 185, ausgesprochen, der trotzdem p 166 gyding für das Bewort einer Schlienge erklart.

<sup>2)</sup> Auch Van 1, 4, 4, 125

<sup>9)</sup> Vgl Wackernagel, Altand Gr III. p 285. Ent allmahleh hat seh daraus die Beleutung "Ghlend" entwickelt, die spater fast ausschließlich herreicht, im RV, aber noch sehr selten ist. Es gibt im RV. eigentlich nur ein Wort, in dem if vollkommen einem a entspricht, rychos im 3, 33, 13 Dieser Gebruich von it verstarkt den sehon durch das Metraum und die Dualformen auf au vor Konsonant erwickten Eindruck, daß die Strophe spater hinzugefügt ist (gl. Oldenberg, Rugwela I. 245) Den Beleutungs-übergang lessen Wendungen erkennen wie 10, 73, 7 désam. Argeitand. ... timägum 'den Däss zu einem machend, dessen Zubermacht nach verselnselnen Setten aus annahregelt, zurstielt. Im Banne der späteren Beleuting

ist viparuh in AV 7, 56, 4 als Beiwort des Skorpions 'mit Gelenken anf allen Seiten', und das legt es nahe, das danehenstehende vyangah in diesem Fall als 'mit Gliedern auf allen Seiten' aufzufassen, wenn auch die Bedeutung 'mit Flecken bedeckt' auch hier meht ausgeschlossen ist

Die Bedeutung, die in wyanga hat, muß es auch in dem offenhar parallelen tyäla haben, dies muß also 'auf allen Seiten mit Arsenik bestreut' bedeuten. Das Beiwort mag zunachst seltsam erscheinen. Aber ganzahnlich wird der Takman in V 3 aradhramså viärunåh genannt, 'rot wie Streinpulver' oder 'wie rotes Streupulver', was dem Sinne nach jedenfalls so viel ist wie 'gleichsam mit rotem Pulver hestreut'. Zweitens aber ist es für den Takman charakteristisch, daß er den Kranken gelh macht (ayám yð vistān háritān kraósi 2, ayam yð abhisocayisnúr vistā rūpām háritā kraósi 40,0,20,3), AV 1,25,23 wird er als 'Gott des Gelben' angeredet. Daß der haritasya deta mit haritāla hedeekt ist, ist also nicht verwunderlich')

Die Auffassung von vyala und vyanga ist auch fur die Erklarung von vi gada bestimmend Der Imperativ 'sprieh heraus' (Ludwig, Griffith, Whitney in der Übersetzung) ist vollkommen sinnlos?) Whitney hat daher schon in seinem Index verhörum vorgeschlegen, vigada zu lesen Dis ist im Grunde gar keine Textanderung, sondern nur eine Berichtigung des Padapätha, und ich hege keinen Zweifel daß Whitney soweit das Richtige getroffen hat Whitney hat aber weiter das Wort zu gad 'sprechen' gestellt, und Grill und Hillebrandt sind ihm gefolgt und haben vigada durch 'stumm' haw 'wort, sprachlos' übersetzt Warum der Takman so genannt

von 14 hat man derarige Komposita im Veda vielfach falsch aufgefaßt so ist z B in 1, 187, 1 vy opsa vrtram 1 parram ardyst, ofpariam sicherlich kein leres Beiwort gelenklos<sup>3</sup> Es ist vielmehr zu übersetzen <sup>2</sup>er durchstieß den Vrtra, so daß die Gelenke (oder Stucke) auseinandergingen<sup>3</sup>, vgl 8 6, 13 vi vrtram parasko ruyan, 8, 7, 23 vi tritam parasko ruyan, 8, 7, 23 vi tritam parasko ruyan, 8, 7, 23 vi tritam parasko jayuh.

¹) Der Ausdruck vyåla wurde veileneht noch ventandlicher werden, wenn war annehmen durften, daß sehon in vedischer Zeit der gelbe Arsenik als Schiminko oder Puder verwendet wurde Spater geschieht das jedenfalls Besonders Schusspieler gebrauchen ihn, so daß natasamphaka (Trik. 473) natamandana (Hera abh 1059, Rajangh 13, 65) natabhägana (Naj 1, 3, 2, 13, Madhava im Komin zu Am 2, 9, 103) geradezu Synonyrias von haritäda sind Aber auch der Tilaka des Brautigams beständ für gewolnileh aus gelben Marenik, wie Kum 7, 33 zeigt, während der Hoch zeitstilaka (tuvaliadikjatitaka) für die Braut von der Vutter aus feuchtern glack bringenden gelben und aus rotein Arsenik, herziestellt wird (haritalam ärdram män galyam ädäga manahåilan ca, ebd 23) Einen Tilaka aus rotein Arsenik machte einst Rama der Sita (Rum 2, 95 prak., 18ff; 5, 40, 5, 65, 23) Ich mochto es nicht für unwahrscheinlich lählen, daß wir uns unter dem rotein avzächawas roten Arsenik, manahåilä, zu denken haben, vgl auch RV 2, 34, 13 arunchhir nänjibhih, 10 95, 6 añjaya "runago na

<sup>2)</sup> Grill hat seine Konjektur ei gadha in der zweiten Auflage selbst zurückgenommen, so daß es sich erübrigt, darauf einzugeben

sein sollte, bleibt völlig unerklarlich!) Ebensowenig kann ich Bloomfields Vermutung glucklich finden, daß zigada 'chatterer' sei mit Bezug auf das Dehrum des Kranken Ich halte das sehon deswegen fur unmög lich, weil weder gad noch rigad jemals 'plappern' bedeuten? Weber ubersetzt vioada 'beulenloser', was wobl ein Druckfehler fur 'heulenloser' (von aadā) ist Warum der Takman so genannt sein sollte, durfte schwer zu sagen sein Vigada kann meines Erachtens nur gada 'Krankheit' enthalten Fur ausgeschlossen halte ich aber, daß es 'frei von Krankheit' bedeuten und euphemistische Anrede an den Kranklieitsdamon sein könnte, wie Bloomfield weiter vermutet Vi muß hier naturlich wieder dieselbe Redeutung haben wie in vydla und vyanga, vigada ist also gerade umrekehrt 'mit Krankheiten auf allen Seiten' Wiederum bietet V 3 eine Parallele. wie dem wanga parusah paruseyah, dem wala avadhiamsa warunah entspricht, so ist dort dem vigada visi adhāvīrya gegenubergestellt Daß man sich den Takman als von zahlreichen anderen Krankheiten begleitet dachte. zeigt V 11, wo er gebeten wird, nicht den Balasa, den Husten und den Udvuga zu Genossen zu machen, und V 12 wo er aufgefordert wird mit seinem Bruder Balasa seiner Schwester Husten und seinem Vetter Paman fortzugehen Bloomfield hat auch schon darauf bingewiesen, daß das Kusthakraut, das gegen den Takman hilft, in AV 5 4 6 6 95. 3 gebeten wird den Kranken gogda zu machen

Nicht anders als bei vi gada begt die Sache bei bhün yäraya Nach dem Padapätha sind das zwei Worte (bhūn | yaraya) Ist das richtig, so können sie nur bedeuten 'halt viel (oder vieles) fern', was vollig unver standlich ist<sup>3</sup>) Bloomfield will tayram aus dem tayrena des vierten Pada erganzen 'hold off (thy missile) far' <sup>3</sup>) Ich halte die Ellipse hier fur un möglich und bezweifle, daß bhūn die angegebene Bedeutung haben kann Das für die drei vorhergehenden Worter gewonnene Ergebnis erliebt meines Erachtens Whitneys Vermutung, daß bhūnyacaya gegen den Padapätha als ein Wort zu lesen und ein Kompositum aus bhūn und araya sei, zur Gewißheit's Bhūr am Antang des Kompositums entsynicht offenbar dem

¹) Dazu kommt, daß es schr zweifelhaßt ist ob es überhaupt jo ein gada 'Spracho' gegeben hat Asipädagada in AV 12, 4 16 hat schon Leumann Et Wörterb, p. 81, richtig als frei von Krankheit erklart Godanh in Whi, 1, 43 22 erklart Milakantha durch damiasthäne keurenotkiri e mandgamanari augadhaudegath, höchstens könnte es 'Spruch' bedeuten In der Ramatap Up (Weber, p. 350) erscheint ein gad? das 'Spruch' in bedeuten sehent

<sup>3)</sup> Gadgada beweist selbsti erstandlich mehts für das nicht reduplizierte gud Judwig "halto (dich!) weit ab, Oriffith keep thiself für away from zu Daß diese Überestzungen nicht richtig sein können, braucht meht erst gesagt zu

<sup>\*)</sup> So sehon Grill\*, p 156 aber in der Übersetzung nur halt gefüsen f.rn.

\*) Die Schreibung stimmt mit der altn Aussprache über in, siel e Wackeringt!

Allind Gr I. § 271 und de dort angeführte Intenstur Als ein Wort wollt ubrigens

ii in den drei anderen Komposita. Schwieriger ist die Feststellung der Bedeutung von ävayá. Das Wort begegnet noch einmal AV. 8, 6, 26 in einem Lied, das Schwangere schutzen soll; das Amulett soll den Feinden anhängen

aprajāstvám mártavatsam ád ródam aghám āvayám.

Das größere PW. gibt als Bedeutung 'Nichtempfangen, Unfruchtbarkeit'1). Allein das past nicht, da ja die Unfruchtbarkeit schon durch aprajastvám ausgedruckt ist. Im kleineren PW, wird denn auch gerade umgekehrt 'Empfangnis' als Bedeutung angesetzt, augenscheinlich unter der Annahme, daß agham als Adjektiv mit ārayam zu verbinden sei2). Dem widerspricht die Lesung der Zeile in Hir. Grhyas. 1, 19, 7; Ap. Mantrap, 1, 4, 11: aprajastām pautramrtyum pāpmānam uta vāgham; Sāmamantrabr, 1, 1, 14 aprajasyam pautramartyam papmanam uta va agham. Die Fassung beweist, daß anham nicht zu arayam gehört: arayam muß vielmehr ein besonderes Übel sein. Nun wird in der medizinischen Literatur āvī von den Geburtswehen gebraucht (Caraka, Śārīrasth, 8, 82 āvīprādurbhāve; 83 āvībhih samklišyamānā; 88 anāgatāvī-; Susruta 1, 279 avinam pranasah: 308 apraptavi-). 'Geburtswehen' wurde als Bedeutung fur āvayá in AV. 8, 6, 26 vorzuglich passen; formell wurde sich āvī zu āvayá verhalten wie etwa ved. prant zu klass. pranaya. In unserer Stelle kann es sich naturlich nicht speziell um Geburtsweben handeln; āvayá mußte hier eine allgemeinere Bedeutung haben, und diese liegt fur das entsprechende ari in der vedischen Literatur tatsachlich vor. Kath. 30. 9 āvyam vā etais te 'pājayam's tad apāryānām apāvyatram āryam eraitair apajayati; Taitt. S. 2, 2, 6, 3 avyam vá esá prátigrhnati vó 'vim pratigrhnáti ... ndeyam prátigrhnats ... yá ubhayddat pratigrhnati; Teitt S 3, 2, 9, 4 yád vaí hótádhvaryúm abhyáhtáyata árvám asmin dadháti tád ván ná l apahdnīta purdeya samratsardd grhá dreeiran. Sāyana erklart an der letzten Stelle aryah (sic) fur eine bestimmte Krankheit (rogavisesah). äveriran durch sarvarogādibhih pidyeran Seine Erklarung erweckt nicht gerade den Eindruck, daß sie auf wirklicher Kenntnis beruhe, wir werden kaum fehlgehen, wenn wir fur art in diesen Stellen die allgemeine Bedeuschon Weber bhurydraya fassen; seme Übersetzung 'reichlich Abgewehrter' halte ich aber für immöglich.

4) So auch Weber, Henry, Whitney. Ludwig, dem Griffith folgt, will rodam aghamāyavam lesen, 'Böses verkundendes Weinen' Sāyana ergibt mehts Er hat aghavāvayam gelesen und erklart aghānām pāpānām tatphalabhāuānām duhkhānām velaskrd ravanam.

\*) Außerdern hat dazu woll die angeliehe Bedeutung von dropae beigetragen, das in AV. 7, 90, 3 erscheint yühä étpo opdyöten atripi daad ündropah Andropah das in AV. 7, 90, 3 erscheint yühä étpo opdyöten atripi daad ündropah Andropah dieseret tas großere PW. mit 'nielt weichend, nicht ablassend', das kleinere mit 'keine Empflängnis zustande bringend', Henry mit 'inoffensive', Whitney mit 'inoptent' Sayan etymologisert Mir sehent, dad denyas garnelits mit deapi zu tun hat, sondern Synonym von refas ist. Nagh 1, 12 wird deapih unter den udakundmin nichreführt, in derechen Liste isteh auch rijah.

tung 'Weh, Schmerz' ansetzen, wie es im PW geschieht!) Nehmen wir dieselbe Bedeutung für ätaya in unserer Stelle an, so ergibt sich, daß begrifflich bhäriyäraya dem tigada entsprieht wie ryanga dem ryåla, eine gwiß nicht unbeabsiehtigte Parallelität des Ausdruckes Ich übersetze demnach die Zeile 'o Takman, der du mit Arsenik bestreut bist, von Krankheiten umgeben, mit Plecken bedeckt, viel Schmerzen bereitest'?)

## Eine arische Anschauung uber den Vertragsbruch.

Die indischen Rechtsbucher bestimmen, daß der Richter die Zeugen vor Abgabe ihrer Aussage zu vermahnen habe, bei der Wahrheit zu bleiben So schreibt Närada 1, 200 vor

puranaır dharmavacanaıh satyamāhātmyakirlanash

anriasyāpavādais ca bhršam uttrasayed imān |

'Durch alte Dharmaspruche, die die Erhabenbeit der Wahrheit preisen und die Luge tadeln, soll er sie (die Zeugen) in gewaltige Furcht versetzen '

Die gleiche Vorschrift gibt Brhaspati 7, 19 (Jolly)

satyaprasamsāvacanair anriasyāpavādanaih

sabhyath sa bodhantyas tu dharmasastrapratedibhih

Denselben Brauch bezeugen aber auch schon die alteren Werke, Yäsihavalkya (2, 73 säksinah sräinyet), Manu (8, 70 sabhäntah säksinah präpilän prädeurälo 'nuyninda udhina tena säntrayan) Visanu (8 säksinah dairam\*) uddistam säksinah da sravayet), Baudhäyana (1, 19, 9 säksinam dairam\*) uddistam

<sup>4</sup>) So lesen die Gmntha und Nagari Handschriften. Die Telugu Han Ischrift des Kommentars des Govindasvämin und die Nigari Abschrift einer Malivällin.

<sup>1)</sup> I gl auch Geldner, Ved Stud 1, 246 Anm 1 2) Ala scheint auch ein Pflanzenname zu sein Kaus 25, 18 wird gegen Harn verhaltung und Verstopfung ein Infusum vorgeschrieben das unter anderem ala enthalt Dania bemerkt dazu älam godhumaryadhih (1) Kesava erklart äla durch varagodhumarallı AV 6, 16, 4 besteht aus den ziemlich ratselhaften Worten alasalası pūrvā silāmālasy uttarā | nīlagalasālā Sayana erklart alasalā šalānjālā (se) und nilogalasula als die Namen von drei sasyaralli (sasyamaniari) Kaus 51 15 schreibt die Verwendung der Strophe benn alabherana (aber Say annabhesajam) vor, wobei man drei Spitzen von silanjäla (sic) in der Mitte des Feldes eingrabt, hes nennt die drei sasiaralli. Die vorausgehende Strophe schließt apehi nir ala. Say liest nirala und sagt es sei die Krankheit die es Namens Das Wort ist aber kaum von dem dle der Strophe 4 zu trennen vgl Bloomfield SBE ALII 465f Kaus 35 28 endlich wird für einen Liebe-zauber ein Pfid vorge-ehrieben desen Spitze ein Dorn ist der mit Eulenfedern verschen ist und dessen Schaft antäla ist (antälakändayā) Bloom field Kaus p LLVI and Caland Altend Zaub, p 110 selien in asitala weederum einen Pflinzennamen aber Dirila erklirt asstam krenam alam kandam (MS kanum) yasydh så. Wurde es nicht ganz gut zu dem ubrigen passen, wenn an den Schaft des Pfeiles der Stachel eines sehwarzen Skorpions gesteckt ware. Wie sich der Pflanzen name zu den oben besprochenen Worten verhalt, vermag ich nicht zu sagen. Giftig kann da Pflanze kaum gewesen sein wie ich in Hinblick auf R1 6 75 15 bemerken mochte, da nuch Kaus 25 18 der kranke die Alabrille trinken mind

yaināt preched vicakṣaṇah), und mir scheint, daß auch Āpastamba ihn im Sinne gehabt hat, wenn er 2, 29, 7 den Zeugen ubhayatah samākhjāpyah nennt, 'nach beiden Seiten hin zu helehren', d. h. uber den Lohn fur die Wahrheit und uber die Strafe fur die Luge'). Die meisten Rechtsbucher enthalten denn auch mehr oder weniger umfangreiche Proben soleber Ermahnungsreden des Gerichtsberrn, so Baudh. 1, 19, 10—12; Vas. 16, 32—34; Visnu 8, 25—37; Manu 8, 80—86; 89—101, Yājň. 2, 73—75; Nšr. 1, 201—228; Brh 7, 201

In der zweiten Rede bei Mann stehen unter anderen die folgenden Verse (8, 97—100);

yāvato bāndharān yasmin hanti sāksye 'nṛtam vadan | lāvatah saṃkhyayā tasmin chrņu saumyānuyūrvasah || 97 pañca pašvanṛte hanti daša hanti gavānrte || 98 satam asvūnṛte hanti sahasran purusānṛte || 18 hanti jātān ajātāmš ca hiranyārthe 'nṛtam vadan | sarvam bhūmyanṛte hanti mā sma bhūmyanṛtam tadīh || 99 apsu bhūmivad tly āhuḥ strinām bhoge ca maithune | abjeṣu caiva raineṣu sarvesv asmamayesu ca || 100

'Vernimm nun, mein Lieber, in riehtiger Aufzahlung, wie viele Verwandte bei verschiedenen Arten der Zeugenaussage derjenige tötet, der die Unwahrheit spricht. Funf tötet er bei einer Luge um ein Keinvieh, zehn tötet er bei einer Luge um eine Kuh, hundert tötet er bei einer Luge um eine Kuh, hundert tötet er bei einer Luge um einen Sklaven<sup>3</sup>). Die Geborenen und die Ungeborenen tötet er, wenn er um Gold eine Luge sprieht. Alles tötet er bei einer Luge um Land. Sprieh daher nicht eine Luge um Land. (Bei einer Lüge) um Wasser, um den gesehlechtlichen Verkehr mit Frauen und um Juwelen, die im Wasser entstanden sind, und allen, die aus Stein bestehen, ist es wie (bei der Luge) um Land., so behaubtet man.'

Handschrift haben to etam, das Govinda seiner Erklarung zugrunde legt und Buhler und Hultzsch angenommen haben. Ich bezweiffe, daß das richtig ist. Uddid ist hier offenbar wie andere Verben des Sagens mit doppeltem Aklusativ konstruert: 'Ein Verständiger soll den Zeugen befragen, der über das, was ihm von den Göttern droht, befehrt ist.' Auf Govinda ist nach dem, was Hultzsch, S. VIII bemerkt, kein Gewicht zu legen.

¹) Buhler ubersetzt 'after having been exhorted to be fair to both sides', aber Harndatta erklärt offenbir richtig, ubhayata ubhayor api pakayoh l salyaracanena edsatyovacanena salkino yad bhāviphalam tat salyam brūks | anytam tyaktid salyena seargam segasi | auritam uktid mahāghorum namakam pratipatsyata tipādinā prakārena samākhāyaya prādvinādādbish prata tā sēgah. Die handschriftlich bezeutek Levart samākhāyayah selvent mir besser als das grammatisch falsche samākhāyaya, chas Bühler aufgenorumen hat.

<sup>3)</sup> Buhler 'concerning men', mit der Note 'i e, slaves' Zur Bedeutung des Wortes vergleiche den Mantra bei Kauß, 133, 3 mama gåre mamdien mandjill edrengri en mamaren puruei bhavan (erg vale), Suttampäta 769 khellam vaithum hiraññam va gardisann disaporisam i thipe bandiä puthu kime yo naro anagijhali, usu.

Vers 97-99 kehrt in der entsprechenden Redo bei Närada wieder (1, 207-209)1) mit dem an die Spitze gestellten Halbyers (206) pasugo'svapurusanum kiranuam bhur vathakramam

Die kurzere Version des Werkes schiebt hinter 207 (= M 97) noch den Vers ein

> annantie janma hanti die va sasyantie iatha trins vananrte hants caturtham vahananrte !!

Bei einer Luge um Speise tötet er eine Geburt, ebenso zwei bei einer Luge um Saat, drei tötet er bei einer Luge um einen Wagen, die vierte bei emer Luge um em Zugtier \*

In der kurzen Ermahnungsrede bei Vasistba erscheint nur M 98, und zwar mit der Lesart Lanyanrie fur pastanrie (16, 34)

Auch Baudhayana fuhrt in seiner Rede die Verse M 98, 99cd auf, im ubrigen weicht aber sein Text ab (1. 19. I1-12)

trin eva ca pitra hanti trin eta ca pitamahan | sapta jatan ajatamé ca salsi saksyam mrsa vadan | 11 hiranuarthe 'nrie hants trin eva ca mtamahan | pañca pasvanrie hanis dasa hanis gavanrie il satam asianrie hanti sahasram purusanrie

sarvam bhūmvanrie kanti sālsi sālsvam mrsā vadan | 12 Der Zeuge, der ein falsches Zeugnis ablegt, totet drei Vater und drei Großvater, sieben2) Geborene und Ungeborene Bei einer Luge um Gold

tötet er drei Großvater Funf tötet er bei einer Luge um ein Kleinvieb', usw Endlich kehrt der Inbalt der Manu Strophen in Sutraform und nicht

als Teil einer Ermabnungsrede, sondern als Lehre des Sastra3) bei Gau tama 13, 14-22 wieder

ksudrapasianrte sāksi daša hanti | 14 go'svapurusabhumisu daša gunottaran | 15 sarvam zā bhumau | 16 harane narakah | 17 marthunasamyoge ca | 19 paśwan madhusar bhumivad apsu | 18 msoh || 20 govad vastrahıranyadhanyabrahmasu || 21 yanesv asvavat || 22

Bei einer Luge um ein Kleinvieh tötet der Zeuge zehn, um eine Kuh, em Pferd einen Sklaven, Land in jedem folgenden Fall zehnmal soviel (als im vorhergehenden), oder alles um Land Fur die Wegnahme (von Land) ist die Hölle (die Strafe) Um Wasser ist es wie um Land, und (ebenso) um geschlechtlichen Verkehr Um Homg und Schmelzbutter ist

<sup>1)</sup> Lesarten in 207 bandhaväms tasmin täratah sampravalsyämi

<sup>\*)</sup> Buhler three fathers and three grandfathers 1 e seven ancestors' was mir nicht klar ist

<sup>1)</sup> Wie sehr man aber gewohnt wer, diese Worte als direkt an die Zeugen ge richtet anzusehen zeigt die Bemerkung Haradattas zu 13 22 anje tu knudrapa śrungta st parabhya saksiśravas e yojayanis | Lsudrapaśvanste saksino daśapaśuhanana doşah | tasmāt tra jā satyam eva valtavyam ets sālsī šrāva jitavya iti | evam sarva troparisid i api

es wie um ein Kleinvieh. Um Kleider, Gold, Getreide, den Veda ist es wie um eine Kuh. Um einen Wagen ist es wie um ein Pferd.'

Die Gautama-Dharmasütras gelten als das alteste uns erhaltene Rechtsbuch, und man könnte daber denken, daß auch die Form, in der uns die Anschauungen uber die Folgen der falseben Zeugenaussage hier vorliegen, die alteste sei. Ich halte das fur ganz unwahrscheinlich. So gewiß im allgemeinen auf dem Gebiet des Dharma wie in anderen Wissenschaften die versifizierten Lehrbucher junger sind als die in Prosa abgefaßten, so gewiß scheint es mir zu sein, daß die Sütra-Verfasser so und so oft alte Memorialverse in Prosa aufgelöst haben'), und daß das auch hier der Fall gewesen ist, dafur spricht meines Erachtens nicht nur die metrische Form bei Baudhäyana und Vasistha, sondern auch der ganze Charakter dieser Außerungen. Gautama war zu der Umwandlung der Verse in Prosa geradezu gezwungen, da er es sich bekanntlieb zum Prinzip gemacht hat, uberbaupt keine metrischen Regeln aufzunebmen. Dazu kommt, daß sich, wie wir spater sehen werden, beweisen laßt, daß jene Sütras nicht die originelle Schöpfung Gautamas, sondern einer alteren Quelle entlehnt sind.

Anch mhaltlich ist Gautamas Fassung gewiß nicht die ursprunglichste. Alle, auch die nachher aus den Epen und dem Pañcatantra anzufuhrenden Strophen, sprechen von der Luge um eine Kuh, ein Pferd und einen Sklaven. Diese drei können wir also mit vollkommener Sicherbeit der altesten Fassung zuschreiben. Aber auch das Kleinvieh bildet offenbar ursprunglich den Anfang der Reihe, es fugt sich ungezwungen ein, wahrend das Madchen, das Vasistha dafur einsetzt, nicht recht in den Rahmen paßt, wenigstens nicht an erster Stelle. Als alt muß ferner auch die Luge um Land gelten, wenn sie auch bei Vasistba, der nur einen Śloka zitiert, fehlt, sie bildet bei Gautama, Baudhāyana, Manu und Nārada deutlich den Gipfelpunkt und Abschluß der Reihe Ganz unwahrscheinlich ist dagegen die Ursprunglichkeit der Luge um Gold. Das Gold steht allerdings bei Manu und Närada zwischen dem Sklaven und dem Land, aher in den alteren Werken außerhalb der Reihe, und zwar bei Gautama dahinter, bei Baudhāyana davor. Und auch bei Manu und Narada paßt es eigentlich gar nicht in die Reihe hinein, da jātān ajātāms ca doch ganz dasselbe 1st wie sarram und somit die Steigerung, die sicherlich ursprunglich beabsichtigt ist, fehlt. Was bei Gautama und Manu binter der Luge um Land aufgefuhrt ist, wird schon durch die Art der Anfuhrung als spatere Zutat charakterisiert2). Und

¹) Ich muß es mit versagen, das hier durch Bespiele im einzelnen zu belegen in zahlreichen Fällen sehimmert der ursprunglich metrische Charakter von Sütras noch deutlich durch, in anderen ergibt er sich aus dem Inhalt oder durch Vergleich mit der Spruchliteratur.
³) Die genaue Übereinstimmung im Wortlaut zwischen Manu 100 ab und Gaut

<sup>18, 10</sup> laßt auf durékten Zusammenhang sehheßen, und da der Verfasser der Manusnutt, wie M 3,16 zeigt, Gutduran kannte, so ist es nicht unwahrsehenheid, daß Manu 100a b gemde aus Gautama entnommen ist. Enz zwieter Fall, wo Manu in einem Zu-

wie man die Reihe am Schluß vervollstandigt hat, so hat man sie auch am Anfang erweitert Daß der aus der kurzeren Version des Närada ange fuhrte und nur hier überlieferte Vers sekundar ist, ist wohl selbstverstand lich Das Gleiche gilt aber auch von Baudh 11, 12a Über den Inhalt von 12a ist schon gesprochen. Vers 11 kann ursprunglich garnicht mit Vers 12 verbunden gewesen sein, weil die beiden Verse inhaltlich garnicht zu ver einigen sind In Vers 11 wird ja allgemein die Tötung von drei Vatern. drei Großvatern und sieben Geborenen und Ungeborenen als Folge des falschen Zeugnisses, ohne jede Rucksicht auf die Art der Aussage, hin gestellt. Was die Zahlen der Getöteten betrifft, so stebt Gautama mit seinem '10, 100, 1000, 10000, 100000 oder sarram' allen anderen Quellen 1) gegenuber, die anstatt dessen '5, 10, 100, 1000, sarvam' nennen. In Indien hat immer die Sucht bestanden, Zahlen ins Ungemessene zu steigern Wir werden daher schon prinzipiell die medrigeren Zahlen als die älteren anseben mussen, und das Schwanken Gautamas zwischen 100000 und sarvam heweist, daß ihm die Fassung mit dem sarvam bekannt war Aus der Vergleichung der Dharmasästras ergibt sich also als die wahrscheinlich alteste Form des Memorialverses

ksudrapaši anrie panca daša kanti gavanrie?) |
satam asvanrie kanti sakasram purusanrie |
sarram bhumvanrie kanti

Der letzte Pada muß da die Quellen bier auseinandergeben, zunachst zweiselbaft bleiben Das Resultat ist nicht überraschend Die auf Grund innerer Indizien erschlossene Form ist, abgeseben von einer inhaltlich helanglosen und unsieberen Variante, genau diejemge, die der Vers bei Baudhayana zeigt, also in der altesten Quelle, die ihn überhaupt in metrischer Form bietet.

Dieser Memorialvers hat sein Gegenstuck auch im Rämäyana Hier steht 4, 34, 9

```
salam asvānrie hantı sahasram tu gazānrie |
ātmānam svajanam hantı purusah purusānrie ||
```

'Hundert totet er bei einer Luge um ein Pferd, tausend aber bei einer Luge um eine Kuh, sich selbst und die Angehörigen tötet der Mensch bei einer Luge um einen Menschen

Es wird wohl niemand bezweifeln, daß Valmiki, als er die Strophe dichtete den alten Memorialvers im Sunne hatte. Er beabsichtigte allersatz zu einem volkstumlichen Spruche mit Gautama übereinstimmt ist die Regel über die elbaren Tiere, vgl. ZDMG LXI, 642

1) Nur das Ramayana das aber nicht direkte Quelle ist, nennt noch andere Zahlen, siehe nachher

¹) Diese Lesung möchte ich mit Rucksicht auf Gautama für die ulteste halten, zumal sie wie wir sehen werden tatsichlich belegt ist Sübstverstandlich ist es bu seichen Versen in vielen Fällen unmöglich den ältesten Wortlant bis in alle Einzel heiten linean festzustellen. dings kein worthehes Zitat, und so erklart es sich, daß er ihn unvollstandig wiedergibt und andere Zahlen nennt. Der Unvollstandigkeit hat der spatere Bengali Bearbeiter abzuhelfen versucht, er fugt (hinter 34, 14) noch die Zeilen linzu.

hantı jälün ajülüms ca bhümyarthe tv anrtan vadan ] bhümyanrtena tulyam ca purusünrtam ucyate | kulam äsaptamam hantı naro bhümyanrtam vadan ||

Das Merkwurdige ist nun, daß die Strophe hei Välmiki eine ganz andere Bedeutung hat Sie ist dem Laksmana in den Mund gelegt, der dem Sugriva Vorwurfe macht, daß er sein Versprechen nicht gehalten habe, zum Lohn fur die ihm von Räma gewährte Hilfe die Sitä zu suchen In welchem Sinne die Strophe zu verstehen ist, geht deutlich aus den unmittelhar vorhergehenden Worten hervor

yas tu rājā sthito 'dharme mitrānām upakārinām | mithyā pratijāām kurute ko nršamsataras tatah ||

'Gibt es wohl einen gemeineren Menschen als den König, der, in Unrecht verharrend, Freunden, die ihm Dienste leisten, sein Versprechen nicht wahr macht?'

Valmiki bezog also den Memorialvers nicht auf den falschen Zeugen, sondern auf den König der sein Versprechen in hezug auf Schenkungen an seine Diener nicht halt, und wir haben die Frage zu entscheiden oh seine Auffassung oder die der Dharmasästras die ursprunghehere ist. Es seheint mir zweifellos zu sein daß sie zugunsten Välmikis entschieden werden muß. Es laßt sich zunricht schwer ein Grund erdenken warum aus der unerschöpflichen Fulle von Dingen auf die sich die Aussage von Zeugen vor Gericht beziehen kann, gerade Kleinvieh Kuh, Pferd Sklave und Lind ausgewahlt sein sollten Gerade die spiteren Zusitze mit ihren zum Teil ganz anders gearteten Gegenstanden wie dem mathuna samyoga zeigen, wie wenig jene Liste genugte. Anderseits ist aber die Liste ein vollstandiges Verzeichnis der Dinge, mit denen ein indischer König die ihm geleisteten Dienste zu bezählen pflegt, und insbesondere gilt die Schenkung von Land, genau wie in der Liste, als die hochste der Gaben

Dazu kommt ein Zweites Schon Hopkins hat in einer Note in seiner und Burnells Übersetzung des Mann bemerkt (zu 8, 98), daß es seltsam sei, daß das heilige Tier, die Kuh hier an Rang unter dem Pferd und, wie wir hinzufugen können, unter dem Sklaven und Lind zu stehen scheine. Ein falsches Zeugnis in bezug auf einen geheiligten Gegenstand durfte doch sicherlich eine sichwerre Sunde sein als ein anderes Man wird die Berechtigung dieser Bemerkung anerkennen mussen Allein die Sache andert sich vollstandig, wenn der Memoriakers ursprunglich auf einen vertrags bruchigen König ging So hoch auch der ideale Wert der Kuli in den Augen eines Hindu gewesen sein mag, ihr tatsachlicher Wert stand sicherlich

stets hinter dem eines Pferdes oder eines Sklaven zuruck, von Land ganz zu schweigen Es ist daher ganz naturlich, daß der König, wenn er seiner Verpflichtung in hezug auf eine Kuh mieht nachkommt, eine kleinere Sunde begeht als in den spater genannten Fallen Vielleicht hat man ubrigens spater in Indien ahnliche Bedenken gehaht wie Hopkins, und die Vertauschung von Kuh und Pferd, wie sie im Rämäyana und in dem nachher angefuhrten Spruch des Pancatantra vorliegt, ist nicht zufallig Daß in diesem Punkt aber die Dharmassstras das Altere bewahrt hahen, wird, wie wir sehen werden, auch durch das Mbh hestatigt

Wir gelangen so zu dem Schluß, daß in den Dharmasästras em Spruch, der insprunglich der Räjantit angehört, auf den falschen Zeugen umgedeutet ist. Es laßt sich weiter aber auch nachweisen, daß in der Vorlage, auf die Gautamas Sütras zuruckgehen, der Spruch noch seine ursprung liche Bedeutung hatte. Bei Gautama folgen auf das Sütra sarram vir bhūmau ummittelhar die Worte harane narakah. Ihr Auftreten in diesem Zusammenhang ist sehr seltsam "Land wegnehmen", d. li die einem Tempel oder einem Brahmanen oder sonst einer Privatperson verliehenen Guter wieder einziehen, kann üherhaupt nur der König. Ich brauche nur auf die bekannten Verwunschungssprüche in den Insehriften zu verweisen, in denen dem König, der Land konfisziert, die Höllenstrafen angedroht werden, alle drei Ausdrucke des Sutra, bhūmi, hr und narala kehren hier wieder.

sastım varsasahasranı svarge modatı bhümıdah | äcchettä ednumantä ca täny eva narake vaset || svadattām paradattām vā yo hareta vasundharām | sastım varsasahasrānı narake pacyate dhruvam!) ||

Die Worte harane narakah bei Gautama können sich also nur auf den König beziehen Wie sollte nun aber der Gedanke hier plotzlich von dem Zeugen auf den König aburen? Die ganze Schwierigkeit verschwindet, wenn sich die vorausgehenden Regeln ursprunglich gar nicht auf den Zeugen, sondern auf den König beziehen Der Übergang von dem König, der das versprochene Land nicht gibt, zu dem König, der das einmal ge schenkte Land wieder wegnummt, ist leicht genug Wir können, glaube ich, sogar noch einen Schritt weiter gehen. Ist es richtig, daß Gautama den alten Memorialvers gekannt und im Sütras aufgelöst hat, so können wir jetzt wohl behaupten, daß der letzte Päda dieses Verses in der altesten

<sup>&#</sup>x27;) Vielleicht hat sich eine Andeutung des ursprunglichen Sachverhaltes noch darn erhalten, daß Manu 8, 89 der undankbare Betruger eines Freundes mit dem falschen Zeugen auf eine Stufe gestellt wird

brahmaghno ye emrili lokil ye ca stribilaghitinah | mitradruhah I riaghnasya te te spur brucato mreli ||

<sup>&#</sup>x27;) In dieser Fassung z B Fp Ind IV, 197 Fur übnüche Fluch und Segens spruche vgl die Sammlungen bei Pargiter, Hullzsch und Jolly, JRAS 1912, S 245ff. 476, 1913 S 674ff

Gestalt, wie er Gautama vorlag, anstatt der Worte sālsī sālsyam mrsā vadan (Baudh) oder mā sma bhūmyantam vadih (Manu, Nar) eine Wen dung wie harane naralah smrtah enthielt. Daß man diese Worte spater beseitigte, weil sie auf den Zeugen bezogen absolut keinen Sinn batten, ist begreiflich, inbaltlos genug ist es, was bei Manu an ihre Stelle gesetzt ist

Die Geschichte unseres Memorialverses ist damit noch nicht zu Ende Udyogaparvan, Kap 35, erzahlt Vidura dem Dhrtafästra ein ishäan purätana, den Samväda des Daitya Viroeana mit dem Brahmanen Su dhanvan Bei dem Svayamvara der Kesinī waren die beiden über die Irage in Stroit geraten, wem der Vorrang gebühre Sie wetten um ihr Leben und tragen auf Sudhanvans Vorschlag Prahräda, dem Vater des Viroeana, die Entscheidung an Prahräda, im Innern von der Überlegenheit des Brahmanen überzeugt, macht Ausflüchte, er könne die Frage micht beantworten, da sein einziger Sohn eine der streitenden Parteien sei Als Sudhanvan trotzdem auf eine Entscheidung drangt, sagt Prahräda

atha yo nawa prabrūyāt satyam tā yadı tānrtam | etat sudhanvan prochāmi durwwaktā sma kim taset || 30

'Wenn einer nun aber weder die Wahrlieit noch die Unwahrlieit sagt, danach frage ich dich, Sudhanvan, wie bringt der die Nacht zu der schlecht

Sudhanvan antwortet

ans der Geschichte den Schluß

yām rātrim adhivinnā stri yām caivālsaparājilah | yām ca bhārabhitaplango durtivaktā sma tām vaset || 31 nagare pratiruddhah san bahirdvāre bubhuksilah | amitrān bhāyasah+) pasyed yah sāksyam anriam vadet || 32

'Eine Nacht, wie sie eine Frau lindringt die von einer Nebenbuhlerin verdrangt ist, oder einer, der im Wurfelspiel verloren hat, oder einer, dem der Leib vom Lastentragen sehmerzt, eine solehe Nacht bringt der hin, der schlecht antwortet. In der Stadt eingeschlossen, soll hungernd vor den Toren machtigere Feinde sehen wer eine unwahre Zengenaussage macht.' Dyran schließen sich die beiden Strophen Manu 98 und 99²) Prahräda fallt darauf das Urteil zugunsten des Sudhanvan, der über seine Gerechtigkeit erfreut, ihm das Leben des Solnes sehent. Vidura zicht

tasmäd räjendra bhúmyarthe nänrtam vaktum arhası | mä gamah sasutāmatya näsam puträrtham abruvan || 39

'Daher darfst du, großer König meht um Land willen die Unwahrheit sprechen gehe nicht mitsamt demen Sohnen und Dienern zugrunde, indem du um deines Sohnes willen nichts sagst.'

Es kann meinaudem entgehen, daß die Verse 32-34 hier garnicht am Platz sind. Was sollen hier Außerungen über den Meineid des Zeugen.\* Prahräda tritt in der Geschichte doch nicht als Zeuge auf sondern als

<sup>1)</sup> No bhugaial ) Leart valeh für vadih

Richtei Und ebensoweing ist Dhrtarästra, der sich an dem Betragen Prahrädas ein Beispiel nehmen soll, ein Zeuge, auch er ist der König, der uber die Anspruche der Pändavas auf ihr Gebiet zu entscheiden hat Aber auch davon abgesehen bilden jene Verse gar keine richtige Antwort auf die in Vers 30 gestellte Frage Prahräda frigt, wie es dem ergehe, der weder die Wahrheit noch die Unwahrheit sagt, also entweder unbestummt und zweideutig oder gar nicht antwortet, in Vers 32—34 werden ihm aber die Folgen einer Luge auseinandergesetzt. Das alles laßt darauf schließen, daß der Text hier nicht in Ordnung ist Tatsachlich wird auch der uns angeliende Teil der Geschichte in der sudmidischen Rezension ganz anders dargestellt<sup>2</sup>). Als Prahräda nicht weiß, wie er aus dem Diemma herauskommen soll, sieht er einen Hämsa, den weisen, allwissenden Dhrtarästra. An ihn wendet er sich zunachst mit der Frage, ob er in diesem Fall ein Urteil abgeben musse. Der Hamsa bejaht es. Darauf legt Prahräda ihm die Frage vor

atha yo nassa sibruyan na salyam nantani tadet<sup>3</sup>) | hamsa tattram ca prechami kiyad enah karoti soh || 35 Der Hamsa antwortet

preto dharmam na vibrāyad golarnasithilam caran | dharmād bhrasyati rājams tu nāsya lolo 'sti na prayah || 36 dharma etān samruyati yathā nadyas tu kūlayan | ye dharmam anupasyantas tumim dhyayanta āsote || 37 srestho 'rdham tu haret tatra bhavet pādas ca kartan | pādas tesu sabhāsatsu yatra nindyo na nindyate || 38 anenā bhavati śrestho nucyante 'pi sabhāsadoh || 38 kartāram eno gacche ca'l nindyo yatra hi nindyate || 39

Wenn einer auf Befragen nicht das, was Rechtens ist, spricht, indem er sich sehwankend wie ein Kuhohr benimmt, der kommt um (den Lohn des) Rechtes, o Kömg, für ihn gibt es keine Welt, keine Nachkommen Das Recht zerbricht, vie Flusse die am Ufer wachsenden (Biume), diejenigen, welche, obwohl sie das Recht erkennen, schweigend in Nachdenken dassitzen. Der König tragt die Halfte (der Schuld), ein Viertel fallt dem Titer zu, ein Viertel den Mitgliedern des Gerichtshofes, wenn der Schuldige nicht für schuldig erklart wird. Frei von Schuld ist der König, auch die Nitglieder des Gerichtshofes sind befreit, und die Schuld fallt dem Tater zu, wenn der Schuldige für schuldig erklart wird.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Text der Kumbakonam Ausgabe ist durch zahllose schlechte Lesarten ent iellt. Ich habe zur Vergleichung eine Handselinft in Grantha und eine in Telugu herungezogen, kann aber hier nur die wichtigsten Verbess rünigen geben.

<sup>2)</sup> F4 ist mit den Handschriften dhrtaniştrara mahāpriyi am zu lesen

<sup>3)</sup> So de Handschriften (T vibriam) Au gabe prabruyit satjam vil yadı vilniam nach \

<sup>&</sup>quot;) So die Handschriften Ausgabe goeded til

Dann wendet sich Prahrāda mit einer neuen Frage an den Hamsa mohād vā caua kāmād vā mithyāvādam yadı bruvan

dhriarāstra tativam prechāmi durinaktā tu kām1) iaset || 40

'Wenn einer aus Verblendung oder Begier eine Unwahrheit spricht,
— Dbrtarästra, ich frage nach der Wahrheit — wie bringt der die Nacht
hin, der schlecht entscheidet '

Von der Antwort des Hamsa ist die erste Strophe (41) mit N 31 identisch<sup>2</sup>). Die folgende lautet bier aber mit anderem Schluß

nagare pratırıddhah san bahırdväre bubhuksıtah | amıtrān bhüyasah pasyan durmaktā tu tām vaset || 42 Es folgt noch

yām ca rātrım abhıdrugdho yām ca putre priye mrte²) | sarıasıena ca hīno yo durrivaktā tu tām taset || 43

'Und eine Nacht, wie sie ein Betrogener hinbringt, oder einer, dem sein lieber Sohn gestorben ist, oder einer, der um seine ganze Habe ge kommen ist, eine solche Nacht bringt der hin, der schlecht entscheidet.' Daran schließen sich dann die beiden Stropben Manu 98 und 994)

Diese Darstellung ist im Gegensatz zu der von N durohaus luckenlos und folgerichtig, so daß ich nicht daran zweifle, daß uns in S der ursprungliche Text vorhegt, wahrend N einen verstummelten und wahrscheinlich unter dem Einfluß der Dharmasästras veranderten Text bietet<sup>5</sup>) Jedenfalls ergibt sich aus S, daß sich die Verse über die Totung der funf usw hier weder auf den falseben Zeugen beziehen noch auf den König, der den versprochenen Lohn nicht zahlt, sondern auf den König, der in einem Rechtsstreit um ein Kleinvieh, eine Kuh, ein Pferd, einen Sklaven, Gold oder Land wissentlieb ein falsehes Urteil fallt. In genau demselben Sinne ersebeint der erste jener Verse im Paßicatantra im Textus simphoior und in Pürnabhadras Version. Die Umstande die zur Erwahnung des Verses Anlaß gaben, sind ahulich wie in dem Ithäsa. Ein Hase und ein Haselhuhn streiten um den Besitz einer Höhle und rufen die Entscheidung eines Katers in Dieser belehrt sie über die Eigenschaften eines Richters zumachst in einer Strophe, die eine gewisse Ahnlichkeit mit Mbh. S. 5, 35, 40 hat<sup>5</sup>)

manād vā yadı vā lobhut krodhād vā yadı vā bhayāt | yo nyāyam anyathā brūte sa yātı naralam narah ||

'Der Mann der aus Hochmut oder Habsucht oder Zorn oder Furcht ein falsches Urteil fallt, fahrt zur Hölle.' Daran schließt sich der Vers

<sup>1)</sup> Ausgabe Lim 2) Abweichend nur tu für sma

<sup>3)</sup> So ist mit den Handschriften anstatt des sinnlosen mitre priye nrie der Ausbe zu lesen

<sup>4)</sup> Abweichend G (nicht T) kanyante für pasvante

<sup>)</sup> Bei dem Ausfall der Verse S 33d—40c in N scheint die Vermischung der gleich ausfautenden Pädias 33c (hannas tatteun en prechämi) und 40c (dirtarditra fatteum prechämi) eine Rolle gespielt zu haben.

<sup>4)</sup> Buhler 3, 107, Kosegarten 3, 108, Purnabh 3 97

pañca paśvanrte hanti ) daśa hanti gavānrte | śatam kanyānrte hanti sahasram purusānrte !!

R Narasımhaclar hat ferner, JRAS 1913, S 388, darauf hingewiesen, daß in einer Schenkungsurkunde des Ganga Königs Mädhava varman (um 400 n Chr.) neben den uhlichen Segens- und Verwunschungs spruchen die Verse stehen

> ksudrapaśtanrte pañca daśa hanti gavūnrte | śalam aśvänrte hanti sahasram purusānrte || hanti jālām ajālāmś ca sutarnasyānrte prabhoh²) | sarvam bhūmyanrte hanti mā sma ohumyanrtam vadet ||

Trotz der unverkennbaren Anlehnung an Manus Text können sich diese Verse nicht wie bei jenem auf den falschen Zeugen beziehen, der an dieser Stelle nichts zu suchen hat Sie können nur, wie alle soliche Ver wunschungsspruche in den Inschriften, auf den König gehen, und man kann höchstens schwanken, oh sie dem König gelten, der seine Versprechungen nicht erfullt oder dem, der ein falsches Urteil abgibt. Ich möchte das letztere für das Wahrscheinlicher halten.

Die Bedeutung die der Memorialvers im Mbh, in der Inschrift und im Paße hat steht, wie man sieht, der ursprunghehen noch sehr nahe, viel naher jedenfalls als die Bedeutung, die die Dharmasastras damit ver hinden Der Spruch gehört hier noch immer der Rajamti an, von dem König, der selhst seine Diener um den versprochenen Lohn betrigt, zu dem König der über ahnliche Ansprüche an dritte Personen falsch ent scheidet, ist nur ein kleiner Schritt Die ursprungliche Bedeutung selbst aher kann hier nicht vorliegen In Gautamas Vorlage, der altesten erschließ haren Quelle, wurde sonst das blumpanta mit dem haran alentisch sein, was wegen der verschiedenen darauf gesetzten Strafen nicht der Fall sein kann Außerdem spricht, wie wir sehen werden, ein außerindisches Zeugnis gegen die Ursprunglichkeit dieser Auffassung Wir mitisen also annehmen daß man den alten Sprüch über den wortbruchigen König spater einerseits auf den ungereicht urteilenden König, anderseits auf den falsehen Zeugen umregedeutet hat

umgedeutet nat.

Merkwurdig ist es nun, daß sich diese Umdeutung von Spruchen der Räjanīti auf den falschen Zeugen immer wiederholt. Die ersten sieben Gäthas des Mahapaduma Jätaka (472) enthalten die Rede der Höflinge des Königs Brahmadatta, die ihren Herra warnen, übereilt und grausam gegen seinen falschlieh angeklagten Sohn zu verfahren. Nur die letzte dieser Gathäs nimmt auf den besonderen Fall Bezug, die übrigen sind allgemeine Spruehe uber die Pflichten eines Königs bei der Justizverwältung. Sie

<sup>1)</sup> Buhkr ekam aśrányte hanti. Hier sind also Kuh und Pferd vertauscht, vgl. S. 443f

<sup>1)</sup> I ies prabho

sind durchaus nicht etwa buddhistisch, vier von ihnen lassen sich vielmehr in mehr oder weniger ahnlicher Form auch bei Manu nachweisen<sup>1</sup>)

G 5 und 6 lauten

n'elantamudunā sallā elantatilhinena vā | allam mahante thāpetum tasmā ublayam ācare || paribhūlo mudu hoti altitilho ca veravā | etaŭ ca ubhayam ñalvā anumayham samācare ||

Weder ein ausschließlich Milder noch ein ausschließlich Strenger kann sich in einer hoben Stellung behaupten, daher übe man beides. Der Milde wird unterdruckt, und der allzu Strenge macht sich Feinde, dies beides aber einsehend, halte man sieh in der Mitte?

Damit vergleicht sich Manu 7, 140

tīksnaš carva mrduš ca syāt kāryam vīksya mahipatīh | tīksnaš carva mrduš carva rājā bhavatī sammatāh ||

'Der König muß nach Prufung des Falles sowohl streng als auch milde sein, ein König, der sowohl streng als auch milde ist, steht in Ansehen'

Diese Gedanken über den Nutzen, den die Paarung von Strenge und Milde bringt, kehren auch im Mbb oft wieder, und die Verse des Epos stehen den Gätliäs zum Teil naher als die Stropbe Manus So findet sieb der letzte Päde von G 5 wortlich in 12.56.21

mrdur hı rājā satatam langhyo bhazatı sarvašalı | tilsnāc codunate lokas tasmād ubhayam ācara?) ||

tiksnāc codrijate lokas tasmād ubhayam ācara²) || und 12, 102, 33

diesyo bhavatı bhütānam ugro rājā Yudhisthira |

mrdum apy aramanyante tasmād ubhayam ācaret

Beide Verse gehören Abschnitten an, die Bhīsma dem Yudhisthira als eigene Weisheit vortragt Mbh 12, 56, 39, ein Śloka, der nach N<sup>b</sup> aus dem Lehrbuch des Brhaspati stammt<sup>3</sup>), enthalt das Verbum paribhū in demiselben Zusammenhang wie G 6

ksamamānam nrpam nityam nīcah paribhavej janah

hastıyantā gajasyeva sıra evāruruksatı || Bhisma zieht daraus den Schluß, V 40

tasman nawa mrdur nityam tilsno nawa bharen nrpah

väsantärka sva śrimän na šito na ca gharmadah []

Ausfuhrlich wird die Frage üher den Nutzen von ksama und tejas in dem als etihäsa purätana bezeichneten Samväda zwischen Prahräda und

G 1 und ihr Gegenstuck, G 4, habe ich bisher in der brahmanischen Literatur nicht gefunden Dem Sinne nach entspricht Mbh 12, 70, 7 näpariksya nayed dandam

<sup>\*)</sup> So Nº Nº aśraya, Kumb acaret

<sup>3)</sup> Vers 38 bärhaspatye ca sästre ca sloko nigaditah purā | asminn arthe mahārāja tan me nigadatah srnu ||

Mit Var auch Kumb 55, 38 In Ne fehlt der Vers

Bah Vairocana abgehandelt (Mbh 3, 28) Von den Strophen seien hier angefuhrt

- V 7 yo nityam kamate tāta bahun dosān sa vindati | bhriyāh paribhai anty enam udāsinās tathārayah ||
- ,, 14 (von dem Milden)
  athasya därän icchanti paribhūya ksamāvatah |
- ,, 19 (von dem Strengen)
  samtāpadvesamokāmš ca šatrums ca labhate narah |
  ,, 23f tasmān nātyutsrjet tejo na ca nutyam mrdur bhatet |
- , 23f tasmān nātyutsryct tejo na ca nutyam mrdur bhavet | Lāle kāle tu samprāpte mrdus tikno 'pr vā bhavet || Lāle mrdur yo bhavati kale bhavati dārunah | sa vai sukham avāpnoti loke 'musminn ihaiva ca ||
- ,, 36 mrdur bhavaty avajūdtas tilsnād udvijate janah | kale prāpte drayam castad yo reda sa mahīpatsh ||

Aber auch in anderen itikasa purātana kehren ahnhehe Verse wieder, so in dem Samvāda zwischen Bhāradvāja und König Šatrumjaya, Mbh 12, 140, 65

```
mrdur ity avajananti tiksna ity udvijanti ca |
tiksnakāle bhatet tiksno mrdukale mrdur bhatet ||
```

und in dem Samväda zwischen Brhaspati und Indra, Mbh 12, 103, 34 mrdum apy avamanyante tiksnåd udvijate janah [

ma tilsno ma mrdur bhus tram tilsno bhara mrdur bhara ||
In Sütras aufgelöst erscheint der alte Memorialvers in Prak I des Kautiliyasastra!) tilsnadando hi bhütünam udiejaniyak | mrdudandah panbrüyate | yathürhadandah püyyah, was im Kamandakiyasastra, 2, 37, wieder
versitziert ist

```
udiejayati tiksnena mrdunā paribhuyate | dandena nrpatis tasmad yuktadandah prašasyate*) ||
```

Viel genauer als alle angefuhrten Verse stimmt aber mit G 6 eine Strophe überein, deren Herkunft leider meht feststeht. Sie findet sich in der Subhärstävali in der Nitipaddhati 2692 unter Strophen die die Unterschrift ele éri Vydsamunch trugen\*), und in der Säringadharapaddhati 1397 in der Rajaniti, deren Strophen nach der Unterschrift Räjanitis, Smrtis, Bharata und Ramayana entnommen sind. Sie lautet

```
mrdoh parıbhavo nılyam tasram tılsnasya nılyasak |
ulsryyaılad dı ayam lasmān madhyam ırllım samūšrayet ||
```

bhadevas diese Unterschrift noch für 2092 gilt

<sup>1)</sup> Auch andere Sutrus dieses Abschnittes Insen sich auf alte Memorialverso zuruckführen
3) Wiedetholt mit abweichendem Text in dir zwisten Hilfie (tasmåd ynthärhato)

dandam nayet palgam and intah) m to 15 3) Hinter 2791 Es ist aber naturheh zweißlight ob nach der Absiel t Valla

Die Übereinstimmungen zwischen dieser Strophe und der Pali Gäthä gehen so ins Einzelne<sup>1</sup>), daß mir die Annahme eines direkten Zusammen hanges unabweislich erscheint, und ich glaube, daß wir mit ziemlicher Sicherheit der Pali Gäthä die Prioritat zuschreihen konnen Jedenfalls aber können wir G 5 und 6 als Verse der Räjaniti in der Volkssprache hezieichnen Das Gleiche gilt für G 3

adandıyam dandıyatı dandıyañ ca adandıyam | andho ıa vısamam maggam na jänätı samāsamam ||

'Wer den nicht zu Bestrafenden hestraft und den zu Bestrafenden nicht bestraft, der kennt nicht Recht und Unrecht wie ein Blinder (nicht) einen unehenen Weg (findet)

Bei Manu 8, 128 lautet die Strophe

adandyān dandayan rājā dandyāms carrāpy adandayan |

ayaso mahad āpnoti narakam caira gacchati ||

Der König, der die nicht zu Bestrafenden hestraft und die zu Bestrafenden nicht bestraft, erlangt große Schande und fahrt zur Hölle?)'
Eine Räjamit Strophe ist jedenfalls auch G 2

yo ca appatirekkhitrā dandam kubbati khattiyo | sakantakam so gilati jaccandho va samakkhikam ||

Wir können das nur ühersetzen 'Und der König, der, ohne (den Sachverhalt) ordentlich gepruft zu haben, eine Strafe verhangt, gleicht einem Blindgeborenen, der (Fische) mitsamt den Graten und mitsamt den (darauf sitzenden) Fliegen verschlingt' Schon das Fehlen des eigentlichen Olijektes im Hauptsatz macht es aher meines Erachtens völlig klar, daß hier ein Fehler bei der Ühertragung des Ardhamägadhi Originals in das Pali gemacht ist'), und daß der letzte Pada ursprunglich etwa lautete pädiyandhe in macchiyam Macchiya esk matsyaka verwechselte der Übersetzer mit dem viel haufigeren macchiyā esk matsyaka verwechselte der Übersetzer mit dem viel haufigeren macchiyā esk matsyaka verwechselte der Übersetzer mit dem viel haufigeren macchiyā esk matsukā, p matkhikā und machte daun den Text danach zurecht Daß der ursprungliche Sinn ist 'Der versehlingt wie ein von Geburt an Blinder Fisch mitsamt den Graten', wird durch die entsprechende Strophe bei Manu 8, 95 bestatigt andho matsyān viūsnāti sa narah kantakah saha

yo bhasate 'rthavarkalyam apratyak sam sabham gatah [[

Man vergleiche auch noch den Wechsel zwischen äßraya und äcara m Mbh
 56, 21

<sup>\*)</sup> Dem Sume nach ahnheh, aber dem Wortlaut nach fernerstehend ist Visuu 5. 195

dandyam pramocayan dandyad deigunam dandam dvahet [ niyuktas cāp.j adand<sub>i</sub>ānām dandakārī narādhamah ]]

<sup>\</sup>gl auch \ajū 2, 243

<sup>3)</sup> Das Bild von dem Mann, der Reis mit-amt den Hulsen und Halmen und I sehe mitsamt den Schuppen und Graten (mabigha saskaldn sakunjakén) ült, ge Iraneht auch Patañjali, Mahabh (Kielhorn) II, 144, 172, 245 Vom Verschlucken von Fliegen ist aber sonst meines Wissens meht die Rede

Die Zusammengehörigkeit der beiden Strophen ist jedenfalls unbe streitbar, bei Manu aber bezieht sieh die Strophe nicht auf den König, sondern auf den Zeugen, der vor Gericht seine Aussage macht, sie gehört wiederum der oben erwähnten Ermalnungsredo des Richters an die Zeugen an Buhler übersetzt daher 'Der Mann, der in einem Gerichtshof einen unwähren Bericht von einem Sachverlialt gibt (oder eine Tatsache be hauptet), von der er kein Augenzeuge gewesen ist, der gleicht einem Blinden, der Fische mitsamt den Graten verschluckt 'So laßt sich der Text allen falls verstehen, wenn auch nicht zu leugnen ist, daß den Worten der zweiten Verszeile und besonders dem arthaialagam ein Sinn untergelegt wird, der zum mindesten ungewöhnlich ist Nun lautet die Strophe in der Matrka der Naradasmiti 3. 14

andho matsyān riāśnāti nirapelsah salantalān | paroksam arthavarlalyād bhāsate yah sabhām gatah ||

paroksam arhatikatyaa bhasue yun sabham gatah ||
Der Zusammenhang laft kennen Zweifel daruber, daß der sabhām
gatah der Richter ist, der sabhya, wie er in Vers 3, 4, 11, 15, 17 oder sabhā
sad, wie er in Vers 5, 7, 8, 9, 12, 13 genannt wird, und ebensoweing kann
es zweifelhaft sein, daß der Sinn der Strophe ist "Wer als Richter aus
mangelhafter Kenntnis des Sachverhaltes ein unklares Urteil abgibt, der
gleicht einem Blinden, der unbekummert Fische mitsamt den Graten ißt'
So kommt auch der Vergleich zu seinem Recht, der Richter, der sich die
Sache nicht ordentlich ansieht, handelt wie ein Blinder oder, wie der
Kommentator Asahäya durch seine Bemerkung eram sästracaksuh en
deutet, es fehlt ihm das Auge des Sästra Es scheint mir unter diesen Umstanden vollkommen sicher, daß auch hier die Beziehung der Strophe auf
den Zeueen sekundar ist

Labt sich somit in zwei Fallen beweisen, daß Spruche der Rajanitia auf den falschen Zeugen umgedeutet sind, so werden wir in anderen Fallen, wo uns in der Überheferung eine zwiespalitige Auffassung entgegentritt, micht anders urteilen. Die Strophe yam rätirm adhienna stri, die sich Mbh. S. 5, 35, 41 auf den schlechten Richter bezieht, steht bei Narada. 1, 2031) in der Ermahnungsrede an die Zeugen. Ebenso ist der Spruch über den schlechten Richter Mbh. S. 5, 35, 36 in jene Ermahnungsrede eingefugt, allerdings mit großen Umanderungen (1, 204)

lings mit großen Umanderungen (1, 204)
sälsī sälsve samuddišan golarnašithilam vacah

sahasram värunan päsän munkte sa bandhanäd dhruvam

Bisweilen können wir die allmahliche Umwandlung des Spruches noch erkennen Mbh S 5, 35, 37 heißt es von dem Richter, der sich um die Entscheidung herundfruckt

dharma etän samrujati yathä nadyas tu külajän | ye dharmam anupasyantas tüsnim dhyäyanta üsate ||

<sup>1)</sup> Lasart nur sa fur tu oder sma

Bei Nārada, Mātrkā 3, 11, bezieht sich der Spruch ebenfalls noch auf den Richter

ye tu sabhyāh sabhām prāpya tūsnīm dhyāyanta ūsate | yathāprāptam na bruvate sarie te 'nrtaiādinah ||

Bei Visnu 8, 37 ist er aber auf den Zeugen ubertragen yānanto 'pi hi ye sāksye tūsnīmbhūtā upāsate | te kūtasāksinām pāpais tulyā dandena cūpy atha |

Bei Yājāavalkva heißt es endheh, 2, 77

na dadāti ca yah sāksyam jānann api narādhamah | sa kūtasāksinām pāpais tulyo dandena caira hi ||

Die letzte Strophe hat mit der des Mbh nicht mehr die geringste Ahnlichkeit, und doch hangen sie im Grunde miteinander zusammen

Ähnlich liegt die Saelie bei der Strophe über den schlecht entscheidenden König, Mbh. S. 5, 35, 42

nagare pratiruddhah san bahirdväre bubhuksitah |

amitrān bhūyasah pašyan durvīvakta tu tām vaset ||1) Bei Nārada 1, 202 heißt es in der Rede an die Zeugen in der kurzeren Version

nagare pratırıddhah san bahırdvārī bubhulsıtah | amıtran bhüyasah pasyed yah sālsyam anrtam vadet ||

In der langeren Version ist die erste Zeile dieser Strophe abgeandert worden, offenbar weil man eingesehen hatte, daß die Worte durchaus nicht für den Zeugen paßten Sie lautet hier

nagno mundah kapalena paradvare bubhuksitah

In dieser Form steht die Strophe der noch viel durchgreifender um gearbeiteten Fassung nahe, die in den Erminnungsreden bei Vasistha 16, 33 und Manu 8, 93 erscheint und die Närada selbst in 1, 201 anführt

nagno mundah kapāli ca") bhiksārthi ksutpipāsitah | anāhah satrukule") gacched yah sāksyam anrtam vadet ||

In dem satrukule gacchet, das als Fluch fur dea Zeugen ziemlich un motiviert erscheint, hat sich noch eine Spur von den Feinden erhalten, die ursprunglich das Reich des ungerechten Königs vernichten

Mit der Tendenz, die uns bei diesen Uindeutungen immer wieder entgegentritt, wird es auch in Zusammenhang stehen, wenn in die Mbh S 5, 35, 38, 39 entsprechenden Strophen bei Baudh 1, 19, 8, Manu 8, 18, 19 und Narada, Mātrkā 3, 12, 13 der Zeuge hineingebracht wird

pādo 'dharmasya kartāram pado gacchatı sāl sınam\*) | pādah sabhāsadah sarvan pādo rājānam rechatı ||

Dem Sinn nach steht dem Vanu 8 174 nahe yas ti adharmena käryani mohät kuryan narädhipah | acirat tam durätmänam raše kurvanti šatravah ||

N \ kapalena
 M \(\delta\)atrukulam, \(\times\) \(\delta\)atrugrham.

<sup>1)</sup> M N pådah såk unam rechats

rājā bharaty anenāš ca1) mucyante ca sabhāsadah | eno gacchati kartāram yatra nindyo ha nindyate") ||

Diß in der ersten Strophe ursprungheh garnicht von dem Zeugen die Rede wir, scheint mir deutlich daraus hervorzugelien, daß er in der zweiten Strophe auch in den Dharmasästras nicht erwähnt wird. Auch hat der letzte Päda der zweiten Strophe hier Leine Entsprechung in der ersten, solche jamala Strophen pflegen aher, wie zahllose Beispiele zeigen, genau parallel zu sein. Dazu kommt, daß die Fassung des Epos sprachlich wie metrisch altertumheher ist, man beachte inshesondere, wie der letzte Halbvers zuerst hei Baudh und dann weiter bei Manu und Nar geglattet wird<sup>3</sup>).

Wir können aber, glaube ich, nicht nur die Unideutung der alten Memorialverse auf den Zeugen konstatieren, sondern auch den Grund dafur angehen. Rucksichten auf praktische Bedurfnisse, die bei der Ent stehung der gesamten alteren Dichtung in Indien eine Rolle gespielt haben sind auch hier maßgehend gewesen. Als die Ermahnungsrede der Zeugen in der Gerichtsverhandlung uhlich wurde, hatte man naturlich das Bestrehen sie so feierhelt und eindrucksvoll wie moghen zu gestalten. Alte Spruche sollten erklingen, wie Närada ausdrucklich bemerkt und ab griff man, anstatt neue Verse zu schmieden, lieher auf die alten Nīti Spruche zuruck und dichtete und deutete ale um, so gut oder so schlecht das nun gehen mochte.

Kehren wir noch einmal zu dem Memorialvera von dem wir aus gingen, zuruck Über den Ausdruck pañca usw hants gehen die Ansichten der Kommentatoren des Manu wert ausemander Ramacandra umschreibt hanti zun ichst durch ghatayati fügt dann aber hinzu yad va narale vojavati natavati 'er macht sie in die Holle fahren', und im folgenden bleibt er bei dieser Erklarung Die gleiche Erklarung geben Medhätithi (pañca bändha nums canriam hants tatas ca tesām naralapātanam) Sarvajānnarāyana (narake patayatı) Govinda (narake yoyayatı) und Kulluka (narake yoyayatı) Nach Raghavananda bewirkt der Schuldige, daß die Verwandten aus dem Himmel fallen und in Tierleibern wiedergeboren werden luttamalokat patayati tiryagyonim prapayati va, kananam tiryagyonitvapraptih) Alinlich sagt Nilakantha zu Mbh 5 35, 33 pañca purianan hantı nusavatı nara lolāc cyārayatı Diese Erklarungen treffen sicherlich meht das Richtige Sie legen in hants einen Sinn hinein den das Wort ursprunglich unmöglich gehabt haben kann Die Anschauung daß die Luge den Vaterii schade, ist allerdings alter als jene Kommentare Sie tritt z B in den Spruchen Vas 16 32, 37 zutage

<sup>1)</sup> M N anenas tu

<sup>4)</sup> Handschriftlich auch hi M N nindärho yatra nind jate. Inhaltlich ent spricht Gaut. 13. 11. säkeisabl yardyakartegu. dogo di armatantrapi fl.jäm.

<sup>\*)</sup> Auch der zweideutige Ausdruck pådodharmas ja ist sich r nicht ursprunglich

brūhı sāksın yathālattvam lambante pıtaras tava | lava väkyam udiksānā utpalantı patantı ca | sasyanasyārthe yadı ıārthahetoh paksāśrayenava ıadantı kāryam | te šabdavamšasya kulasya pūrvān svargasthilāms tān apı pātayantı ||

Ahnlich wie die Kommentatoren wird auch schon Baudhäyana den Spruch verstanden haben, wie die vorausgehenden Strophon 1, 19, 11, 12a biggiegen, aber gerade diese Strophen haben wir als nachtraglichen Zusatz erkannt. Der Memonalvers selbst enthalt michts, was auf die Vater oder sonstige Verstorbene als die durch den Lugner vernichteten Personen him wiese. Manu wurde sich in der Einleitungsstrophe 8, 97 gowiß auch anders ausgedruckt haben, wenn er sie im Auge gehabt hatte, und selbst dem Bengali Bearbeiter des Räm lag noch der Gedanke an sie fern, wie sem Zusatz kulam äsapkamam kantt zeigt.

Medhātithi, Sarvajūanārāyaņa und Kullūka geben denn auch noch eine andere Erklarung 'er tötet funf' soll soviel heißen wie 'er ladt eine ebenso große Schuld auf sich, als ob er funf getotet hatte' (Medh atha vā tair hatair yat papam tad asya bhavality aghnann api hantily ucyate, Sarv kecit tu taratpurusahanirdoso bhavatity asyartha ity ahuh, Kull atha va yāratām bāndhavānām hananaphalam prāpnoti) Haradatta zu Gaut 13,14 faßt das hants ebenso auf, bezieht aber die Zahlen auf die in dem Sütra angefuhrten Gegenstande, nach ihm ladt man sich durch die Luge um ein Kleinvich eine Schuld auf, als ob man zehn Stuck Kleinvich getötet hatte (ksudrapašaro 'jāvikādayah | tadvisaye 'nrtavadane sāksī dasa hanti | tesām dašānām vadhe yārān dosas tāvān asya bhavatītī), und analog lautet die Erklarung in den ubrigen Fallen Diese dritte Erklarung gibt auch Rāma zu Rām 4, 34, 9 neben der ersten (satam hantı satāstahananado gosahasrahananabhāl ātmaghātadosabhāl | nijam punya lokam nāšayatı vā | tathā stajanasya pitrādeh punyalokam ca nāšayatı) Daß Haradattas und Rāmas Erklarungen falseh sind zeigt Manu zur Ge nuge Aber auch Medhātithis, Sarvajūanārāyanas und Kullūkas zweite Erklarung ist viel zu gezwungen, um richtig zu sein

Wenn im Grunde kein einziger Kommentator den Vers richtig ver steht, so laßt das darauf sehheßen, daß die Anschauung, daß eine Luge nicht dem Lugner selbst, sondern soundsovielen seiner Verwandten den Tod bringe, zu ihrer Zeit nicht mehr lebendig war Daß sie zur Zeit der Ablassung der Manusmrti bestand, zeigt die Angabe in 8, 108, daß ein Zeuge als meineidig gelten soll, wenn ihn innerhalb von sieben Tagen nicht dem Tag seiner Aussage Krankheit, Feuer oder der Tod eines Verwandten trifft Diese Anschauung geht aber bis in die vedische Zeit zurück. Über einen Lugner wird in RV 7, 104, 15 (= AV 8, 4, 16) der Fluch gesprochen, der mit der Erwalnung einer bestimmten Zahl von Verwandten auffallig mit unserem Memoralvers übereinstimmt.

adhā sá vīrair dašábhir ví yūyū yó mā mógham yátudhānety dha

'Und um zebn Manner¹) soll der kommen, der mich falschlich einen Zauberer nennt'

Wir können aber die in unserem Memorialvers zutage tretende Anschauung noch weiter zurück verfolgen Vendidäd 4, 2 richtet Zaraþuštra an Ahura Mazdāh die Frage cait aete mifra tava yat ahurahe mazdā, 'Wierviele sind deine, des Ahura Mazdāh, Vertrage" Ahura Mazdāh antwortet, es seien sechs, und zahlt sie der Reihe nach auf 1 eacahinō, 2 zastā marštō, 3 pasu mazō, 4 staorō mazō, 5 vīrō mazō, 6 dainhu mazo Eine ahnliche Reihe findet sich in dem Fragment Vd 4, 48 ho upa mərəlö hāu aspərənō mazō hāu anumayō mazō hāu staorō mazō hāu vīrō mazo

In Vd 4, 3—4 wird dann auseinandergesetzt, daß der folgende Vertrag immer starker ist als der vorhergehende each paoisim mißrem kerenaoits, zasto maso adat framarezait, zasto maso adat antare urvaitya fradabaut, pasu mazo adat framarezait, pasu mazo adat antare urvaitya fradabaut usw, 'das Wort macht den ersten Vertrag Der zasto maso hebt (ihn) dann auf, der zasto maso setzt (ihn) dann zwischen den beiden Vertragschließenden fort Der pasu mazo hebt (ihn) dann auf, der pasu mazo setzt (ihn) dann auf, der pasu mazo setzt (ihn) dann zwischen den beiden Vertragschließenden fort usw '2)

In 4,5ss echhest eich daran die Frage evat aeso mipro auch druhto ästärait yo vacahno "wieweit macht solcher Vertrag, (namhch) der vacahnö, sundig, wenn er lugnerisch gehrochen worden ist?" Die Antwort lantet pris saläis hada cifanam naram nabänazdistanam para baraiti, was Bartholomae, Altir Wtb 1757, übersetzt 'mit dreimal hundert mit hußenden Mannern aus der nachsten Verwandtschaft hat er es (die Schuld) wieder gutzumachen 'In denselben Formeln wird für die folgenden Vertrage die Zahl der mithußenden Verwandten auf 600 (kšvaš satāis), 700 (hapla satāis), 800 (ašta satāiš), 900 (nara satāis), 1000 (hazanram) festgesetzt

In 4, 11—16 wird dann noch eine den genannten Zahlen entsprechende Zahl von Hieben für den Schuldigen bestimmt yö mifrom aum drukaiti yim vacahinom ka he asti cifa tistö saia upäzananam upäzöil aspake astraya tistö sala oraoso caranaya usw

Schon Spiegel, ZDMG XXX, 567f, hat diese Auseinandersetzungen des Avesta mit Manus Strophen über den falschen Zeugen zusammengestellt\*) Die von Spiegel erkannte Übereinstimmung wird aber noch viel größer, wenn wir anstatt der Strophen Manus den Memorialvers in der Form und in der Bedeutung, die sich uns als die altesten ergeben liaben, der Ver

¹) Sayana RV dasabhr straih putraih ju palakganam etal jarrair bandhu juaih, AV dasabhr dasasamkhular straih putraih Dio Strophe enthält nach der Tradition bekanntlieh den Schwur, init dem sich Vassiha von der Anklage Visi ämitras renigte 1) Jeh schließe mich hier durchaus der Auffassung Bartholomaes, Altir Web 130ff, an

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Darnach Jolly, Zeitschr f vergl Rechtswissenschaft, Bd 3, 250 SBl\* 33, 92, Recht und Sitte, S 142

gleichung zugrunde legen Da der indische Spruch ursprungheh nicht auf den falschen Zeugen, sondern auf den Kömig geht, der den versprochenen oder ausbedungenen Lohn nicht zahlt, so handelt es sich im Indischen ebenso wie im Iranischen um eine Bestimmung über den Vertragsbruch Die avestische Liste stimmt außerdem nun mit der indischen vom dritten Gliede ab in der Sache wie in der Reihenfolge aufs genaueste überein. Dem pasu mazo entspricht das pasianriam, dem staoro mazo das gavanriam und das astanriam Das av pasu bezeichnet hier, wie an zahlreichen anderen Stellen, wo es nehen staora erscheint, genau wie das sk paśu das Kleinvich1), av staora, das Großvich, schließt, nach Vd 7, 42 zu urteilen, außer Rind und Pferd auch noch Esel und Kamel ein2) Dem vīrō mazō entspricht das murusantiam Bartbolomae, Altir Wtb . 1454f . ubersetzt vīrō mazō 'durch Verpfandung, Burgestellung eines Mannes geschlossen', er versteht unter vira also offenbar einen Freien, der die Burgschaft fur die Innebaltung des Vertrages übernimmt. Ich halte das, von anderen Grunden ahgesehen, schon deshalb fur nicht richtig, weil dann der vīrō mazo ganz aus der Reihe der ubrigen Vertrage berausfallen wurde, hei denen doch der genannte Gegenstand, das Stuck Vieh oder das Land, un zweifelhaft der Besitz des einen der beiden Vertragschließenden ist3) Meines Erachtens kann vira hier nur die Bedeutung 'Sklave' haben, also in genan demselben Sinne gebraucht sein wie das entsprechende sk purusa Die Verwendung von vira in dieser Bedeutung braucht nicht zu befremden, da vīrō mazō sicberhch ein alter Ausdruck ist und gerade in der alteren Spracbe vira auch sonst hinter pasu in der Bedeutung 'Horiger, Diener, Sklave' erschemt Y 31, 15 hanara vāstryehyā aenanho pasauš virāatcā adruyyanto ohne Gewalttat gegen das Vieb und die Sklaven des nicht lugenden Bauern', Y 45 9 pasūš virəng ahmākəng fradabāi ā 'um Ge deihen zu verschaffen unserem Vieh und unseren Sklaven, Y 58, 6 paire mana pairi racă pairi syaobană pairi pastis pairi viring spintai manyare dadəmahı haurvafšavo dri o gaebā drvafšavo dri o virā dri ä haurva ašavanto\*) wir eignen dem heihgen Geist die Gedanken zu, die Worte zu, die Werke zu, das Vieh zu, die Sklaven zu, die wir unversehrtes Vieh gesunden Haus stand, gesundes Vieh, gesunde Sklaven haben, gesund und unversehrt sınd und mit dem Aša verbunden sınd , vgl auch Y 62, 10 upa þwā hahšoit gaus tabua upa viranam pourulas es mage dir zu eigen werden eine Herde von Kuhen, zu eigen eine Fulle von Sklaven'. Yt 10, 28 aat ahmai

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bartholomae a a O Sp 879 Daß hauptsachlich an Schafe zu denken ist, zeigt die Ersetzung von pasu durch anumaya in Vd 4, 48

<sup>9)</sup> Bartholomae a a O Sp 1590f Daß auch im Avesta das Pferd an Wert über der Kuh steht geht außer aus Vd 7, 42 auch aus Stellen wie Yt 9, 3 (5, 21) eatem aspanam haranen gequin bateure autmagnam hervor

<sup>3)</sup> Ganz au geschlossen sind naturlich, trotz Spiegel, Comm. I, 119, Deutungen auf den Ehevertrag oder den Vertrag zwischen Lehrer und Schuler.

<sup>1)</sup> So nach Bartholomae für abranto der Ausgabe

nmānās dadāsts gaušca saļuca vīranamca 'und diesem Haus gibt er Herden von Kuhen und Sklaven', Yt 13, 52 buyāt ahms nmāne gāušca vaļuca upa sīranamca 'es soil sich in diesem Haus einstellen eine Herde von Kuhen und von Sklaven'. Dem dasūhu mozo endlich entspricht das bhūmyantam, auf die genauere Bedeutung von dasūhu werden wir noch zuruckkommen.

Über das in pasu mazo usw an zweiter Stelle erscheinende Wort bemerkt Geldner, Studien zum Avesta I, 95°) 'mazanh ist nicht s v a Große Vd 7, 51 ist für avarantem mazo vielmehr maso zu schreiben nach Yt 13, 6, Y 65, 3 mazanh gebort zu sk. mah, mamh, mamhate, z maz. ist also zunachst s v a Gabe Vd 18, 29 yasca më aëtahe mərəyahe uat paro daršahe tanu mazo gouš dabat ,wer mir diesem Vogel Parodarša nur eine winzige Gabe von Fleisch gibt' An unserer Stelle ist mazo das, was man drangibt, -setzt = Pfand' Eme Wurzel maz, die Geldner aus masatā 'er wird zuteilen' in Y 54, 1 erschließen wollte, laßt sich für das Avestische mebt erweisen, Bartholomae a a O Sp 1113, fuhrt masatā auf mad zuruck Die Verbindung von mazah mit sh. mamhate ist im hochsten Maße unwahrscheinlich, da mamh 'schenken' kaum von sk. macha 'Gabe' zu trennen ist. vgl insbesondere RV 1, 11, 3 mamhate magham, 9, 1, 10 maghd ca mamhate3) Außerdem liegt mamh eher der Begriff des reichlichen Spendens zugrunde, jedenfalls aber nichts was auf die Entwicklung zu 'Pfand' schließen ließe. In den beiden anderen von Geldner angeführten Stellen liegt unzweifelhaft, wie Geldner nach den Lesungen seiner Ausgabe jetzt selbst anzuerkennen scheint'), mazah 'Große' vor Vd 7, 51 yasca me aetaesam yat dahmanam ararantem mazo rilanayat yaba he tanus anhat 'und wenn mir einer von diesen Leichenstatten soviel an Größe (d h ein Stuck so groß) wie sein Körper ist, abgrabt', Vd 18, 29 'und wer ein Stuck Fleisch so groß wie der Körper dieses meines Vogels Parodarsa verschenkt' Obwohl somit der Geldnerschen Erklarung eigentlich völlig der Boden entzogen ist, halt doch auch Bartholomae in seinem Wörterbuch fur pasu mazo usw an der Deutung woher Verpfandung eines Schafes stattfindet, durch Verpfandung eines Stucks Kleinvieh, eines Schafes geschlossen' usw fest Ich glaube micht, daß es jemals ein Wort mazah 'Draufgeld, Pfand,

<sup>4)</sup> Mir scheint daß auch im Veda an manchen Stellen, wo von tira die Rede ist, dabei eher an Horige zu denken ist als an mannliche Nachkommen so z B RV 5 57, 7 gönnd abeviord ratharut aufram candravad r\u00e4dho maruto doll nah Gelegentlich erscheint tira in dieser Bedeutung noch in der spatieren Sprache siehe z B Mbh 3 113 12 pa\u00edun probhildan pa\u00edupdm\u00e4nd aufram im m\u00e4chen seis beziehnen diese tirak sich als datch des Vibh\u00e4ndah, an den se verschenkt sind

<sup>2)</sup> Ich habe die Transkription verändert

<sup>3)</sup> Andererseits ist mamhale wahrscheinlich von mahayali 'erfreit, verherrlicht' genz zu treinen

<sup>&#</sup>x27;) In der Ausgabe ist tanuma o in Vd 18 29 als ein Wort gedruckt

Pfandwert' (Bartholomae a. a. O. S. 1157) gegeben hat 1); mazah kann meines Erachtens auch hier nur 'Größe' sein, der pasu.mazō') mißrō usw. ein Vertrag 'von der Große' oder, wie wir sagen wurden, 'in der Hohe' eines Kleinviehs usw. 3). Auch hier zeigt sich wieder die genaueste Übereinstimmung mit dem indischen Spruch, in dem es sich ja ehenfalls um Lohnvertrage in Hohe der genannten Gegenstande handelt. Bei dieser Aufassung schwinden denn auch die Schwierigkeiten in Vd. 4, 3. 4, die Geldner a. a. O. S. 89; 96f, zu einer ganz anderen und unhaltbaren Auffassung von framarszaiti und fradaßaiti veranlaßt haben. Die heiden Paragraphen besagen nichts weiter, als daß die Abmachungen uber einen höheren Lohn die fruheren Abmachungen uber einen geringeren Lohn ungültig machen.

Ich bin uberzeugt, daß man in mazah an unserer Stelle uberhaupt nie etwas anderes als 'Große' gesucht haben wurde, wenn nicht der pasu, mazō, staorō.mazō, vīrō.mazō und dainhu.mazō miprō hier mit dem vacahinō und dem zastā.marštō, dem durch das Wort und dem durch Handschlag geschlossenen4) Vertrage, in eine Reihe gestellt waren. Es herrscht also kein einheitliches Prinzip in der Reihe; in den beiden ersten Fallen bildet die außere Form des Vertrages, in den vier letzten der Wert der Sache, um die der Vertrag geschlossen wird, die Grundlage der Klassifizierung. Die Vergleichung mit dem indischen Spruch lost auch diese Schwierigkeit Sie

<sup>1)</sup> Auch an anderen Stellen, wo Bartholomae dieses Wort wiederzufinden glaubt, vermag ich es nicht zu erkennen. Vd 5, 60 steht nöit zī ahurō mazda yanhuyanam atarətanam paiti ricya (hes ricyā) daibe noit aspərənö mazo noit avacıno maző. Wolff übersetzt das nach Bartholomae "denn Ahura Mazdah ist nicht willens. (etwas) von beweglichen Sachen verkommen zu lassen nicht (was) einen Asporona (als Pfand) wert (1st), micht (was) noch weniger wert (1st)' Es scheint mir ziemlich unnaturlich, daß man den Wert einer Sacho danach bestimmt haben sollte, wieviel sie als Pfandobiekt galt. Viel ungezwungener ist es doch, auch hier asporano mazo cinfach als 'etwas von der Größe, d h um Werte, eines Asparana' aufzufassen. Ebensowenig scheint mir der Begriff des Pfandes in dem Wort tanu mazah am Platz zu sein, das Pursišnihā 18 erscheint. Die Stelle lautet in Bartholomaes Lesung und Über etzung (a a O Sp. 637) tanu maző ašayánti yő tanu maző biraosat tanu maző zi actament asayam pafre yot nont yara mibo mamne, 'ein Asawerk im Pfandwert des Leibes muß verrichten, wer ein Drugwerk un Pfundwert des Leibes verbrochen hat Und zwar hat er ein Ašawerk im Pfandwert des Leibes dann vollendet, wenn er niemals mehr falsch gedacht hat' Ganz abgesehen davon, daß es wenig wahrscheinlich ist, daß dasselbe Wort luer eine völlig andere Bedeutung haben sollte als in Vd 18, 29, scheint mir auch hier die Auffassung 'in der Größe, in der Höhe, im Wert des Leibes' an sich viel näher zu liegen

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das Kompositum ist offenbar sekundar in die a Flexion übergeführt worden; darauf läßt wenigstens der Akkusativ pasu mazzm usw. in 4, 13ff. sehließen.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Spiegel, de Harlez, Darmesteter übersetzen mazah durch Wert, was naturheli dassi bis ist. Auch die Palilau-Übersetzung gibt mazo in pasu mazo, istoroi mazō, danibu, mazō genau so durch mazil weder wie das mazō in Vd 7, 51: 18, 29

<sup>4)</sup> Das et seherhelt der Sun des Wortes Das in 4, 3 für zasid marśtö eingesetzte zasiö mazö oder zasiö mazö, wie Geldner hest, ist offenbar in Anlehnung an die folgenden Ausdrucke gehildet

zeigt, daß die Reihe ursprunghen überhaupt nur die vier letzten Gheder umfaßte, die beiden ersten sind ein spaterer heterogener Zusatz. In anderer Weise ist die Reihe in Vd. 4, 48 im Anfang durch den upa morztö, den 'besprochenen', und den aspiranö mazö, den Vertrag 'in der Höhe eines Aspirana', erweitert worden, und gerade dieses Schwanken scheint mir zu hestatigen, daß wir es hier mit nachtraglichen Zusatzen zu tun haben

Die Übereinstimmung zwischen den iranischen und den indischen Anschauungen erstreckt sich weiter aber auch auf die Folgen, die der Bruch der genannten Vertrage nach sich zieht. In beiden Fallen werden Verwandte des Vertragshruchigen, deren Zahl mit jedem höheren Ver trag wachst, geschadigt Daß die Zahlen selhst differieren, ist dabei belanglos, auch laßt es sich kaum entscheiden, auf welcher Seite dabei die großere Ursprunghehkeit hegt Zu dem Satz þrið satāið hada cibanam naram nabānazdıšlanam para baraılı bemerkt Geldner, dessen Ubersetzung sich inhaltlich nicht von der oben angeführten Übersetzung Bartholomaes unterscheidet1), a a O S 97 'Wie weit der Vertragsbruch auf die Familie des Betreffendan zuruckwirkte, ob sie nur guten Namen und Kredit verlor oder fur jeden entstehenden Schaden mit aufzukommen hatte, ist nicht gesagt' Er versteht unter den Strafen also irdischa Strafen, und das wurde von der indischen Anschauung weit ahliegen Es fragt sich aher, oh para barasts wirklich 'er tragt es, er hat die Schuld zu tragen' (Geldner). 'er hat es wieder gutzumachen' (Bartholomae) bedeutet Zunachst macht schon der Wechsel des Suhjaktes in astarait; und para barait; Schwierie Leiten Es ware doch sehr seltsam, wenn auf dia Frage Wie weit macht der lugnerisch gehrochene Vertrag sundig" die Antwort lauten sollte Er hat die Schuld wieder gutzumachen usw' Von dem Schuldigen ist in der Fraga ja zunachst gar nicht die Rede, sondern nur von dem Vertrag Also ist von vornherein zu erwarten, daß auch para barait auf den Vertrag geht Wester hat aber auch para barasts sonst mirgends die von Geldner und Bartholomae angenommene Bedeutung Uberall, im Avestischen wie ım Altpersischen, heißt es nur 'wegnehmen, beseitigen', und ich sehe schlechterdings nicht ein, wie man dazu kommen sollte, hier den Begriff 'die Schuld' zu erganzen Der Sinn des Satzes kann daher meiner Ansicht nach nur sein, daß der Vertragsbruch soundsoviele mitbußende Manner aus der nachsten Verwandtschaft 'wegnimmt' oder 'beseitigt', d h ihnen den Tod bringt Para baraits wurde dann genau dem indischen hants entsprechen Allerdings macht die Konstruktion Schwierigkeiten An statt briš, hšraš, hapta, ašta, nara satāiš sollten wir briš sata usw erwarten An der letzten Stelle steht nun aber tatsachlich hazanram, wo wir dem

<sup>4)</sup> Auf die Übersetzungen oder vielmehr Umsehreibungen dieses Satzes die Spiegel de Barke und Darmesteter bieten, nahre einzugehen, halte ich für über fluwig und bemerke nur, daß die Beziehung der Zahlen auf Jahre, die Darmesteter der Trudition folgend annummt, vollig willkurfich ist

satātš entsprechend vielmehr hazanra erwarten mußten. Entweder an der einen oder an der anderen Stelle mussen wir also einen Fehler annehmen, und mit scheint es nach dem oben Gesagten unahweisheh, daß dieser Tebler in satātš steckt. Ein Fehler dieser Art steht auch keineswegs allein da Gerade bei den Zahlwortern zeigt sich in der Sprache des jungeren Avesta eine eigentumliche Verwilderung im Kasusgebrauch. Es ist offenbar nur ein Zufall, daß sich der Instrumental satātš für den Akkusativ sata sonst nicht nachweisen laßt. Für den Nominativ sata steht aber satātš in Yt 5, 95 yd. vazanti hīstās satātš hazanranca, Yt 5, 120 yenhe avanat haenanam nata satātš hazanramca, für den Nominativ hazanram steht hazanrātš in Vd. 13, 51 (14, 1) hazanratš sunīš strī nāmano hazanrātš sūnīš nairījā nāmano. Andere Falle soleher Kasusvertauschung (hazanram, sata für Gen Vd. 2, 30, hazanrāt für Gen Yt 5, 96, 8, 49 usw.) lassen sich leicht aus Bartholomaes Wörterbuch feststellen.

Es hat sich uns im bisberigen, wenn wir von den Zahlen absehen, die genaueste Übereinstimmung zwischen den avestischen Bestimmungen und dem indischen Spruch ergeben. Nur in einem Punkt schemen sie noch voneinander abzuweichen. Wir hahen oben festgestellt, daß der indische Spruch auf den König gebt. Im Avesta ist von einer Beschrankung auf den Konig nicht die Rede Daß aber ursprungheh auch die avestischen Bestimmingen nur für den König galten, gebt nienes Erachtens mit völliger Sicherheit aus dem Namen des letzten Vertrages hervor Nach Bartholomae soll dainhu hier 'ein Landstuck' bedeuten Diese Bedeutung hat das Wort an keiner anderen Stelle der avestischen Literatur und eben sowenig in den altpersischen Keilinschriften. Es bedeutet sonst nur 'Land gebiet, Landschaft , insbesondere ist es der Name der vierten politischen Einheit des altiranischen Staates, der sich aus nmana, dem Haus oder der Familie, vis, der Gemeine zantu, dem Gau, und dainhu, der Landschaft, aufbrut, und die Bereichwarg der Provink im absperieschen Reich gelegentlich auch einer Landschaft innerhalh der Provinz Wir können also auch an unserer Stelle darnhu nur als Landschaft oder Provinz fassen Mit einer Provinz kann aber nur der König belohnen. Man hat später offenbar eingesehen daß die letzte Vertragsurt auf Privatverhaltnisse nicht passe So ist die Reihe in Vd 4 48 entstanden in der der dannku mazo fehlt und die sich auch durch die Hinzufugung des asporono mazo1) als für kleine Lente zurecht gemacht erweist

Eine so weitgehende Übereinstimmung, wie sie sich zwischen dem Avesta und dem indischen Spruch ergeben hat kann unmöglich zufallig sein. Wir können vielmehr mit völliger Sieherheit behaupten daß sie auf Vererbung beruht, und daß sehon in anseher Zeit die Anschauung be

i) Ich möchte noch au drucklich bemerken daß der asparano ma o nichts mit dem hiranydariam zu tun hat Wie aus Vd. 5, 60 hervorgelit, ist der Wert des Asporona sehr cenng

standen hat, daß ein König, der den mit seinen Dienern abgeschlossenen Lolinvertrag meht innehalt, dadurch seinen Verwandten den Tod bringt, deren Zahl mit der Höhe des Lohnes wächst der medrigste Vertrag ist der um ein Kleinvieh, ein Schaf oder eine Ziege, es folgt der Vertrag um ein Großvich, eine Kuh oder ein Pferd, der um einen Skliven und schließlich der um ein Land Es ist weiter auch kaum zu bezweifeln, daß diese An schauung schon in arischer Zeit in einer Formel festgelegt war, eine solche Formulierung wird durch die allmahlehe Zahlensteigerung geradezu bedingt

Das Ergehnis ist, wie mir scheint, für die Rekonstruktion der arischen Urzeit noch von weiterer Bedeutung Man hat die Frage, wie weit sich bei den Ariern sehon ein wirkliches Konigstum entwickelt hatte, bisher offengelassen1) Nun können wir freilich den Umfang des 'Landes', um das es sich in unserer Formel handelt, nicht bestimmen zumal die Ausdrucke dafur im Indischen und Iranischen ausemandergeben, ich meine aber doch, daß em Konig, der mit Land lohnen kann und sei es auch nur ein Dorf gewesen2), doch etwas mehr gewesen sein muß als ein kleiner Gauhaupthng Ich möchte in diesem Zusammenhang auch noch auf eine andere Tatsache aufmerksam machen, die in die gleiche Richtung weist In historischer Zeit regiert der indische Herrscher mit Hilfe eines Spionagesystems, das uns z B ım Kautılıyasastra ın aller Ausfuhrhchkeit ge schildert wird. Der persische Komg unterhalt Beamte in den Provinzen. die ibm über die Tatigkeit der Satrapen Bericht erstätten, und die Griechen berichten von des Großkonigs was und dodaluss Diese Einrichtungen haben sich offenbar aus gemeinsamen Anfangen entwickelt. Im Veda sind die Gotter von Spahern (spas) umgeben, msbesondere kommen sie Mitra-Varuna zu Im Avesta hat Mibra seine Spalier (spas Yt 10, 45, baerars spasano Yt 10, 46 usw ) Wir konnen kaum umhin, die Vorstellung von den Spahern des Mitra und Varuna in die arische Zeit zuruckzuverlegen Diese Vorstellung beruht aber gewiß nicht, wie man wohl gemeint hat, auf irgendwelchen physischen Erscheinungen, sie verdankt ihre Ent stehung in erster Lime dem Konigtum Mitra Varunas Mitra und Varuna sind die rajana oder samraja, die Komge oder Oberkönige Miþra ist der Landesherr aller Lander (uspanam dahyunam danhupanim Y 2, 11 usw ). er 1st der vouru gaoyaoti hazanra gaosa baevare casman (Y 2, 3 usu ) 'der weite Triften Besitzende, Tausendohrige, Zehntausendaugige', d h der von seinen &τα und ogθαλuol umgebene βασιλεις, wie es richtig auch die Tradition auffaßt, die in den Augen und Ohren des Mibra Gemen sicht Bestand aber die Einrichtung der Spalier in arischer Zeit, so muß damals auch sehon ein Oberkönigtum entwickelt gewesen sein. Dorfschulzen und

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sich z B Fduard Meyer, Geschichte des Altertums 12, 5-819
<sup>4</sup>) Fa sei darun ernnert daß sieh das av dandu zu dem neup is dib Dorff entwickelt hat und diß nuch im Indischen spitter unter der Schenkung von Land innier die Verhähung eines Dorfes verstanden wird.

Stammeshaupthinge haben für Spaher keine Verwendung. Wir werden daher annehmen durfen, daß schon in arischer Zeit abnliche Verhaltnisse geherrscht haben, wie sie uns in historischer Zeit etwa bei den noma disterenden Saken oder Massageten entgegentreten, und die Erwigung, daß dis siegreiche Vordringen der Arier über gewaltige Ländergebiete kaum ohne die Leitung einer Zentralgewalt denkbar ist, scheint mir nur geeignet, diese Annahme zu unterstutzen.

## Die śakischen Mura.

In der Sprache, die als nordarisch, ostiranisch, altkhotanisch oder salisch bezeichnet wird, gab es ein umfangreiches buddhistisches Dichtwerk, von dem Leumann und Konow hereits früher Bruchstucke ver öffentlicht hatten Jetzt hat Leumann wiederum gegen 259 Strophen aus diesem Werk mitgeteilt, darunter einen größeren zusammenhungenden Abschnitt, der eine Mutreyasamiti enthalt!) Die Ausgabe ist von einer Übersetzung hegleitet, die ein glanzendes Zeugnis für den Schaffsinn ahlegt, mit dem Leumann die Schwierigkeiten der unbekannten Sprache hemeistert hat Auf dem Titelblatt nennt er diese nordurisch, und zur Rechtfertigung dieses Ausdruckes bemerkt er S 9

'Soll ich mich nebenbei auch noch entschuldigen wegen des Ausdruckes 'nordarisch' Einige Zeit, nachdem ich ihn eingeführt hatte, hat doch Luders gezeigt, daß 'sakisch' etwas bestimmtere Vorstellungen erwecken wurde Ich habe die Zulussigkeit dieser letzteren Bezeichnung selber auch schon vor mehreren Jahren bemerkt auf Grund einer Strophenzeile unserer nordarischen Matreya samit. Aber deswegen nun die neue Sprache 'sakisch' statt 'nordarisch' zu nennen schen mir doch nicht nötig, um so weinger als mir der neue Name zu unsehön und zu undeutsch klingt. Eher wurde ich die Sprache angesichts der Schwierigkeiten, die sie noch bietet, auf eelt bayrisch eine sakrische heißen '

Ich halte es fur uberflussig, naher auf diese Ausfuhrungen einzugehen Nur das eine sei hier nochmals hervorgehoben ganz gleichgultig, wie man sich zu der Frage stellt, ob die numenlose Sprache die Sprache oder eine der Sprachen der Sahas gewesen sei oder nicht — der Name 'nordarisch' kommt ihr jedenfalls nicht zu Er ist aus der Vorstellung heraus ent standen, daß 'ebensowenig wie die Lehnworte auch die Originalworte des Idioms eine direkto Zugehörigkeit desselben sei es zum ranischen, sei es zum indischen Zweig des indogermanischen Sprachstammes, zulassen' (Leumann, ZDMG LXII, S 84) Daß das völlig unrichtig ist, daß diese

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mattreva samiti das Zukunftsideal der Buddhisten Die nordarische Schilderung in Text und Übersetzung nebst sieben anderen Schilderungen in Text oder Übersetzung Nebst einer Begrundung der indogermanischen Metrik Von Friist Leumann Straßburg 1919

Sprache vielmehr trotz ihrer starken Beeinflussung durch das Indische ihren Grundcharakter nach zu den iranischen Sprachen gehört, hat Konow GGA 1912, S 551ff endgultig nachgewiesen Die Bezeichnung ist also falsch und geeignet, irrige Vorstellungen zu erwecken

Daß Leumann noch immer an ihr festbalt, ist um so auffallender, nist er selbst nuf eine Stelle in dem von ihm veröffentlichten Text linnweist, die, vorausgesetzt, daß seine Interpretation der Worte zutrifft, die Richtigkeit des von mir vorgeschlagenen Namens Sakisch beweisen wurde Die Strophen, um die es sich handelt finden sich in der Beschreibung des Einzuges des Maitreya und seiner Monche in die Stadt, die jetzt Benares ließt, zu der Zeit aber den Namen Ketumaff führen wird.

- 248 ku ssamana n[1]yanā daində bisšūn[1]ya ratana vicitira ku vā mūrīnā daindi Siatīmie māie mūre
- 249 n[s]yaslya nə həməte bıhiyu ce tləte ährasnā kusde tlıyə hā püyəte balusə valhāyō grūštə itu kalu
- 250 ttyau jsa hər[s]yāna yədandı hatəru uysnora vesitra ttıya ss[s]ue mvire kədəna hatəro hv'amdə tiisse vədāndə
- 251 pharu tie uysnaura kye ššau mūra halero kūru yedānde
- sser raysña stare arays dulha rarāsāre recitira 252 lue ra šsiūr metre isa puña nānds balves vir bilsamors
- o data hvañas viri ssas vaysña gyastuv o a re 253 lye vā mams sidsiña parsinds ce vă parrola dulhyau jsa cu rro ye avassorvia pulsto o ysirru āljsatu mrahe

Leumann ubersetzt diese Strophen

248 Als die Monche die Schatze [= die Juwelenspeicher] sehen (und) die allartigen Juwelen die verschiedenen (und) als ferner die siegeligen (Schatze) [= die Siegelspeicher] sie sehen (und darin) die sakischen unsere Mudräs [= unsere gegenwartig üblichen Sala Siegel] —

249 Geringschatzung (da) ihnen wird (wach) außerordentlich Dann lun schaut der Priester (und) den Beisteher [= seinen Famulus]

redet er an zu dieser Zeit (mit den Worten)

250 Mit diesen (Kostbarkeiten) Umstande haben gemacht einst die Wesen verschiedene, dieser einzigen Mudrä [== eines einzigen solchen Siegels] wegen einst Menselien (emander) zugrunde haben gemacht [== gerichtet]

251 Viel [= Zahlreich] (sind) diejenigen Wesen welche (obsehon sie nur) eine Midra einmal falseh gemacht [= einen Siegelabdruck einmal trugensch verwendet] haben, (doch infolge solch einmaligen Vergehens) sogar jetzt (noch) auf dem Abweg (der tieferen Wiedergeburten) stehen [= sich befinden] (und da) Leiden erleben versehiedene,

252 (ct)welche (Wesen) ferner (sud da, die nur) mit einer Mudră = mittelst eines einzigen Siegelabdruek-es] Tugendrerdenste genommen = erworben] haben (durch Freigebighent) dem Priester gegenüber (oder) dem Monchsorden (gegenuber) oder einem Gesetzesverkundiger gegenuber (und doch infolge solch bloß einmaliger Wohltat) sogar jetzt (noch) unter den Göttern sitzen [= weilen],

253. (et)welche ferner (die) in meinem Ordensreich loskommen (aus den Leiden des Samsära, (et)welche ferner (die bereits) losgekommen (sind) aus den Leiden (des Samsära), — was auch man die ubrigen fragt oder Gold, Silber (und) dio Nebenmetalle! [= was will man erst noch nach den ubrigen Wesen und nach den verschiedenen Metallen fragen! Auch auf allerlei Weisen, die noch nicht genannt sind, haben die einstigen Wesen, teils in schlimmem und teils in gutem Sinn, die Siegel und auch die Metalle verwendet und sind dafur hernach im Laufe des Samsära je nachdem bestraft oder beloint worden.]

Jedem, der diese Ühersetzung liest, wird sich, glaube ich, die Überzeugung aufdrangen, daß mära hier nicht richtig wiedergegeben sein kann. Um von allem ubrigen zu schweigen, wie sollte man denn dazu gekommen sein, die Siegel aufzuspeichern, und wie sollte der Anblick solcher Siegel in den Monchen das Gefuhl der Geringschatzung hervorrufen? Mir scheint schon aus dem Zusammenhang allein klar hervorzugehen, daß mära hier nur Munze' oder eine bestimmte Munze bezeichnen kann und daß die märinä 'Munzhauser' sind, d. h entweder Hauser, in denen man daß gemunzte Geld aufbewahrte oder — und das ist mir das Wahrscheinlichere — die Munzen, in denen das Geld hergestellt wurde. Ich wurde also ubersetzen

Wenn die Monche die Schatzhauser sehen und die mannigfachen versohiedenen Juwelen, wenn sie auch die Munzhauser sehen (und) unsere säklischen Munzen, wird ihnen in hohem Grade Geringschatzung . . . Dann schaut der Buddha hin; er redet seinen Famulus an zu jener Zeit. Mit diesen haben einst die verschiedenen Wesen Umstande gemacht; dieser einzigen Münze wegen haben einst Menschen (einander) zugrunde gerichtet. Zahlreich sind der Wesen, die ehmad une einzige Munze gedischt haben (und) sich noch jetzt in dem Zustand der qualvollen Geburten befinden (und) verschiedene Leiden erfahren Emige erwarben sich auch mit einer einzigen Munze dem Buddha, dem Orden oder einem Gesetzesverkunder gegenüber Verdienste<sup>1</sup>) (und) sitzen noch jetzt unter den Göttern, einige werden auch in meiner Lehre erföst, einige sind auch von den Leiden erlöst. Was fragt man auch nach den ubrigen (Schatzen)<sup>2</sup>) oder Gold, Silber und den Nebenmetallen?

<sup>1)</sup> Em Berspiel bietet die Geschichte des jungen Madehens, das dem Orden zwei Kupfermunzen sehenkte, in Kumäralätas Kalpanämanditikä (Süträlamkära, traduit par Huber, p 119ff)

<sup>3)</sup> Ich ergänze zu aradszejd meht ugenaura, sondern ratana; vgl V 248 Nachem der Buddha sich ausführheh über das Ungluck und das Glück verbreitet hat, das das Gold über die Menschen gebracht hat, überdaßt er seinen Hörern die Ausführung derselben Gedanken mit Bezug auf andere Schätze und ungemunztes Gold, Silber, Kupfer usw.

Gluckheherweise sind wir fur die Bedeutung von müra nicht auf die angeführte Stelle allem angewiesen. Das Wort findet sieh zu wiederholten Malen auch in den aus Dandän Uilig stammenden Urkunden in dieser ramischen Sprache, die Hoernle, JASB Vol LXVI Part I p 234ff und vollstandiger Vol LXX Part I Extra Number I p 30ff veröffentlicht hat¹), siehe Vol LXXI, Nr 6, 7, 15, Vol LXX, Nr 5, 8, 12, 13 Das Wort

1) Die Lesung der Daten hat Konow berichtigt und in Zusammenhang damit die ganze Frage der Datierung und Lokalisierung dieser Urkunden endgultig gelöst (JRAS 1914, S 339ff) Davon abgesehen hat aber die Entzifferung der Urkunden kaum Fortschritte gemacht, und es erscheint mir unter diesen Umstanden nicht un angebracht, auf ein paar Punkte hinzuweisen, die vielleicht geeignet sind, das Ver standnis dieser schwierigen Texte zu fordern Das Wort, mit dem die Urkunden be zeichnet werden, ist offenbar pidaka, eine Ableitung von der Wurzel pir 'schreiben', die durch die Formen pide 'er hat geschrieben', parste pide 'er hat veranlaßt zu schreiben' (Leumann, Maitr S 70, 152ff) gesichert ist Pidala ist offenbar eine almhche Bildung wie lihitala oder lihidaya 'Brief', das m den Kharosthi Dokumenton von Niva erscheint (Stein, Ancient Khotan, p 368, Konow, SBAV 1916, S 817) Pidaka findet sich in dem einleitenden Satz der Urkunden, der mir im einzelnen nicht klar ist, in Nr 1, 12, 17 und in einem der letzten Satze in Nr 1 titra ei pidake prammām hismə khujhā Briyasi u Budaša m hamgusti vištārə und Nr 12 tira şəf ] vildakal prammam khuhā Mamdrusa hamgusla vašia. Ich mochte das ubersetzen 'Und dann soll diese Urkunde entscheidend (prammam = sk. pramanam) sein, worauf hm Briyası und Budaśa'm (d 1 Budaśa n - Buddhaśasana) als Vertragschließende hintreten (bzw ,Mamdruse als Vertragschließender hintritt') '\* Hoernle a a O S 34, hat fur hamgusta allerdings die Bedeutung 'Zeuge erschlossen, mir scheint aber aus Nr 12, so unklar der Zusammenhang im einzelnen auch sein mag, doch deutlich hervorzugehen, daß Mamdrruse nicht der Zeuge, aondern derjenige ist, der sich zu den in der Urkunde angegebenen Vereinbarungen bereit erklart. Das Wort hamgusta findet sich außerhalb des eigentlichen Textes der Urkunden sehr haufig in Verbindung mit Namen und zwar gewohnlich in ganz auffallender Schreibung mit dazwischengesetzten horizontalen Strichen Nr 1 Brigasi | ham | gu | sto Buda śa m | ham | gu | sto, Punagam | ham | gu | sto Nr 12 Manderu | so | ham Bruhada | 12 | I am | gusti Ebenso steht in der bei Stein Anc Kh Tafel CX abge bildeten Urkundo La(?) tto | ha (?) ham | gu | sto Nur am Schluß von Nr 17 steht Rammak: hamqusti Hoernle scheint dann die Unterschriften der Zeugen zu sehen, allem um wirkliche Unterschriften Lann es sich nicht handeln, da jene Worte in allen Fallen von derselben Hand geschrieben sind wie die Urkunden selbst. Es ergibt sich also, daß als die eigentliche Untersehrift mir die drei Striche anzusehen sind, die der Unterschreibende in die von dem Aussteller der Urkunde dafür freigelassenen Lucken zwischen den letzten Silben des Namens oder des Wortes hamgusts setzte. Das trifft auch für den Rammaki in Nr. 17 zu. Der Schreiber der Urkunde hat hier vergessen, die nötigen Lucken zu lassen und Rammaki hat daher seine drei Striche darüber, hinter die Schlußworte der Urkunile /khulhā Rammaks hamousti 11612 gesetzt. Daß des Schreibens unkundige Personen in die er Weise zu zeichnen pflegten, scheint mir aus den gleichzeitigen chine-schen Urkunden von Dandan Uilig hervorzugehen, die zum Teil schon Hoernle a a O & 21ff, bekannt gemacht und spater Chavannes in Steins Ancient Khotan p 521ff, mit Übersetzung herausgegeben hat. In Nr 3 schlig fit der Text der eigentlichen Urkunde allerdings nach Chavannes mit den Worten "Les deux parties ont ensemble trouvé rela équitable et clair et ont apposé l'empreinte de leurs doigts pour servir de marque, einer Formel die sich in Ar 5 und 10 wieder

steht nicht etwa am Schlinß, sondern im Text der Urkunden selbst, und das macht es von vornherein umwahrscheinlich, daß es hier Siegel bedeute und sich etwa auf die chinesischen Stempelabdrucke beziehe, die einige

holt Aber in den Urkunden ist von einem Fingerabdruck nichts zu schen. Dagegen finden sich in Nr 3, rechts von der neunten Zeile, in der der Entleiher Su Men it genannt wird, drei wagerechte Striche, und drei ahnliche, nur etwas kurzere Striche stehen, wie schon Stein, p 276, beneckt hat, in Nr 10 rechts von dem Namen des Entleihers und dem seiner Fran und links von der erwähnten Formel, doch sind die letzteren vielleicht wieder ausgewischt. Ganz deutlich sind die der Striche auch in Nr 9 links von dem Namen des Sohnes der Entleihern. An Stelle der Striche er scheinen drei mehr punkt oder hakenfarmige Gebilde in Nr 5 links von dem Zeilen, in denen der Entleiher und seine Zeugen genannt werden, in Nr 6 rechts von dem Namen der Entleiher und in Nr 9 rechts von dem Namen der Entleiher. Mir scheint es vollig sicher, daß auch diese drei Striche oder Punkte die Stelle der Unter schrift der Vertragschlebenden oder der Zeugen vertreten, daß sie her nicht wei in den Urkunden in einheimscher Sprache nebeneinander, sondern untereinander stehen, erklart sich naturlich aus der Richtung der chuesseshen Schrift. JASB Vol

LAVI Part I p 235f Nr 3 (Plate XII) vereffentlichte und JASB Vol LAX Part I Extra Number I p 41 unter Nr 16 aufgeführte Fragment gar nicht zu den Ur kunden gehort. In Zeile 1 steht pirāta ksira sica nāmmavya kamtha 'eine Stadt namens Sica im Lande Piraya', Zeile 2 bart beramaart 'sie lassen Regen regnen', Zeile 3 sı gamısa nammamya kamtha 'nun die Stadt namens Gamısa', Zeile 4 pamısasə gampha 'funfzıy Meilen'. Zeile 7 u kamma halar mamausırı a'usanar und in welcher Gegend Mañjuéri Kumara' (vgl. die haufige Phrase kamme hâlar gyaste ba yee aste haste Vairacch usw ). Zeile 8 [maliusri d'usang: tta hie si cu hiri kina 'Maninari Kumara sprach so nun weswegen', Zeile 9 mañusri a ysanai ii tia [hv]e [s]i 'Mañjusri Kumara sprach dann so nun' Es begt hier offenbar der Anfang einer Erzahlung vor Man vergleiche etwa die Einleitung zum Saddharmapundarika, wo der Bodhisattva Maitreya den Mañjuśri Kumarabhuta nach gewissen Wundererscheinungen, insbe sondere nach der Ursache eines Blumenregens, fragt Aber die hier erzahlte Legende schemt lokalen Charakter zu tragen. Pirava ist wahrscheinlich mit dem Pirova identisch, das in den Kharosthi Urkunden von Niya IV, 56, 136, XV, 168, 333 (Rap son, Specimens, p 5 7) erscheint. Ist Sica vielleicht das Saca, das sich ebenda I. 104, AV, 318 (Rapson p 14 15) findet? Fur die Charakterisierung des Fragmentes ist es ferner wichtig, daß es nicht in der Buchschrift geschrieben ist, sondern in der Schriftart, die Hoernie als kursne' Brahmi bezeichnet und die offenbar die Schrift des taglichen Lebens war. Sie hat sich jedenfalls, wenn wir von zwei spater in eine Handschrift des Aparimitäyulisutra eingelegten Blattern abschen, bisher in keiner Pothi gefunden, sondern nur in Urkunden und in den von Hoernle, JRAS 1911. p 447ff, beschriebenen Rollen, die Dharanis und ahnliche Texto teils in Sanskrit. teils in der einheimischen Spracho enthalten und die angenscheinlich für den pmk tischen Gebruch bestimmt waren . In die klasse dieser Schriftstucke muß auch unser Emgment gehören Der Text, soweit er sich bis jetzt entzissern laßt, konnte sehr wohl den Anfang eines Dharani artigen Werkes gebildet haben. Auch die Form und die Größenverhaltnisse des Fragmentes stimmen aufs beste zu der Annahme, daß es einer Dhamni Rolle angehört hat (Aus dem mir erst jetzt zugangheh gewordenen Werke Manuscript Remains of Buddhist Literature found in Eastern Turkestan. I. p. 401, ersche ich, daß auch Hoernle inzwischen die richtige Bedeutung von pidaka und hamausta gefunden hat )

der Urkunden zu tragen scheinen Ausgeschlossen wird diese Beziehung dadurch, daß mura ein paarmal in Verbindung mit Zahlen erscheint, so mit 12300 in Nr 5 (mūri ji stā dodasau ysārya drraise tiyam mūryau isa). mit 5500 und 1100 in Nr 8 (pamysars pamse mūrs e y mūre ysare sa, mit 1000 in Nr 12 (mura ysura) Die Verbindung mit so hohen Zahlen macht es meines Erachtens völlig sicher, daß mura auch hier ein Geldstuck bedeutet, und ich glaube, wir können sogar noch einen Schritt weiter gehen und die Art dieses Geldstuckes genauer bestimmen. In den schon in der Anmerkung auf S 466 erwahnten gleichzeitigen chinesischen Urkunden aus Dandan-Uilig ist haufig von Geld die Rede Auch hier handelt es sich fast uberall um hohe Summen Lin Mann namens Su Men ti leiht 15000 Geldstucke (uén), wofur er in acht Monaten 16000 oder 26000 zuruckzuzahlen hat (Nr 3) Der Soldat Ma Lang chili leilit von einem Monch des Klosters Hu Kuo 1000 Geldstucke, wofur er monatlich 100 Geldstucke als Zinsen zu zahlen hat (Nr. 5) Eine Frau A sun leiht 15,000 Geldstucke (Nr 0), eine andere Frau, Hsu Shih ssu, verpfandet allerlei Gegenstande, darunter einen Kamm, für 500 Geldstucke (Nr 6) Ein Fragment (Nr 7) nennt 100 Geldstucke Auf den Wert der gemeinten Munze laßt die Urkunde Nr 4 schließen, in der ein Mann 6000 Geldstucke als Kaufpreis für einen Esel einklagt. Es kann danach keinem Zweifel unterliegen, daß das Geldstuck der Urkunden die bekannte durchlochte Kupfermunze ist, die man mit dem anglisierten Wort 'cash' zu bezeichnen pflegt. Derartige Munzen haben sich im Gebiet von Khotan in ziemlicher Anzahl gefunden 1). sie waren offenhar das gewöhnliche Geld wahrend der Zeit der chinesischen Herrschaft in Turkestan his zum Ende des 8 Jahrhunderts Die Fursten yon Khotan haben auch nach 728, als die Kaiserliche Regierung ihnen den Königstitel verlieh2), kaum eigene Munzen schlagen lassen, wenigstens

<sup>1)</sup> Siehe die Liste der Munzen bei Stein, Ancient Khotan p 575ff und Taf

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Bis dahm schennen die Mitgheder der Visa (ch. 1 junya chin. Weih chi ih) Dynastie nur den Titel a mo chih gefährt zu haben. Als a mo chih von 1 ut zien wird der kunst von Abesten zu deen Erish 1 von 728 bewerdenet durch den er zum König ermannt wurde und das offizielle Schreiben aus dem Jahr 178 (Urkunde Nr. I) ist an den Weit eil ih, chih Ib Frafekten der Sechs Studte und a mo-chih diressert (Chavannes in Steins Ancent Khotan p 523f). Daß der Titel in Ahotan weiter verbreitet war, ergibt sich aus der chinessechen Urkunde von 781 (Nr. 4) die einen a mo-chi h Shih tzü als Herrn zweier Schreiber in barbarischer Schrift erwahnt. A mo-chi h mild die Wiedergabe eines einheitmischen Titels van und ich wage die Vermittung daß es das is amdigu sit das in der einheitmischen Sprache von Khotan ämden. Nom Sg. ämder oder ämder, lautete, wie Vers XXIII. 208 des Gedichtes zeigt tefoblauer kapster supprint amben pravande.

<sup>&#</sup>x27;vierundachtzig Tausende lauter dimiteas, werden Mönehe. Ob wir dimitea unf Grund der Bedeutung des Sanskritwortes richtig hurch. Vinnster wiedergeben, ich mit eungermaßen zweifelhaft, es schent mehr der Tittel einer Gesellschinfekslasse zu sein als eine I unktion zu bezuichnen. Denselben Titel fabrie auch der I ürst von Kad gar (Su le) bis er zussemmen mit dem Färsten som kholan zum Kong ermannt wurde.

ist bis jetzt kein derartiges Stuck bekannt geworden. So konnen wir mit Sicherheit annehmen, daß auch müra in den Urkunden in embeimischer Sprache die chinesische Kupfermunze bezeichnet. Damit ist naturlich nicht gesagt, daß müra auch in dem Gedicht, das der Sprache nach zu urteilen vielleicht Jahrhunderte alter ist, genau die gleiche Bedeutung gehabt haben musse, wir werden müra hier wohl in dem allgemeinen Sinn von Munze, Geldstuck' nebmen durfen

Eine Ableitung von mura, murimgya (fem ) begegnet uns ferner in der Beschreibung der Herrlichkeiten von Ketumati, V 139

mūrumgye vari stune stāre sšō krrausu sšo ssau məstə hambisa usarrnā kase virə ālisətinā mesta

Leumann denkt hier an 'siegelige', aus Siegelstein, d h aus Acbat oder dergleichen bestehende Saulen Er ist also zu der weinig wahrscheinlichen Annabme gezwungen, daß die Bedeutung von mura auch auf das Material erweitert wurde, aus dem man Siegel herstellte. Ich bin überzeugt, daß wir auch bei mürimgya von der Bedeutung 'Munze' ausgehen mussen, und meine, daß wir uns unter den 'Munzaulen' Saulen von auf einandergeschichteten Munzen vorzustellen haben, deren Höbe hier aller dings ins l'abelhafte gesteigert ist. Genau so wie in V 253 wird auch hier in immittelbarem Anschluß an die murimgye stine ungemunztes Gold und Silber genannt. 'Da stehen Munzaulen, eine jede einen Krosa hoch, (und) Haufen von Gold in den Gebuschen und große (Haufen) von Silber.'

Emige Schwierigkeiten hereitet die Teststellung der Bedeutung von mūra m V 151f, wo das vierte der sieben Juwelen des Königs Śankha

beschrieben wird

mūra candūtans ššau ggamplut hāysa brūšiste ssīve dašu vīrī dīnye berdiste plarus ratana viestra ttric rrūnatete jsa sṣīve uysnora kīrī yanindi āssetiv vrūlfs/tve mists astašāi tarsvuta datana

'Der müra candaiona (cintāmani) leuchtet bei Nacht em Yojana weit, wenn er am Banner sitzt, regnet er viele verschiedene Kostburkeiten. In folge dieser Helligkeit verrichten die Wesen bei Nacht (ibre) Arbeiten, aus bluiem Vaidūrya ist er, groß, achteekig prachtig von Aussehen.

D'B sich der Verfasser den untäman als eine Minize oder gar eine Kupfermunze gedacht haben sollte, wird durch die Angaben in V 152 ausgeschlossen, die mit der von Leunann angefuhrten Beschreibung im Lahtavistari übereinstimmen (maniratinam nilaiaiduryam astämsam) Man könnte daher zumachst daran denken müra her als Siegel zu fassen, und sich darauf beriifen, daß achteckiere Siegel aus Bronze tatsachheli in

<sup>(</sup>Chavannes a a 0) Ich wurde e- aber für vorschneil halten, daraus etwa zu schließen, daß in Kashgar dies Ibe Sprache geherrscht haben musse wie in Khotan da es sich hur um ein Lehnwort handelt, das auch m verschiedenen Sprachen Aufnahme finden konnte

Khotan gefunden sind Abbildungen von zweien solcher Stücke gibt Stein, Ancient Khotan, Taf L. die elimesische Herkunft steht für das eine fest und ist fur das andere höchst wahrselieinlich (Stein a a O S 103, 109, 465) Wir können indessen sieher sein, daß sich kein Zentralasiste den cintamani in der Gestalt jener Siegel vorgestellt hat. In den Fresken der Höhlen von Turkestan kommt unendlich oft ein Gebilde vor, das einem indischen Langwurfel ahnlich sieht und meist von Strahlen umgeben ist In den Zeichnungen bei Grunwedel, Altbuddhistische Kultstatten in Chinesisch Turkistan kann man sehen, wie es von Bodhisattvas, Gott heiten und Nägas auf dem Haupt oder in den Handen getragen wird (Fig. 22, 243. 642, 644a), es wird auf einer Lotusblume ruhend (Fig 165) oder im Wasser schwimmend (Fig 123) dargestellt oder dient auch einfach zur Fullung des Raumes (Fig 48, 53) Aus einer unverkennbaren Darstellung der sieben Juwelen in einer Höhle bei Qyzzl (Fig. 275) konnte Grunwedel feststellen daß dieser Langwurfel die zentralasiatische Form des cintamani ist. und sie entspricht, da sie in der Tat acht Ecken hat, auch durchaus der Beschreibung im Labtavistara Mit einem Siegel hat also der cintamans ebensowenig Ahnlichkeit wie mit einer Munze Ich glaube daher, daß wir mura candatana als ein Kompositum fassen mussen ) und daß der wunderbare Stein der 'Munzen' oder 'Geld Wunschstein' genannt wurde, weil man glaubte, er könne seinem Besitzer Geld berbeizaubern. Daß es in der Strophe selbst heißt, er regne verschiedene Kostbarkeiten (ratana) acbeint mir damit nicht im Widerspruch zu stehen")

So sicher es auch sein durfte, daß műra in der Sprache von Khotan Munze' bedeutete, so ist es doch gewiß ebenso sicher, daß das Wort, das auf das alte mudrā zuruckgelta'), ursprunglich ein Siegel bezeichnete, und es ist von Interesse, daß sich derselbe Bedeutungsübergang den wir her beobachten können, noch einmal in einer irämischen Sprache auf indischem Boden vollzogen hat Der heutige öffizielle Name der hauptsachlichsten Goldmunze Britisch Indiens, möhur, geht ebenfalls durch das Hindustani auf das persische muhr 'Siegel zurüch Ich kann nicht feststellen wann muhr zuerst in der neuen Bedeutung gebraucht worden ist Yule und Burnell Hobson Jobson, S 438f, bemerken, daß der Name zuerst mehr

<sup>1)</sup> Leumann führt in seinem Glossar Zur nordari ehen Sprache und Literatur, 5 131 auch ein Konpositum candarum muri an, über das sich da kein Beleg dafür mitgeteilt wird sehwer urteilen läßt. Ist es richtig so wäre es etwa so aufzufassen wie klamudra (siehe unten S 471).

<sup>\*)</sup> So erklirt z B auch der Jataka Kommentar den Kalanpana Regen in dem bekannten Verso na kalapaparassena titti kämest vijati. Dhp 186 Jat 258 2 als einen Regen der sieben Kostbarkeiten. Mandhät! eattaratanavassam vatsäpeti. I tan idha kalapaparassen ti vuttam.

b) Cher die Lautverhaltnisse und die Herkonft des Wortes hat Hubschmann kZ XXVVI 176 gehandelt und neuerdungs Judker 11 XXV, 273ff der die Intellung aus dem Asyrischen was mit sehem mit Recht bestruct.

volkstumlich gewesen und im allgemeinen Sinne gehraucht zu sein scheine und erst allmahlich auf die Goldmunzen eingeengt sei, die zuerst die Ghüri Könige von Ghazni um 1200 pragten – Ihre Belege aus der englischen Literatur gehen bis 1690 zuruck

Den gleichen Bedeutungsubergang hat aber auch das indische mudrā durchgemacht Die Grundbedentung des Wortes, das erst in der nachvedischen Literatur auftritt, ist Siegel, d h sowohl das Werkzeug zum Siegeln, der Siegelring, als auch der Abdruck In dieser Bedeutung findet sich das Wort auch in dem Prakrit der Kharosthi-Dokumente von Niva. wo die keilformigen versiegelten Doppeltafeln als kilamudra, kilamumdra, Lilamumira, worthch 'Keilsiegel', bezeichnet werden Rapson, Specimens, S 13, hat mit Rücksicht auf die letzte Form diese zuerst von Stein gegebene Erklarung des Wortes bezweifelt, aber, wie ich glaube, mit Unrecht Kila mumtra ist sicherlich nur ungenaue Schreihung für kilamumdra. Da in dem Dialekt Tenues zwischen Vokalen und hinter Nasal erweicht werden, so trat eine Unsicherheit in der Schreibung ein, die zu der gelegentlichen Verwendung eines t auch fur alteres d fuhrte wie in itam = sk idam, tamda = sh danda1) Was aher den Nasal betrifft, so mochte ich darauf hinweisen, daß ihn auch die modernen Volkssprachen in dem Wort kennen, ım Hındı fındet sıch mundra nehen mudra, ım Khas heißt der Ring munro. ım Sındhī mundrî2) Daß das Kompositum nicht den gewöhnlichen Regeln des Sanskrit entspricht, kann bei einem technischen Ausdruck in einer Volkssprache nicht ins Gewicht fallen

In den heutigen Volkssprachen, Hindi, Marāthī, Bengali, Kanaresisch, wird midrā nach Ausweis der Worterbucher aber auch im Sinne von Munze gebraucht, Molesworth bemerkt, daß mudra insbesondere eine Rupie be zeichne, für die der genauere Ausdruck rūpyamudrā sei, wie tämramudrā für den kupferien pāisā oder suuarnamudrā für den mohur oder payada Auch für das Sanskrit verzeichnet das PW auf Grund des Sabdakal pidruma für mudrā und mudrātā die Bedeutung 'Munze', als Beleg wird nach skar eine Stelle der Mitaksarā gegeben, die sich im Divyaprakarana unter Yājū 2, 113 findet

sauvarnīm rājatim tāmrīm āyasīm vā sušodhitām | salilena sakrd dhautām praksipet tatra mudrikām ||

und aus Vopadeva 6, 14 hanmamudrika hinzugefugt. Aus dem letzteren ergibt sich aber für die Bedeutung von mudrikä nichts, und die Stelle der Mitäksarä ist mißverstanden. Sie ist ein Zitat aus Pitämaha der eine

<sup>1)</sup> Siche Konow, SBAW 1916, S 823ff

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daher der Nasal auch in iranschen Lehnworten aus dem Indischen, bal mindrig, mindert Ring Fingerring, afgh mändra Ring Ohrring (Die Nasaherung ist jetzt sehon aus viel alterer Zeit belegt in der Mahupratyangen Dhärmin, Man Rem. I, S 54, steht mindrogand (für midrigandh))

Abart des taptamäsaudh beschreibt, bei der nicht eine Munze, sondem ein Siegelring aus einem mit heißer Butter gefullten Gefaße herauszufischen ist Daß es sich um einen Ring handelt, wird durch die Bemerkung völlig sichergestellt, daß nach Vollzug des Ordals der Zeigefinger des Beklagten auf Brandblasen hin zu untersuchen sei Seriba hat in seiner Sammlung der Iragmente des Pitamaha (V 175) die Stelle auch bereits richtig übersetzt Tatsachlich aber findet sieh mudrä in der Bedeutung 'Munze' in Mahendras Kommentar zu Hem An 3, 81 Mahendra fugt dort den für räpala gelehrten Bedeutungen sutarnädisnudragor api hinzu und zitiert als Beispiel tad api sämpratam ähara räpalam (vgl 2, 293) Um 1200 wurde also mudrä im Sinne von Munze gebraucht, und es kann meht als ausgeschlossen gelten, daß der Bedeutungsubergang unter dem Einfluß des persischen muhr erfolgte Daß er naheliegt, zeigt aber auch die Geschichte eines anderen müschen Wortes

In der vedischen Literatur, bis zu den Upanisads hinab, ist das Wort für Silber rojata Rajata hilt sieb auch in der Folgezeit, in der nach vedischen Literatur tritt aber daneben ruppa auf, das mehr und mehr der eigentliche generelle Name des Silbers wird Das PW führt als früheste Belege Stellen aus dem Epos und Manu an Lehrreich ist Mbh 5, 39 81

sutarnasya malam rūpyam rupyasyāpi malam trapu | jñeyam trapumalam sisam sisasyapi malam malam |

In der alten Zeit steht rajata in der Liste der Metalle, wie eine bekannte, in den Brahmanas öfter wiederkehrende Stelle zeigt, the Chandogya Up 4. 17 7 lautet tadyathā lavanena suvarnam samdadhyāt suvarnena rajatam raiatena trapu trapuna sisam sisena loham usw Fur Manu sind rūpya und rasata vollig identiseb 4, 230 nennt er den rupyada neben dem hiranyada, 5 112 braucht er rajata, im folgenden Verse raupya, 8, 135 steht raupya, in den beiden nachsten Versen rausta. Auch das Kautiliva wechselt zwischen rupya und rajata als Gattungsnamen S 60, 85, 241 wird von suvarnarajata gesprochen aber S 86 heißt es tutthodgatam gaudikam kāmamalam kabukam cākraialikam ca rūpyam, S 87, 89, 243 steht rupyasuiarna Im Pah ist in der kanonischen wie in der spateren Literatur rajata das gewöhnliche Wort, besonders in der festen Verbindung jataruparajata, siehe z B Digh 1, 1, 10, Cullav 12 1 Iff , Jat II, 67, 1, 92, 27 III, 207, 4, IV, 3, 7, 140, 13 Aber schon in der Lanonischen Prosa und in den Gäthäs erscheint daneben auch rūpiya, z B Samyuttan I, S 104 wo die Zahne des Ele fanten des Mara mit reinem Silber - suddham rüpiyam - verglichen werden, Jat 449 3, 454, 4 sovannamayam manimayam lohamayam atha rūpiyamayam1) Ebenso wechseln im Mahāvastu rajata und rupija pra bhūtajataru parajato pakaranā II, 168, 12, suvarnamayāns rupyamayāns II, 420, 15, suvarnarūpyamayani II, 468 I5

<sup>1)</sup> Kaccayana 8 29 führt neb nemander rüp jama jam un I rajatama jarı auf

Es ist fur die Zeitbestimmung Paninis nicht unwichtig1), daß er in diesem Tall auf seiten des Veda steht Er lehrt in 5, 2, 120 die Bildung von rupus und hatte hier sicherlich die Bedeutung 'Silber' angegeben, wenn sie ihm bekannt gewesen ware. Statt dessen sagt er rūpād āhataprasamsayor yap 'an rūpa tritt ya in der Bedenting "gepragt") oder wenn em Lob gemeint ist' Als Beispiele gibt die Kāsikā āhatam rūpam asya rūpyo dīnārah | rūpyah kedārah | rūpyam kārsūpanam | prasastam rūpyam asyāsti rūpyah purusah und bemerkt weiter zur Erklarung nighātikātā danādinā dīnārādisu rūpam yad utpadyate tad āhatam ity ucyate wenn durch Schlagen mit einem Hammer usw auf den dinaras usw ein Bild entstellt, so heißt das ahata'. In dem von Panini gelehrten Sinne findet sich das Wort auch im Pratimoksa Nissag 18-20 lauten im Pali yo pana bhillhu mtarumaranatam ugganhenya tā ugganhāpeyya vā upanikkhittam iā sādiyeyya nissaggiyam pācittiyam, yo pana bhikkhu nānappalārakam rūpiyasami ohāram samāpajjeyya n p, yo pana bhikkhu nānappa kārakam kayankkayam samāpajjeyya n p Im Prātimoksa der Mūlasarvästivädins heißen die entsprechenden Titel nach Mahävyutpatti 200 nitarūparanatas paršanam, rūpikavyavahārah, krayavikrayah, rūpika ist hier naturlich nur falsche Sanskritisierung von rūpiya anstatt rūpiya. In dem aus Turkestan stammenden Text des Pratimoksa der Sarvastivadins3) lauten die Regeln yah punar bhilsuh siahastam rupyam udgrhnīyād tā udarāhaved tā nīksīptam tā sādhaven nīksaraikā pātavantikā, vah punar bhilsur nanaprakaram rapyayyayaharam samapadyeta n p, yah punar bhilsur nanapralaram krayavikrayam samapadyeta n p Das rūpijani in Regel 18 scheint hier aber erst spater an die Stelle eines alteren jätarüpa

<sup>1)</sup> Es ist hier naturlich nicht der Ort, naher auf diese Frage einzugehen da aber bis in die neueste Zeit hinem immer wieder die Behauptung Webers wiederbolt wird, daß Panini in die Zeit nach 300 v Chr zu setzen sei, weil er in 4 1, 49 yarana erwahnt und die Bildung des erst von Katyayana - oh mit Becht oder Unrecht, sei dahmgestellt - auf die Schrift bezogenen yavanans lehre, so mag es gestattet sein, nochmals darauf hinzuweisen, wie es schon Ludwig, Sb Bohm Ges Wiss Cl f Philos Gesch u Philol 1893, Nr 9, S 7, getan hat, daß die von Weber begebrachte Tatsache nicht die geringste Beweiskraft besitzt Wenn die Inder, erst als Alexander der Große in ihrem eigenen Lande erschien, Kunde von den Griechen erhalten hatten, hatten sie sie ganz gewiß nicht als Ionier', sondern mit einem Namen bezeichnet. der auf "Ellinies oder Maxedoies zuruckgehen wurde, die Soldaten Alexanders haben sich doch sieherlich nicht Ionier genannt. Der Name Yavana muß lange vor Alexander zu den Indern gelangt sein, entweder über Persien oder durch die Semiten, und selbst wenn die Beziehung von garanant auf die Schrift richtig sein sollte, sehe ich nicht cm. was die Annahme verbieten konnte, daß die Inder die griechische Schrift vor 300 v Chr kennen lernten Ich bemerke noch, daß die Schlusse, die sich aus rüpya bei Panim ziehen lassen durchaus zu den Resultaten stimmen, zu denen Liebich bei seinen Untersuchungen geführt ist (Panini, besonders S 50)

<sup>\*)</sup> ahan ist der typische Ausdruck vom Schlagen oder Pragen der Munzen, vgl R\u00e4jat 3, 103 (PW)

<sup>\*)</sup> Finot, JA Sér AI, T 2, S 498

rajatam getreten zu sein, die tibetische Ühersetzung<sup>1</sup>) hat statt rüpyam yser dan dnul, und ebenso hest die ehineaische Übersetzung des Kumära pīva²) dafur 'Gold oder Silber' In Regel 19 hat der tibetische Übersetzer dagegen rūpyavyatāhara gelesen, da er es durch muon thsan can qui's) smod pa wiedergibt, wahrend Kumarajiva auch hier von 'Silber oder Gold spricht In der chinesischen Übersetzung des Prätimoksa der Dharma guptas ist nach Beal, Catena, S 219, in Regel 18 von gold, silver or even (copper) cont, in Regel 19 von 'purchase or sale of different precious substances (lewels)' die Rede Die Übereinstummung des Palı Textes mit dem der Mülasarvästıvädins und dem der Sarvastivadins in der tihetischen Version laßt kaum einen Zweisel darüber, daß in der altesten Fassung Regel 18 die Annahme von jälarüparajata, Regel 19 rüpnya Geschafte verbot Rhys Davids und Oldenberg übersetzen rüpnyasamtohära durch 'transactions in which silver is used' Allein wenn rupiya in der Bedeutung Silher auch schon im Pali-Kanon begegnet und im Sanskrit spater beliebig mit rajata wechselt, so ist hier die Einschrankung auf Silher doch sicherheh meht am Platz. Wir konnen rupiya hier meines Erachtens nur in dem Sinne, wie Panini es braucht, von gepragten Munzen 4) verstehen und mussen Sinne, wie failmt es brauent, von geprageen minten) verstenen und mussen rupyasamodara durch "Geldgeschafte" wedergehen Dahei ist sicherlich an das Ausleihen von Geld auf Zinsen, Geldwechsel und ahnliches zu denken wahrend sich krayaukraya auf den Handel mit Waren hezielit Jatarüparajata war aber ursprunglich wahrscheinlich wurklich das, was der Name hesagt, Gold und Silber, die Regel hatte also den Zweck, die Annahme größerer Geschenke in gemunztem oder ungemunztem Gold und Silber zu verhieten wahrend unbedeutende Geldsummen zu nehmen erlauht war Die Monche von Vesali machten sich daher im Grund gar keines Verstoßes gegen die Regel schuldig, wenn sie von den Leuten Geld im Wert eines kahāpana und darunter erbettelten (Cullav 12, 1, 1 detharuso samghassa kahāpanam pi addham pi pādam pi masakarāpam pi) Erst nachtraglich scheinen die Vibliajyavadins ebenso wie andere Schulen, wenigstens im Prinzip, strengere Grundsatze vertreten zu haben und diese kommen in dem alten Pali Kommentar zu den Regeln zum Ausdruck Hier (Suttav I, 238ff) wird zunachst jatarūpam in 18 durch das seltsame satthuranno erklart, rajatam soll die kursierende Munze sein, ein kahapana, ein mäsaka aus Eisen, Holz oder Lack (jätarupam näma satthuranno i uccati rajatam nāma kahapano lohamāsaka dārumāsako jatumasako ye vohāram gacchanti) In 19 wird dann rupiyam nut genau denselben Worten erklart wie vorher jatarūparajatam, aus dem nānappakārakam des Textes aber

<sup>1)</sup> Hith Die tibetische Version der Vaihargikaprayaseittikadharmas, S 12

<sup>3)</sup> Wörtlich 'mit deutlichen Zeichen (them für mit san) verschen Der Ausdruck findet sich noch einmal im Bluksunppatim (Huth, 5-16)

<sup>4)</sup> So richtig schon Kern Buddhismus II, 5 113 Huth a a O S 13

weiter gefolgert, daß hier auch unbearbeitetes oder zu Kopf-, Hals-, Hand-, Inß- oder Huftenschmuck verarbeitetes Metall gemeint sei. Das alles zeigt zur Genuge, daß dem Verfasser garnicht daran hiegt, eine eigentliche philologische Erklarung zu geben, sein Streben geht vielmehr dahm, den Textworten einen Sinn unterzulegen, der mit der Lehre seiner Schule übereinstimmt. Daß rūpya in der Tat die Munze ist, wird durch das Nidäna zu 18 im Suttav bestutigt. Da wird erzahlt, wie ein Mönch von einen Laien einen Lahöpana annammt. Da dieses kahūpana den Wert der ihm zugedachten Fleisehration reprüsentiert, können wir sieher sein, daß der Erzahler dabei an die gewöhnliche Kupferminze dachte. Im weiteren Verlauf der Erzahlung wird aber dieser kahūpana siets als rūpya beziehnet. Danneh kann auch der rūpijacchaddala, der nach dem Kommentar zu N. 15 und 19 angestellt wird, um widerrechtlich empfangenes Geld zu beseitigen, nur ein Munz' oder 'Geldverwerfer' sein, nicht ein 'bullonremover', wie Rhys Davids und Oldenberg übersetzen. Naturlich haben wir uns das rūpya dieser Zeit nicht in der Form der spiteren Munzen vorzustellen, es handelt sich lier selbstverstandlich um die sogenannten gepunzten ('punch marked') Munzen, über deren Form und Besehaffenheit man sich bei Rapson, Indian Cons, S. 21 unterrielten kann.

Dio Feststellung, daß rānya bei Pānmi repragt' und im Prātimoksa 'Minnze, Geld' bedeutet, ist nicht ohne Wert für die indische Munzgeschichto Rānya 'Silber' muß auf der Substantivierung des Adjektives ränya bernhen Nun liat Rhys Davids On the Ancient Coins and Measures of Ceylon, S. 7, allerdings angenommen, daß der Name des Silbers auf rānya in der Bedeutung 'schön' zuruckgehe, gerade so wie suiarna 'Gold' eigentheh das 'schönfarbige' sei Ich halte es für sehr wohl möglich, daß suiarna 'Gold' erst durch Vollsetymologie aus suarna, szarna 'glanzend' oder 'lummlisch' entstanden ist'), dafür spricht, daß einmal, Tait Br. 3, 12, d. 6, der Udätta noch auf der ersten Silbs wad im spiterea Sanskrit sehr haufig siarna neben suiarna erschient Allein die Umdeutung muß in sehr früher Zeit erfolgt sein, wie aus der gewöhnlichen Akzentuation des Wortes im AV und in den Brähmanis hervorgeht. Für die ursprunghehe Bedeutung von räpya hat das aber weing Gewicht. Man kann gerade um gekehrt gegen Rhys Davids geltend machen, daß spater durarna 'seblecht farbig' ein Name des Silbers ist und diß schon Taitt. Br. 2, 2, 4, 5 dem suwariam hiranyam ein durarnam hiranyam gegenubergestellt wird, worunter nach Sayanas durchaus annehmbarer Erklarung Silber Blei, Kupfer uns zu verstehen ist. Praktisch kann, meine ierh, kaum ein Zeichel be stehen, daß räpya 'Silber' eigenthich 'das Gepragte' ist. Das aber zwingt zu der Annabme, daß bereits geraume Zeit vor der Abfassung des Pali-Kanons, des Epos, Manus und des Kanthiya, also soweit sich ein absolutes

<sup>1)</sup> So schon Uhlenbeck, Etym Worterb Über die Beziehungen zwischen Gold und Himmel habe ich an anderem Orte gehandelt

Datum angeben laßt, sehon im funften Jahrhundert v. Chr. Silbermanzen in Indien weit verbreitet waren Nur so laßt es sich erklaren, wie rüpya in dieser Zeit zu einem generellen Namen des Silbers werden konnte. Die ausschließliche Verwendung des Wortes rūpna fur das Silber laßt sogar noch weiter schließen, daß man zunachst nur Silberstucke abzustempeln pflegte und erst spater auch gepunzte Munzen aus anderen Metallen herstellte Die zahlreichen Funde in allen Teilen Indiens von gepunzten Silbermunzen, die nach Rapson bis ins vierte Jahrhundert v Chr zuruckgehen, stehen mit diesem Ergebnis durchaus im Einklang. Es ist mir unter diesen Umstanden nicht recht verstandlich, wie Mrs Rhys Davids. JRAS 1901. S 877 behaupten kann it was not till towards the Christian era that silver became widely current, was sich bei T W Rhys Davids. Buddhist India, S 100, zn dem lapidaren Satz verdichtet no silver coins were used Mrs Rhys Davids' emziges Argument ist, daß die Schriften des buddhistischen Kanons das Silber seltener erwahnen als Gold und andere Metalle Aber selbst wenn in ienen Schriften von Silber noch weniger die Rede sein sollte, als es tatsachlich der Fall ist, wurde das zum mindasten den Funden gegenuber nichts beweisen. Nirgends ist die 180herenda Betrachtung einer einzelnen Literaturgattung unangebrachter als da, wo es sich um Realien handelt

In der auf Pänını und das Pratımoksa folgenden Zeit scheint rupya in der Bedeutung 'gepragt' oder 'Munze' nicht haufig vorzukommen Die Lexikographen futhen es allerdings im Sinne von gemunztem Metall auf (Am 2, 9, 91 Van 129, 147, Hem Abh 1046, An 2, 370), wohei die Be dautung zum Teil auf gemunztes Gold und Silber eingeschrankt wird (Sasv 133, Visvak 1348, Mankha 605, Med y 52), sie konnten aher direkt von Panini abhangig sein In der Lateratur vermag ich rüpya als 'Munze' nur kämasütra S 33 nachzuweisen, wo rüpyaradnaparilksa als eine Fertigenter erwahnt wird'! Vahendra zitiert fermer zu Hem An 2 370 einen Halbvers manirupyädiniyäänam tadvidam nanumanikam Als Bezeichnung einer speziellein Munze lebt aber das alte rüpya noch heute in dem Namen der Einheit des angloindischem Minzsystems der Ripue Formeil geht hind rupayā, rupayā, rupayā, Plur gewöhnlich rupa'e das in den verschiedenen Dialekten noch zahlreiche Nebenformen aufweist, jedenfalls auf ruppaka zuruck. Jen Name laßt sich bis ins 16 Jahrhundert zuruck.

<sup>1)</sup> Handsehriftheite Lesart ist allerdings autermerup provided, aber Anfolhara las wie oben da er erklatt ruppun åhatefrargem dindridt Das FW verzeichnet wetter ruppudhjake "Muzmester", Am 2, 8 7, Hern Abi 723 bhaurakah kana kâdd yako rüppudhjakea tu maişiklah Hier lallt die Gegenüberstellung von kanaka und ruppa eher darunt schließen daß ruppa Silbar bedeutet.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In der Bedeutung Säber findet sich ruppaya Jacobi, Au g Erz in Mähl rashtri 64 17 (katt as eucannan kuthar ruppayam kattl as main motit a parell im mahaggham bhar dam). Ps hegt gar kein Grund vor, ruppayam in r mit J J M yer, Hindu Tales n 217, you ruhma hirzuleiten.

verfolgen, er soll zuerst fur die Silbermunze gebraucht worden sein, die Sher Shäh 1742 nich der Norm pragen ließ, die sehon die mohammedamschen Herrscher Delhis im 13 und 14 Jahrhundert angewandt hatten 1) Nun ist es gewiß nicht immögheh, daß räpya über dio Bedoutung 'Silber' lunuber wieder zur Bezeichnung der Munzo geworden ist Daß sich aus 'Silber' der Begriff 'Minze', 'Geld' oder der Name einer bestimmten Geldart entwickeln kann, zeigt nicht nur gr öpyteio, lat argentum, sondern auch tib dnul (mul), Silber, das heute auch die Rippe bezeichnet Tur wahrscheinlich möchte ich es aber doch lialten, daß rupayā auch in der Bedeutung direkt an räpya, Minze, anknipft, und daß uns somit der Name der Rupie bezeigt, daß die ursprunghehe Bedeutung von räpya niemals ganz verloren gegangen ist

Die Angabe Pämnis ist für uns weiter auch deshalb wichtig, weil wir aus ihr schließen können, daß man als rum das Bild oder die Marken be zeiehnete, mit der man die Münzen zu versehen pflegte Genau in diesein Sinne gebraucht Buddhaghosa das Wort bei der Erklarung der vorhm er walinten Holz und Lackmunzen därumäsakoti | säradärunä vä telupesikäya rū aniamaso tālapannena pr rūpam chinditrā kalamāsako | jatumāsako ti | lākhāya tā ningāsena tā rūpam samuthāpetrā katamāsako. Daß sich rūpa m dieser Bedeutung wenigstens vorlaufig nicht öfter belegen laßt, hegt in der Natur der Sache, von solchen technischen Dingen pflegt in der Lite ratur meht oft die Rede zu sein. Aber offenbar ganz ahnlich wie im Ira niseben das Wort fur Siegel zu dem Wort fur Munze geworden ist ist auch rāpa, das Pragebild, der Name fur Munze und weiter einer bestimmten Munze geworden Die Leukographen lehren fur rüpz die Bedeutung nänala, Šāśv 82, Hem An 2, 293, Trik 8312) Visvak 1187 Medini p 93) Hem An 2 38 und Med g 15 geben bhaga die Bedeutung rupardhaka 'ein halbes rūpa' Das Kautiliya erwalint wiederholt den rūpadarsaka (S 58 rapadarsakarıs'adaham hiranyam pratigriniyat, 69 84 243) Patah jalı fuhrt zu Pān 1, 4, 52 als Beispiel die Satze an pasyatı rupatarkah kārsāpanam | daršayatı rūpatarkam kārsāpanam Der rūpadaršaka oder rūpatarka ist offenbar derselbe Beamte, der Yājā 2 241 nānakapariksa heißt, also ein Munzwardem Das Kautiliya braucht fur 'Munze' uberall rūpa (84, 91f, usw), die gefalschte Munze ist kularūpa (244, ZDMG LXVII, 82) der Falschmunzer kutarupakāraka (210) Eine falsche Munze ist offenbar auch das rajaviruddham rūpam, von dem Ksemendra Kalavilāsa 9 56, spricht4), 9 67 nennt er sie kutarupa Spater erscheint gewöhnlich

<sup>1)</sup> Yule Burnell Hobson Jobson p 585

<sup>2)</sup> manakesv ist wie im PW bemerkt wird Verderbnis für nanakesv

<sup>3)</sup> Die Drucke haben nalole namge Verderbnisse für nanale

<sup>4)</sup> Der Herausgeber erklärt es richtig als rijaliyatankasalöto nyasihale sia pradaa nirmitam rajatamudradi. R. Schmidt. ZDMG L.XXI, 36 erklärt es als. Prage stempel.

rūpaka, und zwar meist als Bezeichnung einer bestimmten Munze Tan trakhy 157, 5 glaubt der Vater des Somasarman in seinem Topf Mehl für 20 rupakas zu haben, in den spateren Versionen werden daraus 100 rupakas (Pañe V, Buller 68, 8, Purnahl 276, 6) Praptavy amartha kauft das Buch mit dem köstlichen Spruch fur 100 rupalas (Pancat II, Buhler 22, 19ff, Pürnabh 147, 8ff) Āryabhata gebraucht 2, 30 rūpaka, wie es scheint, als Namen der Munzeinheit') Varahamilira schatzt Brhats 81, 12, 13, 16 den Wert von Perlen nach rūpakas, das Wort steht hier, wie der Zusammenhang zeigt, im Sinne des vorher (V 9) gebrauchten Lärsanana Zur Erklarung des Pan 5, 1, 48 gehrauchten Ausdruckes ardha beinerkt die Kasikā ardhasabdo rūpakārdhasya rudhih2) Spater wird auch von Gold rūpalas gesprochen Kathās 78, 11ff wird von einem Brahmanen erzahlt, der als Lohn fur seine Dienste taglich 500 dinaras forderte Diese werden V 13 starnarupaka genannt Rajat 6, 45ff be richtet von einem Brahmanen, der in der Fremde 100 suvarnarüpakas ver dient hatte. Wir konnen also rupa im Sanskrit in der Bedeutung Munze bis in den Anfang des 3 Jahrhunderts v Chr zuruckverfolgen Etwa in dieselhe Zeit führt uns eme Stelle des Jama Kanons Sütrakriängas 2. 2. 62 wird tadelnd von Leuten gesprochen, die sich micht des Kaufes und Verkaufes und der Geschafte mit masas halhen masas und rupalas enthalten (savrao kayankkaya mās-addhamasa ruvaga-samvanahārāo appadi บารลบล าลีบลกับล็อ)3)

Die Tatsache daß rūpaka als Bezeichnung einer Munze in so fruher Zeit erscheint, legt die Frage nahe, ob micht damit das rüpz identisch sei, das sich in vorchristlicher Zeit im Pali und Prakrit als Name einer Kunst findet Im Aupapatikasutra \$ 107 werden die 72 Kalas aufgezahlt die der vornehme Knabe Dadhapainna von einem Lehrer der Fertigkeiten (Lalauarua) erlernt An der Spitze stehen hier leha ganina rung Ahnliche Lasten finden sich im Jama Kanon noch öfter Samavava § 72 (Weber, Ind Stud XVI, 282f, Verzeichmis der Berliner Sk. und Pr. Handschriften II, 409f ). Jāātadharmakatha 1, 119 (Steinthal, Specimen, p 29), Rajapraśni (Calcutta 1913), S 290 Sie stimmen nicht ganz genau überein, die drei ersten Glieder sind aber in allen dieselben Leha, ganiya und ruia gehörten also sicherlich zu den wichtigsten Unterrichtsgegenstanden und damit stimmt das Zeugnis der bekannten Inselirift des Königs Kharavela von Kalınga in der Hathigumphā Höhle überein Nachdem dort zunachst ge schildert ist, wie der König funfzehn Jahre lang Kinderspiele getrieben, fuhrt der Text fort tato lekharupagananāravahāravidhivisaradena savavi

<sup>1)</sup> Nach dem Beispiel das Paramadiśnara zu der Regel gibt wurde eine Kuh 20 rupakas wert sein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Andere Ik lege bieten Mit zu Yaju 2 6 Yaş zu Kamas 209 Mal endra zu Hem An 2 293 3 81

<sup>1)</sup> Man beachte die Übereinstimmung im Ausdruck in t Nos 19, 20

järadätena nava vasäni yorarajam pasäsitam 'dann verwaltete er, des Schreibens, des räpu, des Reelmens und der Rechtsvorschriften kundig und in allen Wissenschaften nusgezeielnet, neun Jahre lang das Aint des Kronprinzen' Schon Buhler. On the Origin of the Ind Brahma Alphabet, S 13, hat im Zusammenhang mit dieser Stelle auf eine Geschichte im Pali Vinayapitaka hingewiesen, die ebenfalls jene drei Kunste erwahnt Mahāv 1, 49, if (= Suttav II, 128f) wird erzahlt, wie die Eltern des Knaben Upäh überlegen, wie sie ihrem Sohn ein sergenfreies Leben nach ihrem Tode sichern können Sieverfallen zunachst darauf, ihn das Schreiben lernen zu lassen, verwerfen aber den Gedanken, da ihm die Finger schmerzen könnten (sace lho Upāl: lelham sillhissat: anguliyo dullhā bharissanti) Auch den zweiten Gedanken, ihn das Reehnen lernen zu lassen, lassen sie wieder fallen, da es seiner Brust sehaden könnte (sace kho Upūli gananam sikkhissati urassa dukkho bharissati) Zur Erklarung bemerkt Buddhaghosa, wer das Reclinen lerne, musse viel denken, daher wurde seine Brust krank werden Allein diese Erklarung ist kaum richtig Die Befurchtungen der Eltern gehen sieherlich auf das laute Schreien, das noch heute beim Rechen unterricht in den indischen Dorfschulen ublich ist 1) Zum dritten verfallen die Eltern darauf, den Upali das rupa lernen zu lassen, aber auch das verwerfen sie wieder, weil ihm die Augen sehmerzen wurden (sace kho Upāls rüpam sıkklıssotı akklını dukklı bharıssantı), und so lassen sie ihn denn in den Orden treten, we er ein behaghebes Leben führen kann

Die Inder der spateren Zeit haben offenbar seibst nicht mehr gewußt, was unter rüpa als Namen einer kolü zu verstehen sei. Es ist jodenfalls bedenklich, daß die drei Kommentatoren, die wir zu Rate zichen können, drei verschiedeno Erklirungen geben. Amrtacandra (zu Aup. S. 302) um schreibt das Wort durch rüpaparärartakolü 'die Kunst der Vertauschung von rüpas'. Er denkt also wahrscheinlich an die Kunst der bahurupis, die hiren Namen davon fuhren, daß sie unter immer wechselnden Verklei dungen auftreten? Daß das ganzlich verfehlt ist braucht kaum gesagt zu werden. Abhayadeva (zu Sam.) erklart rütam durch lepyasiläsurar namanivastraciträdisu rüpanirmänam. Auch das klingt weing glaubhaft Allerdings wird rüpa, wie die Stellung hinter eitra zeigt, im Sinne von Bild hauerei. Lalitav 156, 14 unter den Kunsten angeführt in denen sich der Bodhisattva bervortut. Allein das Herstellen von Figuren auf bossierten Dingen, Stein, Gold, Edelsteinen, Zeug, Bildern usw oder gar Bildhauerei wird doob kaum einen Teil des gewöhnlichen Schnlunterrichtes gebildet

<sup>1)</sup> Ich verweise z B auf die Schilderung, die Vonner Williams, Brahmanism and Hinduwen, S 458, von einer Dorf chule im Bengalen gibt presided oer by a nearly naked pedagogue who, on my approach, made his pupils show off their know ledge of arithmetic before me by shouting out their multiplication table with deafening screams?

<sup>2)</sup> Pi chel, SBAW 1906, S 489

haben Abhayadeva scheint seine Erklarung einfach mit Rucksicht auf die Grundbedeutung von räps zurechtgemacht zu haben, ahnlich wie d'Alwis<sup>1</sup>), der räps in der Stelle des Mahäv durch 'drawing' übersetzt Mehr Vertrauen scheint auf den ersten Bliek Buddhaghosa zu verdienen, der die Schadigung der Augen durch das rūpa mit der Bemerkung begründet, wer das rūpasutta lerne, musse viele kahāpanas drehen und heschauen Pischel, SBAW 1906, S 491, hat bei seiner Behandlung der Stelle aus dem Mahāvagga diese Erklarung nicht weiter berucksichtigt Er hat aus anderen Stellen, auf die wir noch zuruckkommen werden, für rüng die Bedeutung 'Abschrift, Kopie' erschlossen, und so soll nach ihm rüpa auch hier 'Kopieren, Abschreiben, Beruf des Kopisten' sein Daß man von dem Beruf eines Handsehriftenschreibers wohl behaupten könnte, daß er die Augen angreufe, ist gewiß richtig Trotzdem ist Pischels Auffassung sicher falsch, weil sie nur fur diese Stelle passen wurde, nicht aber fur das rüpa in der Inschrift und in den Lasten des Jama Kanons Es ist undenkbar. daß sich Kharavela als Knabe mit dem Abschreiben von Handschriften befaßt haben sollte, und ich halte es für ebenso ausgeschlossen, daß diese Tatigkeit ein Unterrichtsfach in der Schule gewesen sein sollte. Die übrigen europaischen Erklarungen knupfen an Buddhaghosa an Blys Davids und Oldenberg haben rupa durch 'money changing' wiedergegeben Buhler hielt diesen Ausdruck für zu eng, es sei nicht wahrscheinlich, daß sich ein königlicher Prinz, wie Kharavela, auf den Beruf eines Bankiers vorbereiten werde Er meinte, rupa 'forms' bezöge aich eher auf die einfache ange wandte Arithmetik, die heute ein Unterrichtsfach der einheimischen Schulen Indiens bildet Die Kinder lernen, wievzele Dams, Koris, Päisäs, Paulas usw auf die Rupie gehen, Zins und Lohnhorechnung und die An fange der Feldmeßkunst Dabei scheint aber Buhler die Bemerkung über die Schadlichkeit des rupa für die Augen vollig vergessen zu hahen, ich sehe wenigstens nicht ein, mwiefern eine solche angewandte Arithmetik die Augen verderben konnte Ebensowenig verstehe ich ubrigens, warum man diesen Zweig des Unterrichtes als Formen' bezeichnet haben sollte Andererseits ware es wohl denkbar, daß man eine gewisse Kenntnis der Pragung, des Gewichtes, der Wertverhaltnisse verschiedener Munzen zu emander usw als wichtig genug fur das praktische Leben angesehen haben sollte, um es zu einem Gegenstand des Elementarunterriehtes zu machen. an eine Ausbildung für den Beruf eines Geldwechslers braucht man dabei garnieht zu denken Rūpa wurde dann wie in den oben angefuhrten Stellen, als 'Munze' zu fassen sein und hier speziell nach einem Gebrauch, für den Franke, ZDMG XLIV, S 481ff Beispiele gesammelt hat, für rupasulta oder rüparija 'Minzkunde' stehen So hat Buddhaghosas Erklarung manches wie her lekka, ganana, räpa nebenemander stehen, so im Kaut, S 69, der

<sup>1)</sup> Introduction to Kachchavana s Grammar S 101

Abschntzer, der Schreiber und der Münzwurden nebeneinander genannt werden (lasmäd asyädhyaksäh samkhyäyakalekhakaräpadarśakani igrähakoltaräähyakasakhäh karmäni kuryuth) Allem die Übereinstimmung be ruht doch wohl nur nuf einem Zifall da es sieh uni ganz versehiedene Dinge, hier imi Unterriehtstacher, dort imi konighehe Beainte handelt, und nindere Erwagungen führen zu einem völlig nbweiehenden Ergebnis

In der Mahavyntpatti 217 begunt die Liste der kalas lipih | mudrah | samkhyā | gananā Linhtas 156, 9ff werden die kalās aufgezuhlt, in denen sich der Bodhisatten auszeichnete, auch hier stehen lim, mudra, ganana samkhya nn der Spitze. Im Mahavastu wird mudra wiederholt unter den Gegenstanden genannt, in denen Prinzen oder nadere vornehme Knaben unterrichtet werden 2, 423, 14 eram dani so kumarah samvardhiyamano yam külam saptararsah astararso ta samertto tatah sekhiyati lekhayam pi lipiyam pi samkhyäväm pi gananäyäm pi onvaräväm pi ahäranäyäm pi usw , 2, 434, 9 eram dant te kumara errardhamana yam kalam tijnaprapta saptavarsā vā astavarsā vī tato šekhīyant; lekhāyam pi lipiyam pi samkhyā yam pı gananayam pı mudrayam pı dharanıyam pı usu 3, 184 6 te danı yatra küle virrddha rijnaprüpta samjata tato lipiyam pi sekhiyanti lekhüsil pagananām dhāranamudrām1). Ebenso findet sieh mudrā in der stereo typen Listo der Unterrichtsgegenstande im Divvavadana (3-17, 26-11. 58,16, 99,29) [sa] yadā mahān samırttas tadā lipyām upanyastah samkhyā uam gananauam mudrayam uddhare nyase nik sepe usw. In ahnlichen Listen findet sich mudda auch im Pah?) Milindap 59 yatha maharaja muddagananüsankhālekhāssppatthūnesu ādskanımskassa dandhūyanā bhavats, Milindap 178 wo die Fneher aufgezahlt werden die ein Purst beherrschen muß yathā mahurāja mahuyā rājaputtunam hatthrassarathadhanutharulekha muddasıkkha khattamantasutımutıyuddhayuyyhapanakırıya karanıya, Mı hindap 3 wo von König Milinda geruhmt wird bahans cassa satthans ungahılun seyyallıdam sutı sanımutı sankhyā yogā nıtı vısesılä ganıka gandhabba tılıccha cötubbedä puränü ıtıhäsü jotısü müyü hetu mantanü yuddhā chandasā muddā racanena ekunarisati Milindan 78f endlich wird mudda unter den 16 Dingen genannt die dazu dienen die Erinnerung zu wecken muddato pi sati uppayjati und zur Erlauterung wird bemerkt katham muddāto sats uppayjats | lipnyā sikkhitattā jūnāti smassa akkharassa anantaram smam akkharam katabban ti esam muddāto sati uppayjats. Daß mudda hier dasselbe oder doch etwas ganz ahnliches wie in den vorher angeführten Stellen bedeuten muß wird dadurch wahrscheinhelt daß in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Text ist zum Teil ganz unsicher Lell a
ßilpa ist kaum richtig Die Hand schriften lesen lipiyam yam sekhiyanti vilsipa
ßagananam (B) lipiyam yam sekhi yamti vilsipa
ßagananam (M)

<sup>2)</sup> Die Stellen aus dem Pali sind bereits gesummelt von Franke in seinem Auf satz Mudra – Schrift (oder Lesekunst.)? ZDMG XLVI 731ff und von Rhys Davids

unmittelbarem Anschluß gaṇanā und dhāraṇā genannt werden: gaṇanāya silkhitattā gaņakā bahum pi gaņenti | eram gaņanāto sati uppajjati ... dharanaya sikkhitatta dharanaka bahum pi dharenti | evam dharanata sati uppajjati. Im Pali-Kanon wird mudda wiederholt als eine Kunst bezeichnet, durch die man sich den Lebensunterhalt verdient. Brahmajālas, 1, 25 (= Sāmaiŭiaphalas, 60; Tevijias,) werden nach Prophezeiungen aller Art muddā gaņanā samkhānam kāteyyam lokāyatam fur Sramanas und Brahmanen verwerfliche Wissenschaften (hiracchanarijja) genannt, Majihiman. I, 85 hilden mudda, ganana, samkhanam den Anfang einer Reihe von Kunsten (sippa), denen sich Leute aus guter Familie zuwenden, und damit stimmt der Kommentar zu Pāc. 2 (Vin. IV, 7), wo muddā, gananā, lekhā als ukkultham sippam dem hinam sippam, das das Gewerbe der Rohrslechter, Topfer usw. umfaßt, gegenubergestellt werden Wer die mudda ausnbt, heißt ein muddika Sāmaññapbalas. 14 werden die muddikas neben den ganakas in einer Liste von Berufen aufgezahlt. Der eben erwahnte Kommentar (Vin IV, 8) nennt nebeneinander den muddila, den ganala und den lelhala. Anstatt des letzteren erscheint der Ahschatzer großer Massen Samyuttan. 44, 1, 13f. (IV, 376), wo die Frage gestellt wird, ob ein ganala oder ein muddika oder ein sankhayaka imstande sei, den Sand in der Ganga zu zahlen oder das Wasser im Ozean zu messen.

Wie man aus dieser Zusammenstellung ersieht, findet sich mudra am haufigsten in der Verbindung mit lipi, lelha, dem Schreiben, samlhya, dem Abschatzen großer Mengen, gangna, dem Zahlen oder Rechnen; bisweilen wird das eine oder andere Ghed der Reihe fortgelassen, bisweilen auch noch eins wie dharana. Auswendiglernen, usw. hinzugefügt. Andererseits haben wir oben die feste Verbindung lekha, ganana, rupa kennengelernt. Nur im Lalitav, findet sich rupa in derselben Liste wie mudra, doch bat rapa dort, wie schon bemerkt, eine Bedeutung, die fur die Verbindung lekhā, ganana, rūpa nicht in Betracht kommt. Das laßt darauf schließen, daß mudrā und rūpa in der Verbindung mit lekhā und ganana nur verschiedene Ausdrucke fur ein und dieselbe Sache sind. Nun haben wir gesehen, daß sich für rüpa in dieser Verbindung die Möglichkeit der Erklarung durch Munzen, Munzkunde bietet, und da auch mudra später Munze bedeutet, so liegt es zunachst nahe, mudra auch da, wo es als Name emer Fertigkeit erscheint, als Munzkunde zu deuten. Der muddika, der den Sand der Ganea zu zahlen versucht, wurde sieh, als Munzkundiger oder Geldwechsler aufgefaßt, damit wohl vereinigen lassen, unmöglich gemacht aber wird sie durch das, was Mil 79 uber die mudda bemerkt wird1). 'weil man die Schrift gelernt hat, weiß man: ,unmittelbar auf dieses allhara ist jenes allhara zu machen'. So entsteht die Erinnerung

<sup>))</sup> Ich habe das Gewicht dieser Stelle anfänglich unterschätzt. In der Inhaltsangabe, SBAW-1918, S 1247, ist daher anstatt 'im Pali und im Sanskrit 'im Sanskrit und in den nulssehen Volkspruchen,' zu lesen.

aus der mudda. Aus dieser Stelle konnte man eher schließen, daß mudra dasselbe wie lim, also Schreiben, sei, aber warum wird dann in den Listen das Schreiben immer noch besonders neben mudra genannt1) und was sollte ein des Schreibens Kundiger mit dem Zahlen des Gangessandes zu tun haben 'Nach Franko, ZDMG XLVI, S 731ff soll mudrā ursprungheh 'Schrift' sein, woraus sich dann die Bedeutung 'Leschunst' entwickelt habe Es ist richtig, daß nach unserem Gefühl in der Liste der Unterrichtsgegenstande neben dem Schreiben und Rechnen das Lesen meht fehlen darf Allein es ist zu bedenken, daß sieh das Bedurfnis nach einer strengen Scheidung zwischen Lesen und Schreiben im Unterricht doch erst geltend macht, wenn sich eine Kursivschrift entwickelt hat oder neben der Druckschrift eine Schreibschrift besteht. Solange das nicht der Fall ist, ist es ganz naturheh, daß 'Schriftkunde' beides bezeichnet, wer die 'Sebrift' gelernt hat, kann ebensowohl schreiben wie lesen. Auch die Griechen haben beides als Unterrichtsgegenstand unter dem Namen τα γραμματα zusammengefaßt Mit allgemeinen Erwagungen ist hier kaum weiterzukommen Ich bezweifle aber auch, daß allharam lätabbam bedeuten könnte 'die Silbe ist auszusprochen', und außerdem naßt die Bedeutung 'mit der Lesekiinst vertraut' absolut nicht fur den muddika im Samvuttan Rhys Davids ubersetzt muddika im Samaññanhalas durch 'arithmetician', mudda im Brahmajalas durch 'counting on the fingers', wahrend er das Wort fruher (SBE XI, 199) durch 'drawing deeds' und im Mil bald durch 'conveyan cing'2) (S 3), 'the law of property' (S 178), bald durch 'the art of calcu lating by using the joints of the fingers as signs or marks' (S 59) 'calcu-lation' (S 79) wiedergegeben hatte. Aber auch die neue Übersetzung befriedigt noch nicht völlig, da sie fur Mil 79, wo von dem 'Machen von allharas' die Redo ist, offenbar nicht paßt und doch der Ansatz einer einheitlichen Bedeutung für das Wort an allen Stellen gefordert werden muß Franko hat sich denn auch in seiner Übersetzung des Dighanikava nur zweifelnd der Deutung von Rhys Davids angeschlossen

Rhys Davids beruft sich fur seine Auslessung von muddä auf die Er klarungen Buddhaghosas und die singhalesische Übersetzung des Mil Sum 1,95 wird muddä durch hatthamuddägananä, I, 157 muddilä durch hatthamuddägagananan niesäya junne erklart, Hinatikumburë sagt nach Rhys Davids (S 3) ængillen al wina 'adhering with the finger', (S 59) yam se ængili purukhi aluä gena saññā kota Liyana hasta mudra sästraya 'the finger ring art, so called from seizing on the joints of the fingers, and using them as signs', wo aber 'finger ring art' sicher falsche Übersetzung ist, es ist die hastamudrā Kunst gemeint, von der auch Buddhagbosa spricht

<sup>1)</sup> Auch unter den Dingen die die Erinnerung wecken werden schriftliche Aufzeichnungen, potthakanibandhana, noch besonders genannt

<sup>2)</sup> Conveyancing hatten schon Gogerly und Childers angenommen Es ver lolint sich nicht auf diese Deutungen einzugehen, da sie vollig in der Luft schweben

Mit hastamudra oder kurz mudra aber werden gewisse Hand- oder Einger stellungen bezeichnet, denen eine eymbolische Bedeutung zukommt Solche mudras spielen im Ritual der Saivas wie der Vaisnavas seit alter Zeit eine große Rolle Bana nennt Harsac S 20 die dem Siva dargebrachte astapuspikā 'samyanmudrābandhaishitaparikarā' Ausfuhrliche Beschrei bungen der mudräs finden sich in der Rämapujäsarani und im dritten Buche des Nāradapañcarātra1) Heutzutage bilden die 24 mudrās bekanntlich bei der Mehrzahl der Hindus auch einen Teil der tuglichen Sandliga Zere monien Entwickelt haben sieh die mudras wahrscheinlich im Gebrauch der Tantrikas Wir finden sie daber auch bei Beschwörungen verwendet, Dandin erzahlt Das S 91, wie ein Mann, der sich für einen narendra halt einen angeblich von einer Schlange Gebissenen 'mudrätantramantradhyänä dibhih' behandelt Der Ausdruck halt sich noch in den Grenzen religiöser Terminologie, wenn ihn die Buddhisten für gewisse Gesten, besonders in der hildlichen Darstellung, verwenden und von bhumisparsamudra usw sprechen Allein mudrā wird auch ohne jede Beziehung auf rituelle Praxis oder sonstige religiöse Verwendung von Handbewegungen gebraucht denen irgendeine Bedeutung zukommt Jat III, 528, 2f lockt eine Frau einen Vijiadhara herbei, indem sie die hatthamidda 'homm' macht. Rhys Davids, SBB II, S 25, meint hatthamuddam Larot; bedeute hier nur soviel wie 'winken' Wenn das richtig sein sollte, muß sich der Erzabler ungenau ausgedruckt haben So einfache Handbewegungen wie Winken werden sonst2) als hatthamlara bezeichnet und von der hatthamudda unterschieden. ın den Anstandsregeln fur den Monch Parivara 12 1, beißt es na hattari karo kātabbo na hatthamudda dassetabbā. Daß die hatthamudda zim Aus druck viel komplizierterer Dinge diente, zeigt das Mahaummagga Jataka Jat VI. 364, 13ff wird erzahlt, wie der junge Mahosadha die schöne Amara kommen sieht 'Er dachte .ich weiß nicht, ob sie verheiratet ist oder nicht, ich will sie durch hatthamudda befragen. Wenn sie klug ist, wird sie es verstehen', und er maclite ihr von ferne eine Faust. Sie nierkte, daß er sie frage, ob sie einen Mann habe, und spreizte die Hand ' Ebd 467, 2ff wird uns ein ganzes Gesprich mitgeteilt, das derselbe Valiosadha mit der Nonne Bheri durch haithamudda fuhrt Bheri öffnet die Hand, dadurch fragt sie den Mahosadha ob der König für ihn sorge Um auszudrucken daß der König ihm gegenüber seine Hand verschlossen lialte, macht Mahosadha eine Faust Sie fragt ihn weiter, warum er denn nicht heber in den Asketenstand trete wie sie selbst, indem sie die Hand erhebt und ihren

<sup>1)</sup> Siehe Weber, Rama Tapaniya Upanishad S 300

<sup>5)</sup> Nahāy 4 1, 4 Cullay 8 5, 3 sec assa (Cull assa hot) urusa ji am hattl au kārena dutiyam dimanteleti hattl avidangi akena upujihapeyan (Cull upujil parlabban) "wun er noch imstantele sit (den Wassertongi tww aliku wegumitunen) soll er durch eim Handbewegung einen zweiten herberufen und ihn durch Aufheben mit il n Handbewegung einen zweiten herberufen und ihn durch Aufheben mit il n Handben wegnhumn? Di Interpunktion im Text und die Übersetzung in din Shi ist mehr richtu.

Kopf beruhrt Maliosadha gibt ihr zu verstehen, daß er meht Asket werden konne, da er viele zu ernahren habe, indem er nut der Hand seinen Bauch beruhrt Den letztgenannten hatthamuddas fehlt das Konventionelle, sie erinnern mehr au dio Gesten (samjāā) die die kluge Padmāvatī in der bekannten Erzahlung des Vetala macht und deren Ratsel zu lösen es des Überscharfsmus eines Buddhisarira bedarf (Kathās 75) Aber wir durfen meht vergesson daß die Jatakas Marchen sind und darum luer alles ins Marchenhafte gesteigert erscheint Diß die Inder in der Tat eine Fullo von konventionellen Handbewegungen und l'ingerstellungen zum Aus druck aller möglichen Begriffo besaßen wird niemand bezweifeln, der das neunte Kapitel des Natyas istra über den angabhinana gelesen hat Man war aber noch weiter gegangen Das Kamasutra, S 33, nennt unter den Fertigkeiten, die der Weltmann und die Hetire kennen muß, das aksaramustikakathana1) Nach Yasodhara umfaßt das zwei ganz verschiedene Knoste, die alsaramudra, die uns hier mehts angelit, und die bhutamudra, die zur Mitteilung geheim zu haltender Dinge dient Zur Erlauterung zitiert er die Strophen

mustik kisalayam cassa cehatā ca tripatākskā | patukāhksdamudrās ca mudrā varyesu saptasu || angulyas calsparāny esām svarāš cānguliparsasu | samyogād aksaram yuktam bhudamudrā prakirtitā ||

Im emzelnen bleibt hier manelies unklar aber so viel kann doch als sieher gelten daß die Fingerstellungen deren Namen zum Teil mit den m Natyasastra gelehrten übereinstimmen in der bhutamudrā zur Bezeich nung von Silben gebraucht wurden daß es sieh hier also um eine wirkliche Eingersprache handelt wie sie bei uns im Mittelalter in den Klöstern aus gebildet und im 18 Jahrhundert durch den Abbe de l Epee zuerst im Taubstimmenunterricht verwendet wurde

Eine Art Fingerspruche war auch seit alter Zeit beim Vortrag vedischer Texte ublich Schon das Vaj Prät 1 121 schreibt das Studium hastena 'mit der Hand vor Die Panniwa Siksa R. a5 sant

hastena vedam yo dhite siaravarnarthasamyutam \
rgyayuhsamabhih vuto brahmaloke mahinate ||

Mun druckt die Laute zugleich mit der Hand und mit dem Munde aus, Yumayalkyas 25

samam uccurayed rarn**ūn hastena ca mulhena ca** | sraras carra tu hastas ca drāv etau yuqapat sthitau ||

Der Vortrag ohne begleitende Handbewegungen ist nutzlos oder bringt sogar Schaden ebenda

hastabhrastah starabhrasto na vedaphalan asnute | 26 hastahınam tu yo dhite mantram tedarido iiduh |

Muller Heß Aufsatze zur Kultur und Sprachgeschichte Ernst Kuhn ge widmet S 163 hat damit die Kautil jas 125 erwähnte aksaralala identifiziert

na sūdhayatı yazumsı bhuktam aryañzanam yathā || 38 hastahınam tu yo'dhite staravarnarırarzıtlam | ryyazuhsümabhir daşdho riyonim adhigacchatı') || 39 rco yazumsı sümünı hastahınanı yah pathet | anrco brühmanas tüxad yarut süram na rındatı || 40 svaravarnaprayunzuno hastenüdhitam acaran | ryyazuhsumabhih püto brahmalokam atapınuyüt || 42

Die Handbewegungen scheinen zunachst nur in einem Heben, Senken oder Seitwartsbewegen der Hand bestanden zu haben wodurch man die Akzente markierte. Darauf beziehen sieh die Regeln im Vaj. Prat. 1, 122 bis 124. An die Stelle dieser einfachen Bewegungen triten spater mehr oder minder komplizierte und oft stark voneinander nöweichende Systeme von Eingerstellungen, und sie dienten nicht nur zur Bezeichnung der Akzente, sondern auch von Lauten. Die meisten Siksäs geben auch Regeln für diese Fingerstellungen. Es gab aber auch eigene Lehrbucher dafür wie den Kauhaleyabastarungäsasamaya, aus dem im Trihbäsvaratin zu Taitt. Prat. 23. 17 eine Strophe zitiert wird die indes en mit Pan. § R. 43 identisch ist.

Meiner Ansicht nach kann nun mudra auch in den oben aus dem buddhistischen Sanskrit und dem Pah angeführten Stellen nichts weiter sein als 'Fingerstellungen' Mil 79 hat der Verfasser offenbar eine Kunst ım Auge, bei der die einzelnen al saras durch Fingerstellungen ausgedruckt werden also eine Fingersprache von der Art wie sie Yasodhara beschreibt An sie ist vielleicht auch in Stellen wie Mil 178 zu denken wo die mudde unter den Dingen genannt wird auf die sich insbesondere ein Furst ver stehen muß Die Tatsache aber, daß mudda haufig in Nachbarschaft von ganana erscheint und vor allem die Zusammenstellung des muddika mit dem gangka im Samyuttan lassen darauf schließen daß man Fingerstel lungen auch zum Ausdruck von Zahlen beim Rechnen verwendete und deswegen wird man auch in erster Lime die mudra in der Schule gelehrt haben Buddhaghosa hat also in diesem Fall mit seiner Erklarung voll kommen recht Griechen wie Römer rechneten bekanntlich indem sie mit der Hand Zeichen bildeten die die Bedeutung von Ziffern hatten und abuliche Rechenmethoden sind noch heute bei vielen Völkern im Gebrauch Im heutigen Indien sind nach Peterson Hitopadesa S 5f zwei Arten des Zuhlens mit Hilfe der Finger allgemein gebruchlich die beide auch zu summen fur Zahlen uber 10 hinaus bemutzt werden. Entweder werden die

<sup>1) =</sup> Pan S R 54

<sup>2)</sup> Siehe z B Pin S R 43 44 Vvssis 230—238 für de Berechnung der Alzentie Vanlukas 4 10—13 Vaja avalkvas 45—63 Fr de Bez chnung von Akzenten und Louten Aus dem betreffend in Abschaut der Vijnavalkvas, hat Rama karman als Anhang zum Pratipä isutra einem Auszug gegeben den Weisr Abh d-Kgl Ak d Wiss zu Reff in 1871 S 91ff herau gegeben und thereizt hat

Finger der offenen Hand, einer nach dem anderen, auf die Handfluche niedergebogen oder es werden die l'inger der geschlossenen Hand nachein ander gehoben. In beiden Fallen wird mit dem kleinen Finger begonnen. In der Sanskrit-Literatur wird das Bestehen dieser Methode durch zwei Verso bezeugt, die Peterson richtig gedeutet hat

purā kavīnām gananāprasauge kansshikādhisthitah Kālidāsah | adyāpi tattulyakaver abhāvād anāmikā eārthavalī babhūva || kim tena bhuvi jātena mātryauvanahārinā |

satām ganane yasya na bhared ūrdhvam angulih1) ||

Peterson mochte daher auch in dem bekannten Vers Hit Prast 14 (Pafic Kathām Kosegarten 7)

gunıganagananürambhe patatı na kathınî susambhramüd yasya | tenümbü yadı sutınî vada vandhyä kīdršī bhavatı ||

die Worte kathini patati von dem Niedergehen des kleinen Fingers verstehen, wahrend man gewöhnheh übersetzt "wenn eine Frau durch einen Sohn zur Mutter wird, über den einem nicht aus Verwunderung die Kreide aus der Hand fallt, wenn man die Sehar der Edlen zu berechnen beginnt, welche Trau, sag' an, ist dann nech unfruchtbar zu nennen?" So ansprechend auf den ersten Blick Petersons Auffassung auch erscheint, so muß sie meines Erachtens doch aufgegeben werden, da kathini eben nicht den kleinen Tinger, sondern nur Kreide bedeutet. Die Kreide aber bonutzte man beim Rechnen, Vet 22, 18 heißt es von dem Astrologen, der den Aufenthaltsort der Ministerstechter berechnet tena kalhinim ädäya ganitam, Divyäv S 263 von einem anderen Astrologen sa Bhärike ganutte kriävi stella arnäm grihttä ganayitum ärabdhah?

Bedeutet  $mudr\bar{a}$  in den angefuhrten Stellen Fingerstellungen, so ist nach dem oben S 482 Bemerkten damit auch die Bedeutung von  $r\bar{a}pa$  als dem Namen einer Kunst oder eines Unterrichtsfaches gegeben. Man wird auch, in diesem Feill wihl bungtandhich, an Fingerstellungen, in denhen, haben, die beim Rechnen verwendet werden. Daß man sie als  $r\bar{a}pa$  be zeichnen konnte, wird man von vornherein kaum bestreiten wenn man sieh daran erinnert, daß rupay und  $mir\bar{a}pay$  die gewöhnlichen Ausdrucke für die konventionelle Darstellung von Handlungen und Empfindungen auf der Buhne sind. Für die Bedeutung Tingerstellung treten aber vor allem zwei Ausdrucke ein, die bisher keine befriedigende Erklarung gefunden haben.

Die Lexikographen, Sasv 82 Trik 831, Vaij 226, 55 Visvak 1187, Makha 533, Hen An 2, 294, Med p 9, lehren für räßa die Bedeutung granthävrtti. An und für sielt ist der eine Ausdrack so unklar wie der andere Wilson erklarte ihn durch "aequiring familiarity with any book or authority

<sup>1)</sup> Die zweite Halfte des Verses ist nicht in Ordnung

<sup>\*)</sup> Fleet, JRAS 1911, S 518ff hat fur gamire die Bedeutung 'Rechenbrett' zu erweisen gesucht

by frequent perusal, learning by heart or roto', Opport durch 're reading a book'. Böhtlingk verinuteto 'Zitat' Nach Pischel, SBAW 1906, S 490f soll rūna 'Absehrift, Kopio' bedeuten Er stutzt sich dabei auf das Beispiel zu Mankha ayugmaih sampathed rūpair yugmaih raksasagāmi tu, dessen erste Halfto Mahendra zu Hem An wiederholt Pischel korrigiert die zweite offenbar verderbte Halfte zu yugmair al.saragāmi tu und übersetzt Man kollationiere mit ungleichen Abschriften, mit gleichen aber Buchstabe fur Buchstabe, 'Ungleiche Abschriften' sollen Abschriften von einer anderen Handschrift als das eigene Exemplar, 'gleiche' von derselben sein Diese Deutung ist sicher verfehlt Zunachst kann sampath nicht 'kolla tionieren' bedeuten In path hegt immer nur der Begriff des lauten Rezi tierens, fur sampath fuhrt das PW als Belege nur Manu 4, 98 an, wo es deutlich 'zu gleicher Zeit rezitieren, studieren' ist, und asampāthua 'einer. mit dem man nicht zusammen rezitieren oder studieren darf'. M 9. 238 Im Mahābh zu Pan 4, 2, 59 wird dem tetti das sampātham pathati gegen ubergestellt, das der Kommentar durch arthanirapelsam svädhvävam pathati erklart Das Kamasūtra, S 33, erwahnt samputhua als ein Ge sellschaftsspiel, bei dem einer einen Text vortragt, den ein anderer, ohne ihn vorher zu kennen, zu gleicher Zeit nachsprechen muß. Auf keinen Fall konnen ferner avugma und yugma 'ungleich' hzw 'gleich' hedeuten Yugma ist nur 'paarig, geradzahlig', ayugma 'unpaarig, ungerade', was fur Pischels Erklarung nicht paßt Nehmen wir rapa als Fingerstellung und sampath in seiner wörtlichen Bedeutung, so ergibt sich auch für gungma und ungma ein klarer Sinn, die avugmani rūpāni, mit denen zusammen man rezitieren soll, and offenbar Fingerstellungen, die nur an einer Hand, die vuomäns rüpan: Fingerstellungen, die mit beiden Handen zugleich gemacht werden Aus dem Vers geht hervor, daß die erstgenannte Methode die gewöhnliche war, und das stimmt zu den Vorschriften der Siksas, die Vyāsasiksa lehrt z B ausdrucklich, daß die Akzente utlame lare d h wie der Kommentar bemerkt, an der rechten Hand zu markieren seien. Die Erklarung von rūpa durch granthāvrtts, das doch wohl nur Wiederholung eines geschrie benen Textes (durch rupas)' bedeuten kann, macht es weiter wahrscheinlich. daß man Eingerstellungen auch beim Vortrag mehtvedischer Schriften verwendete, jedenfalls war die Benutzung von Handschriften bei der Rezitation vedischer Texte in der alten Zeit verpont

Pischel hit a a O auch der räpadakhas in Mil 344, 10 und den lupadakhe der Inschrift in der Jogunärä Höhle für Kopisten erklart Ich habe sehon oben S 397, Anm 4, zu zeigen versucht, daß die räpadakhas nach allem, was wir uber sie erfahren, eine arztliche Tatigkeit ausgeübt haben mussen Ihr Name wurde, wenn räpz ein Synonym von mudrä ist, 'in Ingerstellungen gesehickt bedeuten Nun haben wir ge selien, diß die narendras, die Giftarzte waren, aber, wie Die 20sff zeigt, auch andere Krankheiten, vor allem Besessenheit, heilten, als Mittel in

erster Linie mudräs, Fingerstellungen, gebrauchten Ich glaube daher, daß wir in den räpudakkhas Krankheitsbeschwörer sehen durfen, und daß sich auch hier die Gleichsetzung von räpa und mudrä bewahrt

Ich meine, daß sich sehheßheh auch die Angaben des Mahav mit der vorgeschlagenen Bedeutung von rüpa vereinigen lassen. Es ist zu beachten, daß es sich dort nicht nim die Ausnbung von lekka, gananā und rupa handelt, sondern um ihre Erlerning Das Rechnen selbst schadet der Brust nicht, wohl aber die Erlernung des Rechnens, ehenso verursacht die Ausuhung der Tingerstellungen keine Augenschmerzen, wohl aber ihre Erlernung, da sie ein scharfes Huischen nuf die Hand des Lehrers nötig macht Man darf bei der Bewertung dieser Angabe nuch nicht vergessen, daß bei der formelhaften und sehematischen Art der Darstellung die Ablehnung des rupa eine Begrindung erforderto, die der Ablehnung des lehha und der ganana genau parallel war, da die Fingerschmerzen schon als Grund gegen den lehka verbraucht waren, blieb für die Ablehnung des rūpa kaum ein anderer Grund als die Augenschmerzen ubrig. Mir scheinen jedenfalls die Momente, die fur die Gleichsetzung von rupa und mudrā sprechen, so stark zu sein, daß ieh Buddhaghosas Erklarung von rūpa verwerfen zu mussen glaube. Ihm war die richtige Bedentung von rupa nicht mehr bekannt, weil das Wort im Sinno von Fingerstellung zu seiner Zeit in der Sprache des taglichen Lebens offenhar langst durch mudrā verdrangt war Nur in technischen Werken hielt sich rupa noch langer, wie der Vers augmanh sampathed rüpath usw beweist. Nachdem es dort von einem Leykographen, vielleicht Sasyata, cinmal aufgestöbert war, wurde es von einem Kosa in den anderen übernommen Mit Munzen hat also memes Erachtens rūpa als Name emer kalā ruchts zu tun

Kehren wir jetzt zu dem Texto zuruck, von dem wir ausgegangen sind Die Munzen werden dort saatimje maje mare genannt. Da Leumann das erste Wort durch sakisch übersetzt, muß er annehmen, daß t hier 'hiatus tilgendes' t sei, das öfter für wurzelliaftes t oder g in Lehnwörtern erscheint, wie z B in atərañe = akrtajñāh 242, ātama = āgamān 223, Natapuspī = Nāgapuspilah 173 Das Suffix jīnā, fem jīmava, 1919a hat Leumann Zur nordar Spr , S 101, behandelt Da es haufig auch an Lehnworter aus dem Sanskrit tritt, so ware gegen die Ableitung des ssätimje von Saka nichts einzuwenden, wenn nicht die erste Silbe des Wortes lang ware Vor dem Suffix zeigt der Stammvokal sonst keinerlei Veranderung, ich führe aus dem Text an ysarrimgya 136, ysamthinau 109, 218 239, hv'andinä 191, parrīyinā 294, āljseinā 139, datīnau 216 330, brritinau 269, murinā 248, mūrimgye 139, gyadīmgyo 192, jadimgyo 261, 285, ggaysīmgyo 276, mara nımın 276, ratanına 265, dukhinque 101, klaisinau 229 Da nun der Volks name stets Šaka lautet, so halte ich die Erklarung von ésātimje als sakisch schon formell fur unmöglich Aber auch dem Sinne nach pußt sie nicht Der ganze Lehrvortrag über die Maitreyssymiti ist, wie aus V 113 und

334 hervorgeht, dem Buddha in den Mund gelegt. Wie sollte er dazu kommen, von 'unseren' sakisehen Munzen zu reden? Man mußte sehen nnnehmen, daß der Dichter den Rahmen seiner Erzahlung ganz vergessen hatte. Allein dazu liegt kein Grund vor Śākya, der Stanmesname des Buddha, wird in der Sprache des Textes zu Śśāya (siehe Leumann, Zurnordar Spr., S 136), es lindert uns also gar niehts, śśātinā (phon śśāunā) von Śśāya abzuleiten ind śśātinye māye māre als 'unsere Śākya Munzen' zu fassen. Ob die Śākyas in Wahrheit jemaß Munzen gepragt hahen, ist eine Frage, die hier naturheh nicht untersucht zu werden braucht, die Legende hatte sie sehon fruh zu machtigen Herrschern gemacht und der Dichter reproduziert in seiner Schilderung selbstverstandlich das traditionelle Bild

Wenn ich somit auch nicht zugehen kann, daß der Ausdruck stätimje māje mure uns das Recht gibt, die iranische Sprache von Khotan als Sakisch zu hezeichnen, so bin ich doch weit entfernt, diesen Namen darum für falsch zu halten Konow hat allerdings in seinen scharfsinnigen und die ganze Frage ungemein fördernden 'Indoskythischen Beitragen' (SBAW 1916 S 787ff ) sich gegen ihn erklart, es will mir aher fast scheinen, als ob das dort heigehrachte neue Material eher geeignet sei, seine Richtigkeit zu stutzen als sie zu entkraften Konow erkennt an, daß die Sprache der Sakas mit dem 'Altkhotanischen' verwandt gewesen sei, er glauht aher dialektische Unterschiede zwischen ihnen feststellen zu können Notge drungen beruft sich Konow fur die Sprache der Sakas in erster Linie auf Namen Ich hrauche kaum darauf hinzuweisen daß Namen fur solche Fragen stets eine mehr oder weniger unsichere Grundlage hilden Namen sınd zu allen Zeiten und an allen Orten von einem Volk zum anderen ge wandert, und angesichts des hunten Völkergemisches das uns das alte Zentralasien erkennen laßt wird man die Möglichkeit von Entlehnungen auch in diesem Fall gewiß nicht bestreiten können. Die Verwertung der Saka Namen wird weiter noch dadurch erschwert, daß sie größtenteils etymologisch noch völlig undurchsichtig sind. Aber sehen wir von diesen Bedenken zunachst einmal ab Der wichtigsto Punkt, in dem sich die Saka Namen von der Sprache Khotans unterscheiden ist die Behandlung der Liquiden Wahrend die Khotan Sprache eine r Sprache ist, zeigen die Namen haufig l Konow fuhrt S 799 an Abuhola, Rajula Nauluda Kha lasamusa Khalamasa Kalui, Liaka und aus Kusana Inschriften Lala und Kamaguli<sup>1</sup>) Konow ist geneigt, den Namen mit inlautendem l nicht viel

i) In der Wardak Inschrift Die Stelle lautet nich Konow imena galiyeta Kamagulya pidra i agramareyata ita kharudana kafdallayiya i agramaryathuram i khubim i bl'ayarada Sakyamune forira parihavets zut deers Zeit hat der Bavolimach itgic des Vagramareya des Sohnes des Kamaguli hier in Khavada in den Vagramareya uhlara in dem Stupa eine Relique des erhabenen Sikyamuni aufgestle hich bebe gegen diese Auffassung des Satzes allerle I imwendungen zu machen. Freiens

Gewicht heizulegen, da l auf rd zuruckgehen konnte, das in der Khotan-Sprache regelrecht zu I wird. Allein da wir in der Loweninschrift Khardaasa finden, so scheint dieser Wechsel zur Zeit der Kharosthî-Inschriften noch gar nicht eingetreten zu sein. Wir mussen also die Tatsache, daß die Namen der Sakas haufig im Anlaut wie im Inlaut ein l zeigen, anerkennen. Ich will mich nun nicht darauf berufen, daß auch die Khotan-Sprache vereinzelt noch ein l im Anlaut zeigt. In dem von Leumann veröffentlichten Text findet sich z. B. in V. 210 ein läysgüry . . ., das Leumann mit Gurtel ubersetzt. Ich kenne die Etymologie des Wortes nicht, und es mag ein Lehnwort sein. Wichtiger ist etwas anderes. Konow hat den uberzeugenden Nachweis gefuhrt, daß das Sanskrit der Kharosthi-Dokumente von Niva unter dem Einfluß der iranischen Khotan-Sprache steht, und daraus mit Recht den Schluß gezogen, daß spatestens um die Mitte des 3. Jahrhunderts n. Chr. eine die Khotan-Sprache redende Bevolkerung in der Gegend von Niya saß. Nun finden wir aber in den Kharosthi-Dokumenten eine im Verhaltnis zu dem bisher zuganglich gemachten Material sehr große Anzahl von Namen mit l: Calamma IV, 136. Sili I, 105. Cuialayina IV, 108; Lipeya IV, 136, 106; XVI, 12; I, 104; IV, 108; Limyaya, Liyaya XVI, 12; Larson XV, 12; Larsana XVII, 2; Limira I, 105; Limsu IV, 136. Von diesen Namen mag Sili allenfalls auf ein Sk. silin zuruck-

ist es mir ganz unwahrscheinlich, daß Vagramareyasa ein Genitiv sein sollte, da in allen ubrigen Fallen der Gen Sing von a Stammen in der Inschrift auf aswa ausgeht Zweitens ist die Annahme, daß kadalaynya, wofur auch kadalasiya gelesen werden konnte, ein Fremdwort ist mit der Bedeutung 'Statthalter, Bevollmachtigter', ganzlich unbegrundet und überhaupt nur ein Notbehelf. An einen Statthalter des Vagramareva ın Khayada - so ware nach der Stellung der Worte zu übersetzen - ist um so weniger zu denken, als Vagramareya offenbar eine Privatperson ist. Es ist weiter aber auch ganz unwahrscheinlich, daß der Name dieses Bevollmachtigten in der Urkunde gar nicht gehannt sein sollte. Und ebenso unwahrscheinlich ist es schließlich, daß überhaupt eine andere Person als Vagramareya die Reliquien aufgestellt haben sollte, zumal im weiteren Verlauf Vagramareya von sich stets in der ersten Person spricht. Ich lese daher Vagramareya sa in zwei Worten, fasse Vagramareya ebenso wie kadalayiya als Nom Sing und sehe in dem letzteren mit Pargiter das Aquivalent von Sk. krtālayah 'der sich medergelassen hat'. Entweder Kamagulya pudra Vagramareya oder sa 18a Khavadam'ı Ladalayıya 1-t als eine Art eingeschobener Satz zu betrachten. 'zu dieser Stunde - Kamagulis Sohn (ist) Vagramareya - der, hier in Khavada wohnend, stellt . . . die Reliquie auf oder in dieser Stunde stellt K s Sohn V - der wohnt hier in Kh - die Reliquie auf. Solche eingeschobenen Satze sind für die Sprache dieser Inschriften charakteristisch, man vergleiche in der Mändkiäla-In schrift Lola dadanayago Vespasisa Lsatrapasa horamurta - sa tasa apanage vihare horamurto - etra nanabhagarabudhajharam pratistarayati, in der Taxda Inschrift des Patika. Keaharasa Cukhsasa ca keatrapasa — Liako Kusuluko nama — tasa putra Patiko - Takhasilaye nagare utarena pracu deso Kecma nama - atra [de]se Patiko apratithavita bhagavata Sakamunisa sariram [pra]tithaveti samgharamam ea Ganz ähnlich ist auch die Ausdrucksweise in der Taxila Inschrift aus dem Jahr 136 (nach Konow), isa dirase pradistavita bhagarato dhatufof Urasakena Lotarhriaputrana Bahaliena Noacae nagare vastavena tena ime pradistavita bhagavato dhatno usw

334 hervorgeht, dem Buddha in den Mund gelegt. Wie sollte er dazu kommen, von 'unseren' sakischen Munzen zu reden? Min mußte sehen annehmen, daß der Dichter den Rahmen seiner Erzahlung ganz vergessen hatte. Allein dazu liegt kem Grund vor Säkya, der Stammiesname des Buddha, wird in der Sprache des Textes zu Śśāya (siehe Leumann, Zurnordnr Spr., S 136), es hindert uns also gar nichts, śśātinā (phon śśāwa) von Śśāya abzuleiten und śśātinije māye māye māye als 'unsere Sākya Munzen' zu fassen. Ob die Sakyas in Wahrheit jemals Munzen gepragt haben, ist eine Frage, die hier naturlich nicht untersucht zu werden braucht, die Legende liatte sie schon fruh zu machtigen Herrschern gemacht und der Dichter reproduziert in seiner Schilderung selbstverstandlich das traditionelle Bild

Wenn ich somit auch nieht zugeben kann, daß der Ausdruck ésätimje maje mure uns das Recht gibt, die ir mische Sprache von Khotan als Sakisch zu bezeichnen so bin ich doch weit entfernt, diesen Namen darum für falsch zu halten Konow hat allerdings in seinen scharfsinnigen und die ganze Frage ungemein fördernden 'Indoskythischen Beitragen' (SBAW 1916 S 787ff) sich gegen ihn erklart, es will mir aber fast schemen, als ob das dort beigebrachte neue Material eber geeignet sei, seine Richtigkeit zu stutzen als sie zu entkraften. Konow erkennt an daß die Sprache der Sakas mit dem 'Altkhotanischen' verwandt gewesen sei er glaubt aber dialektische Unterschiede zwischen ihnen feststellen zu lönnen Notge drungen beruft sich Konow fur die Sprache der Sakas in erster Linie auf Namen Ich brauche kaum darauf hinzuweisen daß Namen fur solche Fragen stets eine mehr oder weniger unsichere Grundlage hilden Namen sind zu allen Zeiten und an allen Orten von einem Volk zum anderen ge wandert und angesichts des bunten Völkergemisches, das uns das alte Zentralasien erkennen laßt, wird man die Möglichkeit von Entlehnungen auch in diesem Fall gewiß nicht bestreiten können. Die Verwertung der Śaka Namen wird weiter noch dadurch erschwert, daß sie größtenteils etymologisch noch völlig undurchsichtig sind. Aber sehen wir von diesen Bedenken zunachst einmal ab Der wichtigste Punkt in dem sich die Saka Namen von der Sprache Khotans unterscheiden ist die Behandlung der Liquiden Wahrend die Khotan Sprache eine r Sprache ist, zeigen die Numen haufig l Konow fuhrt S 799 an Abuhola, Rajula Nanluda, Kha lasamusa Khalamasa, Kalus, Laaka und aus Kusana Inschriften Lala und Kamaguli<sup>1</sup>) Konow ist geneigt, den Namen mit inlautendem l nicht viel

i) In der Wardak Inschrift Die Stelle lautet nach Konow imena gadiyena Kamagulja pudra i agramareyasu dia khawadam i kafla lla jiya i agramariyasu dia khawadam i kafla lla jiya i agramariyasuharam i thubim i bi ayanda Sakyamune karin parithareti zu deser Zeit hat der Besollmächtigte des Vagramareya des Solines des Kamaguli hier in khavada, in dem Vagramareya i harn in dem Stupa e ne Reliquie des erhabenen Sukyamuni aufgestellt lei habe gegen diese Auftressing des Satzes allerlei Pinwendungen zu machen i Freiens

Gewicht heizulegen, da l auf rd zuruckgehen könnte, das in der Khotan-Sprache regelrecht zu l wird Allein da wir in der Loweninschrift Khardaasa finden, so scheint dieser Wechsel zur Zeit der Kharosthi-Inschriften noch gar nicht eingetreten zu sein Wir mussen also die Tatsache, daß die Namen der Sakas haufig im Anlaut wie im Inlaut ein I zeigen, anerkennen. Ich will mich nun nicht darauf berufen, daß auch die Khotan-Sprache vereinzelt noch ein l im Anlaut zeigt. In dem von Leumann veroffentlichten Text findet sich z. B. in V. 210 ein läysgüry ..., das Leumann mit Gurtel uhersetzt. Ich kenne die Etymologie des Wortes nicht, und es mag ein Lehnwort sem Wichtiger ist etwas anderes. Konow hat den uherzeugenden Nachweis gefuhrt, daß das Sanskrit der Kharosthī-Dokumente von Niya unter dem Einfluß der tranischen Khotan-Sprache steht, und daraus mit Recht den Schluß gezogen, daß spatestens um die Mitte des 3 Jahrhunderts n Chr. eine die Khotan-Sprache redende Bevölkerung in der Gegend von Niya saß. Nun finden wir aher in den Kharosthī-Dokumenten eine im Verhaltnis zu dem bisher zugangheh gemachten Material sehr große Anzahl von Namen mit 1. Calamma IV, 136, Sili I, 105, Cuialayina IV, 108, Lipeya IV, 136, 106; XVI, 12, I, 104; IV, 108, Limyaya, Liyaya XVI, 12; Larsoa XV, 12; Larsana XVII, 2; Lamira I, 105, Limsu IV, 136. Von diesen Namen mag Sili allenfalls auf ein Sk. silin zuruek-

ist es mir ganz unwahrscheinlich, daß Vagramareyasa ein Genitiv sein sollte, da in allen ubrigen Fallen der Gen Sing von a Stämmen in der Inschrift auf assa ausgeht Zweitens ist die Annahme, daß kadalauwa, wofur auch kadalaswa gelesen werden konnte, ein Fremdwort ist mit der Bedeutung 'Statthalter, Bevollmachtigter', ganzlich unbegrundet und überhaupt nur ein Notbehelf. An einen Statthalter des Vagramareya ın Khavada — so ware nach der Stellung der Worte zu übersetzen — ist um so weniger zu denken, als Vagramareya offenbar eine Privatperson ist. Es ist weiter aber auch ganz unwahrscheinlich, daß der Name dieses Bevolknachtigten in der Urkunde gar nicht gehannt sein sollte. Und ebenso unwahrscheinlich ist es schließlich, daß überhaupt eine andere Person als Vagramareja die Reliquien aufgestellt haben sollte, zumal im weiteren Verlauf Vagramareya von sich stets in der ersten Person spricht Ich lese daher Vagramareya sa in zwei Worten, fasse l'agramareya ebenso wie kadala giya als Nom Sing und sehe in dem letzteren mit Pargiter das Aquivalent von Sk krtālayah 'der sich niedergelassen hat' Entweder Kamaqulya pudra Vagramare; a oder sa iśa Khavadam'i kadalayn a ist als eine Art eingeschobener Satz zu betrachten 'zu dieser Stunde - Kamagulis Solin (1st) Vagramareya - der, hier in Khavada wohnend, stellt . . die Reliquie auf oder 'in dieser Stunde stellt K s Sohn V - der wohnt hier in Kh - die Reliquie auf Solche eingeschobenen Satze sind für die Sprache dieser Inschriften ebarakteristisch, man vergleiche in der Manikiala In schrift Lala dadanayaga Vespasisa ksatrapasa horamurta — sa tasa apanage whare haramurto - etra nanabhagavabudhasharam pratistarayati, in der Taxila Inschrift des Patika Ksaharasa Cukhsasa ca ksatrapasa — Liaka Kusuluka nama — tasa putra Patiko - Takhasilaye nagare utarena pracu deso Keema nama - atra [de]se Patiko apratithavita bhagavata Sakamunisa sariram [praftithaveti saingharamam ca Ganz alinlich ist auch die Ausdrucksweise in der Taxila Inschrift aus dem Jahr 136 (nach Konow) isa dirase pradistavita bhagarato dhatufof Urasakena Lotarhriaputrana Bahaliena Noacae nagare vastavena tena ime pradistavita bhagavato dhatuo usw

gehen; die ubrigen haben jedenfalls keinen indischen Klang1) Ebensowenig sehen diese Namen chinesisch aus. Es bleibt also kaum etwas anderes ubrig als sie der Bevölkerung zuzuweisen, die nach Konow die iranische Sprache sprach. Die iranischen Khotanesen hatten also im 3. Jahrhundert n. Chr. ebensogut Namen mit I wie hundert und mehr Jahre fruher die Śakas. Wenn das l in der spateren Khotan-Sprache2) fehlt, so bieten sich zwei Möglichkeiten, nm diese Differenz zu erklaren. Entweder gehören iene Namen mit l uberhaupt nicht der einheimischen Sprache an, sondern sind von irgendwoher entlehnte Namen, die spater aus der Mode kamen. Dann sind sie fur die Frage der Verwandtschaft des Sakischen mit der Khotan-Sprache belanglos. Oder aber jene Namen sind einheimisch: dann ist der ganze Unterschied zwischen I und r nicht dialektisch, sondern zeitlich3). Ich bin geneigt, der ersten Erklarung den Vorzug zu geben; in anderen Fallen scheint mir aber in der Tat ein zeitlicher Unterschied vorzuliegen. So laßt sich das rt von Arta, das rd von Khardaa in der Löwen-Inschrift ohne weiteres als Vorstufe des spateren d bzw. l ansehen. Der Name Kalui in der Löwen-Inschrift soll nach Konow nicht zu der Khotan-Sprache stimmen, da hier der Nominativ von alten ug-Stammen auf & endige Konow verweist auf hārū, Kaufmann Ich weiß nicht, wo der Nominativ haru vorkommt, ich finde in der Dichtung nur einen Akk. Sing. hārū XXIII. 140 und einen Nom Pl, hāruva XXIII, 208; ein Gen Sing. hārū begegnet uns in der Vairacchedikā und im Aparimitāvuhsūtra (Leumann, Zur nordar Spr. S 77, 82) Aus Werken in der jungeren Sprachform ist für die ursprunghehe Flexion gar nichts zu entnehmen, der vollkommen regelmaßige Akk Sing harā (aus harun) und der Nom Pl haruna lassen auf einen Nom Sing haruve oder haruve (harur) schließen, der genau dem Kalui entsprechen wurde. Auf das sp in Pispasri und Vespasi möchte ich nicht naher eingehen, da Konow selbst zugesteht, daß die Etymologie und sogar die Lesung dieser Namen unsicher ist. Als letztes Beispiel für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vit Lipeya vergleiche insbesondere die sieher nichtudischen Bildungen Oppeya X, 5, Kunyeya IV, 136, XVII, 2, Nimeya XVI, 12, Piteya I, 105

<sup>2)</sup> Wann die große buddhistische Dichtung, das alteste literarische Werk in dieser Sprache, entstanden ist, ist zwar noch meht ermittelt, wir werden aber kaum fehligehen, wenn wir es betrachtlich spater ansetzen als die Dokumente von Nija oder gar die Inschriften der Sakas

<sup>5)</sup> Es hegt nahe, für die Chronologio des Übergunges von I in r das Wort gubüre zu verwerten, das Konow a a. O 8 819 in dem Kharosthi Dokument X XVII, 2 als Titel eines Ku-anasena nachgewiesen und mit Kujula, Kusulala, Kusulaa, dem Titel des Kadphises I. bzw des Linka und des Padika, identifiziert hat Danaelt milte das Wort, das ein Lefamort aus dem Turkselen zu sein scheint, im I Jahrhumlert in Chr in der Sprache der Sakas wie der Kusunas nut I ge-prochen sein und der Übergung von I zu r im 3 Jahrhumdert sittgefunden haben. Unsieher werden diese Schlüsse nur dadurch, daß ums gudüm meht in der immeslien Sprache von Khotan, sondern in dem Prikkit Daakkt vorliegt ind der Lautübergung sehlißheh auch auf das Konto des Leitzen gesetzt werden Konta.

dialektische Verschiedenheit fuhrt Konow das Wort gadiya an, das in dem Datum der Wardak Inschrift sam 20 20 10 1 masya Arthamesiya sastehi 10 41 imena gadiyena erscheint Konow sagt mit Recht, daß gadiya in dieser Formel nur die Bedeutung 'Zeit', 'Zeitpunkt' haben konne Bedenken aber kann ich nicht unterdricken, wenn er weiter gadiya für ein sakisches Wort erklart und es mit bäda zusammenbringt, das in den Urkunden in der iranischen Sprache in der Formel tizna beda hinter dem eigenthehen Datum erscheint Konox sieht es als sicher an, daß das b von bada auf altes v zuruckgehe und daß dieses v in gadiya zu g geworden sei, wie in mehreren persischen Dialekten v zu g werde. Man kann dem zunachst entgegenhalten, daß der Ursprung des b von bada keineswegs sicher ist. Leumann, Zur nordar Spr. S 33f, fuhrt bāda auf urarisch \*ba(m)zh ta zuruck, was allerdings auch nicht einwandfrei ist. Es steht weiter aber auch keineswegs fest, daß gadiya ein sakisches Wort ist, und ich mochte sogar bezweifeln, daß es überhaupt ein Fremdwort ist. Für den Begriff 'Zeit' oder 'Zeitpunkt' standen im Indischen Ausdrucke genug zur Ver fugung, warum sollte hier ein Fremdwort gewahlt sein das überdies mit einem indischen Suffix erweitert sein mußte? Ich möchte es vorlaufig immer noch als wahrscheinlicher ansehen, daß gadigena ungenaue Sehrei bung fur ghadiyena ist und das Wort auf sk ghatikā (ghati) zuruckgeht. das ein Synonym von nadska ist und den Zeitraum von 6 ksanas oder 24 Minuten bezeichnet Imena gadiyena wurde dann mit den in den Kha rosthī und Brāhmī Inschriften dieser Zeit haufigen Ausdrucken ise diva sachunamı, ısa chunammı, asmı ksune zu vergleichen und etwa 'in dieser Stunde' zu übersetzen sein

Ich kann nach alledem das Bestehen dialektischer Verschiedenheit zwischen dem Sakischen und der iranischen Sprache von Khotan bis jetzt nicht als gesichert ansehen, es scheint mit im Gegenteil als ob sieh die Beweise dafur daß die Khotan Sprache in der Tat das Sakische ist, mehr und mehr verdichteten. Wer es vorzieht jene Sprache nach dem Lande, in dem sie uns entgegentritt, als Khotanesisch oder Altkhotanisch zu be zeichnen begeht gewiß keinen Fehler er darf sich aber nicht verhehlen daß damit die Frage welchem Volke sie zugehört, nicht gelöst ist

### Pali uddināna.

Im Mahāvanija Jataka (493) wird erzehlt daß ein wunderbarer Nigro dhabaum gewissen Kauffeuten außer Gold und Edelsteinen und anderen Kostbarkeiten auch kāsikān ea vathām uddiyāne ea kambale spendete (G 14) Der Kommentar bemerkt zu den letzten Worten uddiya nāma kumbala athin Morris JPTS 1889 2021 ersehloß fur uddiyāna, uddiya die Bedeutung 'nördlieh' und wollte die Worter mit sk udieya, uddivina zusammenbringen ohne die Ableitung im einzelnen begrunden zu können

Diesen Versuch hat Charpentier, IF XXIX, 381ff, unternommen, und da sein Aufsetz ein Musterbeispiel für eine gewisse Methode der neueren Sprachbehandlung ist, verfohnt es sieh vielleieht, mit ein paar Worten darauf einzugehen, obwohl der Juhalt das kaum rechtfertieren wurde

Charpentier vereinfacht uddivana- zunachst zu uddiva- Das Verhaltnıs von uddıyana- zu uddıya- soll dasselbe sein wie das von tiracchana zu traccha usw Uher diese Bildungen habe Johansson, Monde Oriental II. 94f . mit ausreichenden Beispielen gehandelt 'Daruber ist also weiter nichts zu sagen uddiyana neben uddiya- ist ohne weiteres klar. Teh be daure, diese verbluffende Leichtigkeit, mit der sich Charpentier über alle Schwierigkeiten hinwegsetzt, mir nicht zu eigen machen zu können Jo hansson hat doch jene Pah Worter, die den Ausgang ang zeigen. als adjektivische Fortbildungen eines Instrumentals auf a mittelst des Suffixes -na erklart Wir mußten also zunachst einen Instraddaud annehmen, der wohl schwerlich nachzuweisen ware. Charpentier wurde darin allerdings vielleicht gar keine Schwierigkeit sehen, er würde uddug einfach mit einem Stern versehen und damit hatten wir dann was wir brauchten Ich muß nun allerdings gestehen, daß ich an die ganze angebliche Bildung von Adiektiven auf ana im Pali noch immer nicht glaube. Schon lange vor Johansson hatte Franke, WZKM IX, 342f ein mittelindisches Suffix ana aufgestellt, mit Hilfe dessen er anlanan; in den Asolia Inschriften und p gimhāna , vassāna , vesiyāna , sotthāna , tiracchāna und puttāna erklaren wollte Ich habe oben S 283, Anm 3, diese Bildungen anders zu erklaren versucht Johanssons Artikel, der ubrigens auf Frankes Bemerkungen keinen Bezug nummt, habe ich dabei leider übersehen. Was Johansson beibringt, gibt mir aber keine Veranlassung meine Ansicht uber die vorher genannten Worter irgendwie zu andern, und ebensowenig vermag ich in p elanika und sapadana- eine Ahleitung von \*elä bzw \*sapada zu erkennen Elanda ist meines Erachtens eine Adjektivhildung zu ekāvana . die richtige Erklarung von sapadāna -= sk sāvadāna haben bereits Senart, Mahāvastu I, 595f und Hoernle, JRAS 1912, S 741f gegehen Mir erscheint also Charpentiers Auffassung von uddigana schon um des Ableitungssuffixes willen, das er annimmt, unmöglich

Charpentier gibt dann eine Zusammenstellung der Sanskritbildungen nuf anc mit ihren Fortsetzungen in Pali und Prakrit, die kaum etwas enthalt, was als neu oder interessant bezeichnet werden könnte.) Dann

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Immerlim set hier hervorgehoben, daß er S 385, Anm 1, erklart, p pr saddhim set wohl nach Prechel = ved saddrim, man könne aber auch daran denken, daß saddhim set wohl nach Prechel = tsim traval set Ich halte das Letztere sogar für das allem Richtige In den Mathura Inschriften erischunen neben säddirthänn auch Formen wie saddhyrthär, saddhyrchänn, und seh habe desse schem menner List of Brahim Inscriptions, S 223, auf saddrygrehärn zuruckgeführt Wenn Geger, Palt § 22, saddhim wieder aus särdham entstehen häßt, so kann ich daran nur einen Ruckschritt erkennen Auch die beiden anderen Bespiele, die Geger für de Riedlik

beginnt die eigenthehe Erklarung von uddiya-. Sk. üdan üdici üdak soll zunachst \*udam udici \*uda und weiter mit Übertuhrung in die a-Flexion \*udo udici \*udam geworden sein. Analog soll sich aus sk. pratyán pratici \*patiyam patici \*patiyam patici \*patiyam patici \*patiyam patici \*patiyam patici \*patiyam entwickelt hahen, und unter dem Einfluß dieser Formen soll \*udo udici \*udam zunachst zu \*udiyo udici \*udiyam umgestaltet sein. So sind wir dem tatsachlich helegten uddiyaeinen Schritt naher geruckt. Um die Verdoppelung des d zu erklaren, wird zunachst angenommen, daß sk. samyán samici samyák 'im Urpali' zu \*sammo \*samīci \*sammam geworden sei und dieses dann ein \*uddo udīci \*uddam ') hervorgerufen habe Durch Kontamination der Reihen \*udiyo udīci \*udiyam und \*uddo udīci \*uddam soll dann endlich uddiyo uddiyā') uddiyam entstanden sein.

Niemand wird die Berechtigung hestreiten, hei sprachgeschichtlichen Untersucbungen mit erschlossenen Formen zu operieren. Zu fordern ist aber, daß die Urbilder solcher Formen wirklich in der Sprache vorkommen. Hier sber hahen die meisten der erschlossenen Formen in der wirklichen Sprache uberhaupt keinen Anhalt und manebe sind auch davon abgesehen hochst problematisch3). Glaubt denn wirklich jemand im Ernat, mit solchen sternubersaten Produkten der Phantasie etwas Resles geschaffen zu hahen? Und fast noch schlimmer ist das Spiel, das mit diesen erfundenen Wörtern getrieben wird, als oh sprachgeschichtliche Fragen Rechensufgaben waren. Nach den Ursachen fur all diese Beeinflussungen und Kontaminationen wird gar nicht gefragt, und doch ist es wahrlich ein Unterschied, oh pratīcī 'westlich' em udīcī 'nordlich' hervorruft oder ein imacınares sammo 'vereint' die Verdoppelung des d in einem imaginsren udo 'nordlich' bewirkt. Charpentier hat gewiß recht, wenn er am Schluß seines Artikels bemerkt 'das mag auf dem Papier etwas verwickelt erscheinen'; wenn er aber hunzulagt 'in der Wirklichkent vollzog sich die

tion des a zu i in unbetonter Endsilbe anführt, halte ich für fälselt. Die richtige Erklarung von sacch: steht sehon in Childers Dictionary, und warum sanim nicht aus dem gewöhnlichen sanais, sondern aus einem zu dem Zweck erst erschlossenen \*sanam entstanden sem soll, ist mir unerfindlich

<sup>1)</sup> Der Stern ist von mir hinzugefügt, ich wußte micht, wo \*uddam belegt ware. Außerdem mußte es doch wohl auch \*uddich heißen

<sup>2)</sup> Diese Form verdiente eigentlich doch auch einen Stern

<sup>5)</sup> So wurde z B der Ansatz eines \*patiyo hochstens für den östlichen Dialekt berechtigt sein. Für die Vorstufe des Pah mußte Charpentier nach allem, was wir sonst beobachten können, cher \*parcen nestzen. Auch sonst hieße sich noch mancherlei einwenden, wenn es sieh überhaupt verlohnte, sich bei solchen Dingen aufzuhalten. Nur das eine sei noch bemerkt, daß auch \*vado keineswegs durch Gaudavaho 395 uasindhu- (= udalsundh-). 631 uamhahare (= udalsundh-) als gesichert gelten kann. Vükpati schreibt eine reine Kunstsprache, die vielfach nichts weiter ist als nach den Lautregeln in Mähärägtri umgesetztes Sanskrit. Für die lebende Sprache beweit sie gar mehts.

Entwicklung jedoch ziemlich leicht\*, eo weiß ieh nicht, woher wir die Be rechtigung zu solchem Vertrauen nehmen sollen Charpentiers bloße Ver sieherung seheint nur dafür nicht auszureichen

Ich furchte, mich aber schon zu lange bei dem wilden 'Urpali' von Charpentiers Gnaden aufgehalten zu haben Uddiyana- kann naturlich mit sk udanc- garnichts zu tun baben Schon die Nebeneinanderstellung der uddiyana Wolldecken oder Teppiehe und der kasikani vatthani, der Kleider von Benares, laßt darauf echließen, daß in uddigana ein Eigen name steckt, und es ist eigentlich selbstverstandlich, daß es Adiektiv bildung zu dem Namen des Landes ist, das wir gewöhnlich mit der späteren Sanskritform als Udyāna bezeichnen Sachlich stimmt das genau Woll stoffe bezog man aus dem Norden, und die Stelle lehrt uns nur, daß sich in alter Zeit die Decken aus dem heutigen Swatgebiet besonderer Schatzung erfreuten Formell ist sh. Uduāna sieherlich nicht ursprunglich. Es ist vielmehr die volksetymologisch umgestaltete Form des einheimischen Namens In einer Note zu Huen tsang wird bemerkt, der Name bedeute 'Garten', es sei der Garten eines Königs, namlich des Asoka, gewesen') Nach Watters fuhrt die chinesische Transkription bei Huen tsang Wu chang na cher auf ein Udana, andere chinesische Formen wie Wu fu oder Wu ch'a auf Uda?) Ich muß den Smologen die Entscheidung dieser Fragen uherlassen Daß man aber den Namen tatsachlich auch in Indien mit zere bralem d geschrieben hat, gebt aus einer Inschrift zu Mathurā aus dem Jahre 77 der Kusan Ara (Nr. 62 meiner Liste) hervor, die die Gabe bhiksusya Juakasya Odiyanakasya registriert d h des Mönches Jivaka aus Udiyana oder Uddiyana3) Ist die aus dem Chinesischen restitujerte Form Uda richtig, so konnte vielleicht sogar das uddiyā des Pali Kommentars eine richtige Form sein. Bei der notorischen Unwissenheit seines Verfassers ist mir das allerdings einigermaßen zweifelhaft, und ich möchte eher glauben, daß er einfach uddigana nama lambala atthi schrieb und daß dann spater das eine nā vor dem anderen weggefallen ist. Jedenfalls hat aber auch er in uddigana nicht ein Wort für 'nordheh' gesehen, sonst hatte er sicherlich das gewöhnliche udicca gehraucht Damit sind, wie ich hoffe, die Geheim nisse von uddiyana endgultig aufgeklart und ein Stuck Urpali sinkt in das Nichts zuruck, aus dem es geboren

<sup>&#</sup>x27;) Beal Buddhist Records of the Western World I 119, Watters On Yuan Chwang's Trayels in India I, 225

<sup>3)</sup> Andero Transkriptionen sind Wuch ang Hutten (oder jun) nang Wusunch ang

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bei der ungenauen Schreibweise der Inschriften waren auch die Lesungen Udigina oder Ud lingna nicht unmögbeh

Palı dhītā 497

#### Pali dhītā.

Das Wort fur 'Tochter' lautet im Pali im Nom. dhītā. Erst in der spateren Literatur findet sich daneben auch duhitā; z. B. Paramatthadīp V, 269, 3 (jāmātā ti duhitu pati)) und in der Fortsetzung des Mahāvannsa, Turnour, S. 259. So lange duhitā nicht in einem alteren Text bezeugt ist — und ich glaube kaum, daß der Fall eintreten wird —, können wir darin unbedenklich einen Sanskritismus sehen?). Auch in der Sprache des Mahāvastu gilt nur dhītā?)

In den Mittelprakrits finden sich Formen, die auf duhitā, dhītā und \*dhūtā zuruckgehen. Das Material ist in der Form, wie Pischel es anfuhrt4), verwirrend; kritische Sichtung und Ordnung lassen doch etwas einfachere Verhaltnisse erkennen. In der Saurasenī wird nach Pischel duhidā, meist aber dhīdā5), dhūdā gebraucht, Zunachst scheint hier ein chronologischer Unterschied zu bestehen. Bei Bhasa kommt in den ersten zehn Dramen der Ausgabo der Trivandrum Sanskrit Series, die mir allein zuganglich sind, und im Cārudatta\*) uberhaupt nur duhidā?) vor: Avim 4; 38 Nom duhiā; 14 Nom Kuntibhoaduhiā. Auch fur Kālidāsa kann als völhg gesichert nur duhida gelten. Sak. Pischel 139, 5 = Cappeller 82, 22 Nom. duhidā (Var. duhidiā); P. 128, 2 = C 76, 7 Akk duhidaram; P 73, 6 = C. 40, 4 duhidujanassa (Var. duhiā-, duhidiā-; Text P falsch duhidā-), C. 70, 10 duhidunimutam. Auch in der als Kompositum aufzufassenden Verbindung mit dasie steht duhida in der Bollensenschen Ausgabe des Mālay, Nom, dāsīeduhīdā 37, 8 Die Lesung ist aber, wie wir sehen werden, ganz unsicher\*) Die Spateren gebrauchen als selbstandiges Wort duhida, duhidiā, am Ende des Kompositums dhīdā Sing, Nom duhidā Ratnāv. (Cappeller) 327, 26, Priyad 52; Mālatīm (Telang) 64, Karpūr (Konow) 1, 34, 15, 4, 18, 19, Viddhaśāl (J Vidyāsāgara 1883) 51 52, Akk duhidam

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Geiger, P\(\text{Sli}\) \(\frac{5}{2}\) \(\text{91}\), dem auch im Folgenden Belegstellen für Pali Formen entnommen sind

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daß duhtd in der Abhidhänappadipikä aufgeführt wird, beweist naturlich erst recht nichts für die Echtheit des Wortes Bemerkt sei noch, daß das Diminutiv dhitikä im Sinne von Puppe' gebraucht wird, z B Therig 374, also genau Sk. putrikä entsmechend.

<sup>3)</sup> Senart I, 521

<sup>4)</sup> Grammatik der Prakrit Sprachen § 65, 148, 212, und besonders 302

<sup>\*)</sup> Dhīdā wird dann auch von Sanskrit-Levikographen angeführt, siehe PW.

<sup>\*)</sup> Nach der freundlichen Mitteilung Herrn Morgenstiernes

<sup>&#</sup>x27;) Ich gebrauche als Normalformen für S, und M abhida, dhida. Die Handschriten und die undschien Ausgaben schreben mest die Fermen mit Ausstoßung des d Wie weit diese berechtigt sind, ist eine Frage, auf die hier nicht eingegangen werden kann. Sie einfach für falsch zu erklaren, weil sie mit den Angaben der Grammatiker nicht übereinstimmen, halte sich nicht für rechtig. Das Franzin, das Frakrit der Dramen nach den Regeln der Grammatiker zu verbessern, darf meines Eraclitens auf die älferen Dramen nicht angewendet werden.

a) Auf ein paar andere Stellen im Vikram werden wir spater eingehen

498 Pala dhitta

Viddhaśāl 121, Instr duhiae Prasannarāgh (Govindadeva Sāstrī) 17, Nom duhidiā Uttararām (Premacandra Tarkavāgīša) 102 Am Ende des Kompositums Sing Nom dasiedhia Ratnay 340, 71) 10, Vol. dasiedhie Mrechak (K P. Parab) 00 91 125, Ratnav 331, 3, 339, 141), Nagan (S M Paramape) 39 57, Viddhasal 90, Candak (J Tarkalamkara) 9, 16, Instr dasiedhide Ratnav 340, 32, Nagan 57, Gen dasiedhide Mrcch 131, Năssan 47. Plur Vok düsiedhidaa Castanyacandr (Rajendralala Mitra) 84, Gen mantidhianam Malatim 196

Die Ausnahmen zu der Regel über den Gebrauch von duhida und dhīdā sind nicht zahlreich Priyad 14 stebt Vinishakeduduhidā, ebd 52 aber Viñjhaleuno duhida Viddhasal 54 Lommt der Vok dasieduhide vor, ebd 90 aber steht die gewöhnliche Form dasiedhie Die unregelmaßigen Formen beruhen also vielleicht nur auf falschen Lesarten

Wichtiger sind die Stellen, wo dhade in den Ausgaben erscheint. In der Vikramorvasi hat Bollensen diese Form auf Grund seiner drei Hand schriften an mebrersn Stellen in eeinen Text aufgenommen 15, 7 Käsiräa dhudae, 16, 20 Kasıraadhudam, 18, 5 Kasıraadhuda, 18, 7 dasıedhudae) Die Calcuttaer Ausgabe aus dem Jahre 1830 liest dafur der Reihe nach duhidae, duhidaram, dhida, dhidae, Shankar P Pandit, bsi dem die zweite Stelle fehlt, puttie, utti, dasie (v 1 dasieduhidae)3), Pischel in der Ausgabe der sudindischen Rezension, wo ebenfalls die zweite Stelle fehlt, puttre, puttie, dasiuttie Die Überlieferung geht bier also weit auseinander. und eine Entscheidung darüber, was das Ursprunglichs ist, kann überhaupt nur auf Grund des Materiales gefallt werden, das uns die ubrigen Taxte liefern Dann aber ist dhūdā auf jeden Fall abzulehnen und vorausgesetzt. daß man nicht etwa die auf putri zuruckgehenden Formen aufgehmen will4), kann man nur schwanken, ob Kälidåsa luer noch die vollere Form duhida oder schon nach der Weise der Spateren die kurzere Form dhida gebrauchte Zu Gunsten der ersteren Annahme wurde die oben aus Mälav angefuhrte Form dasseduhida sprechen, wenn sie als sicher betrachtet werden könnte Allem Shankar P Pandit hest an der entsprechenden Stelle (43, 1) mit samtlichen sechs Nagari Handschriften und der Telugu Handschrift dasiesuda, die gleiche Lesart gibt ein Teil der von Bollensen benutzten Nagari Handschriften, die beiden Bengali Handschriften Bollen sens, D und F. aber haben dasidhidas)

<sup>1)</sup> Von Cappeller, S 376, nachtragheh zu dhida, dhide verbessert

<sup>2)</sup> Fs sind zwei Handschriften in Bengali (HP) und eine in Nagari (A) Die Lesarten und 15, 7 A di udae, B dhuae, P di aae, 16 20 A dhadam, B dhuam, P dhudam, 18, 5 A dhuda BP dhua, 18, 7 A thudae, BP dhude 1) Formen von dhudd finden sich in den Lesarten der von Shankar P Pandit

benutzten Handschriften nicht ') I's set darauf hingewiesen, daß dasieputtle schon bei dem älteren Bhasa,

Carudatta 1, 22, m Mundo des Sakara vorkommt 1) Die Grantha Hand-chrift des hatayavema hest übrigens auch hier dastedhud

Palı dhitā 499

Im Mrcchakatika kommen wiederholt Formen von dem Kompositum anādhūdā vor Nom anādhūdā 94 95 157 288, Gen anādhūdāe 94 156 Wenn dhūdā 95 außerhalb des Kompositums erscheint, so ist diese Selbstandigkeit doch nur schembar, es ist nur die abgekurzte Form fur das unmittelbar vorher gebrauchte ajjādhūdā (jam ajjādhūdā ānaiedi | Ajjamittea dhūdā de saddāiedi) Anādhūdā ist immer nur die ehrenvolle Be zeichnung für die Frau des Carudatta, der Ausdruck ist offenbar nach amautta = ārvamutra gebildet Die ursprungliche Bedentung von dhūdā ist hier ganz verblaßt, wie schon der Gebrauch der Kurzform zeigt. Der Verfasser der Emlage im zehnten Akt hat es als Namen verstanden. Er spricht von einer ajja Cāludaitassa rahuā ajjā Dhūdā und nennt die Frau in den in Sanskrit abgefaßten Buhnenanweisungen Dhüta, wahrend sie im dritten Akt ohne Namen nur als vadhu bezeichnet wird. Das ausschließliche Vorkommen von dhūdā in dem Titel apādhūdā in der Saurasenī des Mroch schemt mir zu beweisen, daß dieser Titel unverandert aus einem Dialekt, ın dem das Wort fur Tochter dhuda lautete, entlehnt ist Ich wußte iedenfalls nicht, wie man auf naturlichem Wege die Entstehung eines dhūdā gerade in ajjādhudā neben sonstigem dhīdā erklaren konnte

Karpūram 1, 18, 6 findet sich in Konows Text der Vol. dästedhüde Die Jaina-Handschriften lesen däsisede (A), dästedhüde (C W), dästedhüde (B), dästeptüti (P), die Nägari Handschriften däsiedhude (O R), dästeptüti (X), die sudindischen Handschriften dästedhude (S), dästedhie (U), dästedhute (T) Die Überhieferung ist auch hier wieder, wie man sicht, durchaus micht einheitlich und eine Entscheidung nur auf Grund des ubrigen Materiales möglich das für dästedhie oder dhüde sprechen wurde. Bei einem Dichter wie Räjasekhara, dem auch sonst Dialektfeliler nachzuweisen sind, ist indessen die Möglichkeit, daß er die der S fremde Form mit ü verwendete, nicht zu bestreiten

Nur so ist endlich meines Erachtens die Form Instr däsiedhüäe zu erklieren, die in Madanas Pärijätamänjarī (S 8 der Ausgabe von Hultzsch) erschemt Em Tehler der Überheferung ist hier niturlich ausgeschlossen Es fragt sich allerdings, ob sich Madana und vielleicht auch Räjasekhara überhaupt deesen bewußt waren, daß sie einen Verstoß begingen, wenn sie dhädä oder dhää gebrauchten Bei den Grammatikern konnten sie daruber nicht viel lernen Vararuci z B lehrt ausdrucklich weder dhädä noch dhää Nach Bhämahn gehört das Wort für Tochter unter die in 4, 33 genamnten dädhädayah, er bemerkt aber selbst nichts weiter als duhtia [dhää dhädäi], und auch die Präkrtanuanjarī sagt nur dhädä ca duhtia matā!) Hemacandra lehrt in 2, 126 allerdings die fakultitive Substituerung von dhää für duhtir, dhädä aber wird nurgends erwahnt, auch meht unter den Besonderheiten der Saurasenī in 4, 260—286, wo wir es erwarten sollten Trotzdem sehent

<sup>&#</sup>x27;) So Cowell aber in dieser Form sieher nicht richtig

<sup>2)</sup> Nach Pischel zu Hem 2 126

500 Pali dhitā

nur aus dem angefuhrten Material mit völliger Sicherheit hervorzugehen, daß als echte Saurasenī-Formen nur duhudā, dhīdā angesehen werden können

Fur the Mügadhi lehrt Pischel dhidā und dhādā Selbstandig kommt das Wort uberhaupt nicht vor und im Kompositum findet sich nur V dāšiedhie Mrech 211, gabbhadāšidhie, ebd 287, Instr dāšiedhiāe, ebd 32 Also gilt auch fur die Migadhi nur dhidā oder dhiā

Die Ardhamägadhi hat dhüyü, ebeuso nach Pischel die Mahärästri dhüä Doch ist immerhin zu bemerken, daß Hemacandra 2, 126, 3, 35 neben dhüä auch duhü gestattet, das schon die Päiyalacchi 252 anfuhrt Sichere Belege für duhiä fehlen Als handschriftliche Lesart findet sich duhiä für dhüü Häla 407, 741 in der Rezension des Sädhäranadeva In dieser Rezension sind vielfach altere Worter modermisiert

Fur die Jama-Mähärästri lehrt Pischel dhäyä und dhiyä Wahrend aber Belege fur dhäyä haulig smd, ist als einzige Stelle fur dhäyä Jacobi, Ausgew Erzahl 68, 20 angegeben, wo der Voh däsiedhie erscheint Essiehemt nic zweifelles, daß dieses Schimpfwort aus der Buhnensprache entlehnt ist, wo es naturlich nur in der Prosa und daher, von Mrech ab gesehen, stets in der Sauraseni Form vorkommt Vorlaufig kann also auch für die Jama Vähärästri nur dhuyä als echtes Dialektwort anerkannt werden Daneben wird aber auch duhyä rerwendet Jacobi, Erzahl 39,15 Nom duhiyä, 52,5 Loh sippyaduhiyäe, 53, 15 puttaduhiyäannesanattham Meines Erachtens ist duhiyä eine Entleinung aus dem Sanskrit Die spateren Jama Schriftsteller nehmen ohne Bedenken jedes Sanskritwort, nach den gelaufigen Lantregeln umgestallet, in ihre Sprache auf

Die gewöhnliche Auffassung war, daß die Prakritformen aus sk. duhitd entstanden seien. Dabei lußt sich die Flexion, die das Wort in den verschiedenen Dialekten aufweist ohne weiteres begreifen. Im Pali zeigen noch die alten Endungen des r Stammes Sing Nom dhita (passim), maradhưa Samyuttan 1, 4 3, 5, 15 17 19, devadhữa Jat 5, 283 3, rajadhītā Jat 5, 283 23, Akk dhitaram (passim), kuladhitaram Jat 3 510, 24, rājadhītaram Jat 6, 167, 11, Gen dhīta Jat 5, 284, 14, 6, 366, 10, Mahāv 10 3, bhaqinidhitu Mah w 13, 16, Pl Nom dhitaro Jat 5, 283, 27, maradhitaro Samyuttan 1, 4, 3, 5, 14 21, rajadhitaro Jat 3, 3, 18, pulladhilaro Jat 5, 179 26, Alk dhitaro Jat 5 285 28, 6 134 24, Vahat 7, 52, māradhītaro Samyuttan 1, 4, 3, 5, 22, rūjadhītaro Jat 5, 295, 3 mūtudhītaro Jat 1, 253, 18, puttadhitaro Jat 5, 190, 23, dhitare Mahav App A. 32. amaccadhilare chd 31 Als Stammform er chemt dhitu dhituhetu Mil 117, dhitusaiinam") Jat 3, 249, 10 dhitugamanam Mahir 7, 53, dhitutthane1) Mahay 35, 103 Darsus und ans Formen wie Pl Instr \*dhitahi, Gen \*dhītānam, Lok \*dhītāsu, die nach Analogie der anderen r Stamme vorauszusetzen sind erklart sieh die Überfuhrung des Stammes in die Flexion der weiblichen u Stamme im Abl oder Lok Sing dhituya Mahav 8,7.

<sup>1)</sup> Lesart di tte

Pali dhita 501

Von Nom Sing aus ist der Stamm andererseits in die Flexion der äStamme übergetreten<sup>1</sup>) Sing Akk dhitam Mil 117, Gen dhitäya Mahāv
5, 169, rājadhītāya Mahāv 5, 194, 6, 15, Pdīp 4, 270, 28, pesakāradhītāya
Dhp Co 3, 176, 18, Lājadetadhītāya Dhp Co 3, 9, 20, Vok <sup>2</sup>) dhīte Jāt 3,
21, 28, devadhīte Dhp Co 3, 8, 12, 9, 2, Pl Nom dhītā Mahāv 2, 18f,
11, 5, Akk devadhītā Jāt 1, 240, 3, Instr kuladhītāh Cullav 1, 13, 1,
devadhītāhi Pdip 4, 161, 17, puttadhītāhi Jāt 3, 254, 21, 510, 25, Mahāv
7, 65, Gen kuladhītānam Cullav 1, 13, 1, rajadhītānam<sup>3</sup>) Jāt 3, 4, 7, Lok
puttadhītāsu Jāt 1, 152, 8

Auch in der Sprache des Mahāvastu tritt der r-Stamm in den meisten Formen deutlich zutage Sing Nom dhītā (passim), māradhītā 3, 281, 15, 283, 15, rājadhītā 2, 65, 13, 3, 20, 5, 39, 11, karmāragrāmikadhītā 2, 89, 7, Akk dhītaram, dhītaram 1, 180, 17, 2, 88, 16, 110, 184), 3, 9, 1, 20, 1, 23, 14, 24, 9, māradhītāram (M dhītarām) 3, 284, 17, māradhītarām (M dhītarām) 3, 284, 3, Nalnidhītarām 3, 146, 4, Instr dhītarena 3, 39, 17, dhītarāye 2, 111, 14, dhītuh 1, 36, 14, Gen dhītuh 1, 306, 8, 307, 3, Lok rājadhītare (C -dhītāye) 2, 65, 17, Plur Nom dhītaro 1, 348, 12, 3, 24, 8, 146, 1, māradhītaro 3, 282, 4, 7, 13, 300, 4, Akk dhītaro 1, 356, 18, 3, 16, 4, 282, 1, māradhītaro 3, 285, 11, dhītarām 1, 356, 17, Gen dhītarānam 1, 356, 0 Daneben erscheunen Formen nach der ā Flexion Sing Akk dhītām 1, 356, 12, 2, 73, 5, 17, rājadhītām 2, 65, 6, 3, 148, 18, Nalnītāhītām 3, 146, 8, Instr dhītāge 3, 39, 7, rajadhītāye 3, 39, 19, Gen rājadhītaye 2, 66, 1

In den Mittelprakrits ist die ä Dekhnation fast ganz durchgedrungen.) Den alteu r Stamm zeigen abgesehen von S duhidaram nur noch die in alten Jaina Werken vorkommenden AMg Formen Sing Akk dhäyaram, Plur Instr dhävaräh:

So einfach sich bei der Herleitung von dhita, \*dhūtā aus duhitd die Erklarung der l'Evion gestaltet, so groß sind die lauthehen Schwierigkeiten, die die Stummsiloe 'niett Nach der gewönnichen Annahme ist das u von duhitd geschwunden Wackernagel, Altind Gr I, S 163, verweist zur Er klarung auf Jacob, ZDMG XLVII, S 575ff Leh wußte aber nicht, wie sich nich den dort aufgestellten Regeln duhitä zu dhitä hatte entwickeln sollen In den haufiger gebrauchten Formen wie Nom duhita, duhitarah, Akk duhitaram, duhitrh, Gen Sing duhituh lag der neue Akzent gerade auf dem u und hatte elter zu seiner Erhaltung beitragen mussen. Von Natur lang ist die vorletzte Silbe nur im Gen Plur duhitraäm, durch Position im Instr Sing duhitrā, Dat Sing duhitre'). Duß von diesen Formen der

<sup>1)</sup> Auch im Sanskrit findet sich einmal der Akk duhitam 11bh 4 72, 4

<sup>2)</sup> Jat 547, 462 psyadhits, dem psyaputta von G 460 entsprechend

<sup>2)</sup> Lesart -dhitanam 4) Lesart C rayadhitaram

<sup>5)</sup> Pischel a a O § 392

<sup>4)</sup> Das y macht nach Buller, Lenfaden, Schrifttafel, meist meht Position, also kommen duhurbhyam, duhurbhyah nicht in Betracht

502 Pale dhit 1

Schwund des u ausgegangen sein sollte, ist doch ganz unwahrscheinlich Schon Bartholomae hat sich (ZDMG L, S 693) gegen die Anwendung der Jacobischen Regeln nuf dhita ausgesproehen und zugleieh nuf die Schwierigl eiten lungewiesen, die die Lange des i bereitet1) Er will daher dhita, dhūvā ganz van duhitā trennen Dhītā soll auf ein urindisches \*dhitā zuriickgehen, einen weiteren Angehörigen der durch lat films, lett dels Sohn', kel dete 'Kind' dera 'Madehen' vertretenen Sippe Fur den Ausgang ver neist er auf sula 'Solin' Das u des neben dhiya er chemenden dhuya konne ebensowohl durch duhiya nls durch suyo (hes suo) veranlaßt sein. Die Pluralform p dhitaro und andere Formen nach der r. bzw. u Klasse seien durch duhitä um Verein mit den übrigen Verwandtschaftswörtern hervor gernfen

Gegen die letzte Annahme ware nu und für sich nicht viel einzuwenden zumal sich für die Umwandlung eines Verwandtschaftsnamens nuf -a in einen r Stamm auf indischem Gebiet selbst wenigstens ein sicherer Fall nachweisen lift?) Mahavastu III, 295 6ff heißt es in Senarts Text

mahajano samagamya striyas ca purned pi ca 1 pururam paribhā auti kasmād uphesi bhāryarām [] Leatriva brahmana vaisva sūdra catra samāgatā 1 purusam paribhäsanti kasya nyhesi bhäryaram |

Fiir bharvaram le-en die Handschriften B und M in der zweiten Zeile bharvan (B) und bharyayan (M), in der vierten bharyaram (B) bharyyaram (M) Die Lange in der Endung beruht offenbar ebenso wie in dem oben angeführten dhitaram fur dhitaram muf falscher Sanskritisierung, man sah den Ausgang -din im Akk Sing als obligatorisch für die Feinming an Bharvaram aber zeigt, daß in dem Dialekt auf dem die Sprache des Mahavastu beruht. nach dem Muster von mata-mataram dhita-dhitaram auch bhanas)bhanaram oder genauer wold bhanalam, gebildet wurde Das daraus sanskritigerte bharyaram begegnet in Versen im Mahirastu noch öfter,

zum Teil neben bharyam, so III s 6ff

pāpikām gads me ambe bhārgāram anagregasi na te ham papikam bharyam paminapi paramise ! mama tram pāpikām bhāryām amba anayılum icchasi na te ham papikum bharyum pidenapi paramrse |

Pur bhargaram (C bharggaram) hest B bhargaram und es hindert mehts diese Lesart in den Text zu setzen Ebenso in III 9 1

tasua bharyaram anesi Madrakarajasya dhitaram 1

<sup>1)</sup> Warum er pr dhust begruffelter als Fortsetzer von duku't nennt, i t mir nicht Mar ') Fine weitere Parall le bil it auch sollad Tround das un Pale bekanntlich

gum Teil gum r-Stamm geword n a t 2) Diß rv zu n geword n war ergibt sich aus d m nichber angefülrten bli

Pah dhita 503

wo B wiederum bhāryaram hiest Im ersten Band hat Senart mit Unrecht bhāryaram an niehreren Stollen durch bhāryam oder bhāriyām ersetzt<sup>1</sup>), I, 233, 17 upādiyāhi mamam adya bhāryām, I, 234, 8 upādiyāmi taia adya bhāryām An der ersten Stello hiest B bhāryeram, C bhāryāram, an der zweiten hat B das richtige bhāryaram I 129, 2

etam śrutvā Kuśo rājā bhāriyām idam abratīt |

B N A haben bhāŋyāram, C M bhāryyāram, L bhāyyāram Man konnte hei der Übereinstimmung der Handschriften hier an eine Grundform bhaŋālam denken, die in Analogie zu bhatlālam den Gatten' gebildet waro?) Schließ hieli kann aber auch hier die Form mit der Kurze in der vorletzten Silbe gestanden haben, die in I, 233, 17, 234, 8, III, 295, 7 9 durch das Metrum gesichert ist

Trotz dieser Analogie glaube ich nicht, daß bei dhita von einer Über fuhrung eines ursprunglichen a Stammes in die r oder u Flexion die Rede sein kann. Es bliebe bei dieser Annahme unerklarlich, daß sich die r Flevion, wie schon aus den angeführten Beispielen erheilt und durch die Inschriften bestatigt wird, fast durchweg gerade im Alt Prakrit erbalten hat und erst in den Mittel Prakrits die a Flexion als die berrschende auftritt Es mußte also eine Ruckbildung zum Ursprunglichen stattgefunden haben \*dhītā—\*dhītr—dhītā, was gewiß meht wahrscheinlich ist Aber auch davon abgesehen ist es doch kaum glaublich, daß es im Indischen zwei ganz ahnheh klingende Wörter für Tochter gegeben baben sollte. dhītā und duhitr, nicht etwa lokal geschieden oder zeitlich einander ab losend, sondern direkt nebenemander gebraucht, da ja das eine Wort das andere angeblich beeinflußt. Und aus welchem Grunde sollte ienes dhita ım Sanskrit denn so völlig unterdruckt sein daß es auch nicht eine Spur hinterlassen bat 9 Dazn kommt endheb noch die Umfarbung des Vokals von dhiya durch duhiya oder suo Man mag noch so sehr geneigt sein, die Sprache als ein Gebiet der unbegrenzten Möglichkeiten zu betrachten und wird doch vielleicht zugesteben daß diese Erklarung nicht gerade sehr wahrscheinlich ist

Pischel nimmt in Ś dhidā Ausstoßung des u an setzt aber als Grund form nicht duhidd sondern \*duhidd an, da sich sonst das lange i nicht er klaren lasse Dagegen bat Bartholomae, IF XXIII, 46 Anm, mit Recht eingewendet, daß eine Form \*duhidd nicht nur nicht bezwigt, sondern sprachgeschichtlich ganz unwahrscheinlich sei M dhuā erklart Pischel aus dhādā = \*dhūdā = \*dhuldā = duhidā Danach scheint Pischel das 'Um treten des Hauches' in die Zeit vor der Entstehung des Mittelindischen zu verlegen Aber wie erklart sieh die Ausstoßung des i in duhidā' Wie der

<sup>1)</sup> Vgl die Noten I, 476, III 503

<sup>&</sup>quot;) Das alte Wort für 'Schwester, al. erasü kann bhogjö nicht beeinflußt haben da es in dem ö Linden Dialekt langst durch bhogini verdrängt war, vgl W Schulze, SBAW 1916 S 4

504 Palı dhit'i

Ersatz des h durch  $L^s$ . Und ist es wirklich wahrscheinheh, daß der gleiche Anlaut in  $dh\bar{u}d\bar{u}$  und  $dh\bar{u}\bar{u}$  auf so ganz verschiedene. Weise entstanden ist  $^s$ 

Verlassen wir nun einmal die Welt der papiernen Konstruktionen und sehen wir uns in der Sprache selbst uni. Im RV kommen Formen von duhitr im ganzen 65 mal vor. Sing Nom duhitd Vok duhitar, Akk duhi taram, Instr. duhitrd, Dit duhitre, Abl Gen duhitur, Lok duhitar, Dual Nom duhitarä, Plur Nom duhitaras, Vok duhitaras. Die Formen und nach Ausweis des Metrums drei bzw. viersilbig außer in 9, 113. 3

paryanyan rddham mahnam tam súryasya duhudbharat | tam gandharudh praty agrbhann tam some rasam ddahur undräyendo parı sraya ||

Hier fuhrt das Metrum auf zweisillige Aussprache Schon Benfey 1) bat daher vorgeschlagen dhitd zu lesen Graßmann Übers II. 513f . Hille brandt, Ved Myth I, 57, Arnold, Vedic Metre 102 wollen heber das tam vor săruasua streichen, aber das tam im Anfang von Pada e und d spricht entschieden fur die Beibehaltung Bartholomae, ZDMG L. 693 Anm I will súrvasya duhitá zu súro (oder súre, wie 1, 34, 3) duhitá korrigieren. Dem gegenuber bat schon Oldenberg, Royeda I. 53 betont daß gerade das spatere dhitā fur die Verschleifung von duhitā zu dhitā spreche Wurde die Form dhild ini vedischen Sanskrit ganz vereinzelt dastellen so wurde man aber trotz der mittelindischen Formen immerhin die Wöglichkeit zugeben mussen, daß in 9, 113, 3b eine überzahlige Zeile vorbege Diese Möglichkeit schwin det, wenn wir die Verhaltnisse im AV betrachten. Im AV sind Formen von duhitr 15 mal belegt Sing Nom duhitd Vol. duhitar, Dat duhitre, Gen duhitur, Dual Nom duhitarau, Plur Vok duhitaras Von diesen Formen zeigen vier, also fast ein Viertel der Gesamtzahl\*) nach Ausweis des Metrums Schwund des u3)

2, 14 2 nir vo gosthád ajāması nir al san nir upunasát | nir vo magundyā duhilaro grhébhyas culayāmahe\*) ||

Die Lesung dhitaro macht den Vers regelmaßig Bloomfield, SBE NLII 301, will duhitro lesen 'as in the dialects' Welche Dialekte in die-er oder einer analogen Form jemals das a ausstoßen weiß ich aucht

7, 12, 1 sabhd ca ma samılış cüvolüm proydpater duhıtaran samı idiné | yénä samgacchü upa mä sa sıksüc cdru vadünı pılarah samoalesu\*) ||

 <sup>\</sup>ach Bartholomae ZDUG L \( \frac{5}{2} \) 693 wo aber dus Zitat niel t richtig \( \text{t} \) 1) Da dru der Belegstellen aus dem R\( \text{stammen so it es eigentlich sogar ein Drittel der Formen.} \)

<sup>1)</sup> De beiden Stellen AV 2 14 2 und 10 1 25 lat schon V Kuhn B itr 2 Val Sprachf IV, 198 richtig beurteilt

<sup>1)</sup> Paipp b yerd rbt und in d catayaması

<sup>1)</sup> Pupp in c und d abweel end

Pali dhita 505

Das Metrum ist, so wie der Text jetzt lautet, vollig uuregelmaßig Die Strophe findet sich auch im Päraskara Grhyasūtra, 3, 13, 3, wo die erste Halfte lautet1)

sabhā ca mā samītis cobhe prasāpater duhitarau sacetasau

Sacetasau ist deutlich spatere Korrektur Henry, Livre VII de l'Atharva Véda, p 55, will in der ersten Zeile sabhā ca sā samītis cāvatām mā prajā pater duhitā samudānā und in d nrsu statt pitarah lesen. Bei solchen gewaltsamen und zum Teil ganz willkurlichen Anderungen kommt naturlich ein Text heraus, von dem die Rsis nichts alinten Bloomfield, SBE XLII, 544, will abolich wie vorher dubitrau und mitrab lesen. Er verweist auf Am Journ Phil V, p 27, we er vorschlägt, in RV 1, 127, 4 armbhir statt aranibhir zu lesen Ob das richtig ist, ist zum mindesten sehr zweifelhaft, duhitrah und mirah sind aber sedenfalls Unformen, die niemals liestanden haben Mir scheint, daß hinter caiatam em ma weggefallen ist, das man wegen des vorhergehenden mā als uberflussig ansah, und daß in d die spitere Form vadāni ein alteres vadā verdrangt hat. Wie man aber auch uber diese Anderungen denken mag, so kann es doch kaum zweifelhaft sein, daß in b prajāpater dhitarau samuidāne zu lesen ist

6, 133, 4 sraddháyā duhilá tápasó 'dhi jātá siása ŕsīnām bhutakŕtām babhára I

så no mekhale matim å dhehr medhåm atho no dhehr tapa ındrıyam ca ||

Die Unregelmaßigkeit des Verses sehwindet, wenn in a śraddhāyā dhitā tapaso 'dhi jātā gelesen wird, in b ist naturlich svasarsinām zu lesen und in e. wie schon Lanman, bei Whitney, Ath Veda Samh I, 381, gesehen hat, das no zu streichen

10, 1, 25 abhyaktáktá staramkrtá sartam bháranti duritam parehi jānihi kriyé kariáram duhitéta miaram svam

Whitney meint, man könnte den ersten Pada in 8 Silben zusammen drangen oder auf 12 Silben ausdehnen, wodurch der Vers entweder uro brhati oder prastarapankti wurde Mit dem zweiten Vorschlage braucht man sich wohl nicht ernstlich zu befassen Ieh kann mit Henry, Livres X, XI et XII de l'Atharva Veda, p 44, in dem Vers nur eine Mischung aus anu stubh (a, c, d) und tristubh (b) erkennen Jedenfalls kann kein Zweifel daruber bestehen, daß die zweite Vershalfte in anustubh ist. Henry will das 110 streichen, wodurch der Sinn, wie er meint, nur um so energischer wurde Meines Erachtens wurde der Vers dadurch unverstandlich Es ist dhitera pitaram suram zu lesen

Aus der spiteren vedischen Literatur gehören zwei Stellen hierher. Att Br 7, 13, 8 und 8, 22, 62)

i) Padas c und d weichen luer starker ab

<sup>2)</sup> Auf die erste verweist auch schon A Kuhn a a O , vgl auch Bloomfield,

508 Pal dhita

in den modernen Volkssprachen, wo das alte Wort für Tochter allerdings vielfach durch Neubildungen verdrangt ist. Wo es erhalten ist, zeigt es auch hier in den nördlichen Dialekten 2, in den sudlichen u als Stammvokal Tur Sindhī verzeichnen die Wörterbucher dhīa, -u, fur Paniābi dhī (obl dheū), fur Hindi und Hindustāni dhī und dheyā Im Linguistic Survey wird dhīā aus Magahī (Gayā), emem Bihārī Dialekt, angefuhrt (V2, Standard List), dhi aus Ahīri (Cutch), einem Bhīlī Dialekt (IX3, S 67)1) In Marāthi dagegen finden wir dhur Im Ling Surv VII wird dhuv, dhuva, dhu spe ziell als Konkani Wort aufgeführt (S 209 und Stand List) Die Ansicht, daß das heutige Marāthī auf der alten Māhārāstri beruhe, gewinnt damit einen neuen Anhaltspunkt Franke, Pali und Sanskrit, S 136, hat endlich den in den Inschriften auftretenden Unterschied auch schon zur Bestim mung der Heimat des Pali verwendet, und mir schemt in der Tat die Über einstimmung des Pali mit den Dialekten der nordlichen Inschriften in dem Wort fur Tochter fur die Ansetzung des Pali nördlich der Narmada ent scheidend zu sein

Die Geschichte der Entstehung des û von M dhuā laßt sich aus den sudlichen Inschriften ohne weiteres ablesen Es wird wohl inemandem einfallen, duhuta einerseits von duhut, andererseits von "dhūd und weiter dhuā trennen zu wollen In duhutā hat sich zweifellos der zweite Vokal an den ersten assimibet, wahrscheinlich zuerst in den Formen, in desen noch ein aus r entstandenes u in der dritten Silbe folgte Duhutā ist dann weiter zu dhutā "dhuta geworden, gerade wie duhuta zu dhutā, dhita wurde Daß die Neigung zur Ausstoßung des u durch die Stellung des Wortes in Kompositum verstarkt wurde, scheinen die Inschriften von Amarāvatī zu bestatigen

Andererseits scheint die oben geaußerte Vermuting daß die Quan titat des Stammvokals langere Zeit geschwankt habe ihre Bestatigung in den Inschriften von Mathurä zu finden wo ja dhidä und dhidä nebenenander erscheinen Allzuviel ist aber auf die Schreibungen mit der Kurze nicht zu geben Die Prakrit Inschriften sind in der Schreibung der Lange gerade bei i und u sehr nachlassig, ich brauche nur daran zu erinnern daß in der allerdings erheblich alteren Afoka Inschrift zu Kalsi grundsatzlich wohl das lange ä, nicht aber das lange i und u bezeichnet wird. Es ist unter

<sup>9</sup> Grierson, ZDMG L, S 9, at der Ansicht daß Beng jhi (LS V) Stand Lit Sudwestl Beng Sudostl Beng Chakma jhi Haijong (Mymensingh) Jain Assam ji (LS V) S 402 J, Stand List Sibagar zi Kamrupi zdol) Opin zhad jhio) (LS V). Stand List Jhio) auf dhid zuruckgehe Jeh stimme mit W Schulze, SBAW 1916 S 7. Stand List Jhio) auf dhid zuruckgehe Jeh stimme mit W Schulze, SBAW 1916 S 7. Stand List Jhio) auf dhid zuruckgehe Jeh stimme mit W Schulze, SBAW 1916 S 7. Stand List Jhio) auf dhid zuruckgehe Jeh stande nangesehen werden kann solange meht werter Bespiele für den Übergang eines dhim jh vor palatalem Vokal begebrucht sind. Di Vokaliserung winde soweit es sich um Beng und Assam handelt, keim Schwerig ketten machen, für Op sollten wir aber nach dem Zeugnis der Udayaguri Inschrift. 1346 sals Stammoolal erwarten. Das in Beng gebrauchte dahat ist naturheh aus die Sle entelleint.

diesen Umstunden uicht unmöglich, daß die Aussprache dhitä schen zur Zeit der Mathurä Inschriften viel verbreiteter war als uiser Material erkeinen laßt, und niemer Ansicht nach schließt selbst die durchgangige Schreibung mit der Kurze in dhutä die Annahme, daß auch sehen die Aussprache mit der Lunge bestaud, nicht aus Hier können uur neue Punde weiter lielfen

# Zu den Upanişads.

## H. Die Sodasakalavidya.

- 1 Ubersetzung von Chandogya-Upanisad 4, 4-9
- 4. 1 Satyakāma Jābāla redete seine Mutter Jabālā an 'Ich winsche das brahmanische Studium zu betreiben, Verehrhelie Welchem Geschlecht gehöre ich denn an?' 2 Sie spraeh zu ihm 'Das weiß ich nicht, mein Kind, welchem Geschlecht du angehörst. Als Magd bin ich viel herringe-kommen, da habe ich dich, als ich jung war, bekommen. Daher weiß ich nicht, welchem Geschlecht du angehörst. Aber ich heiße Jabālā, du heißest Stiyakama. Neine dieh also Satyakāma Jābālā.
- 3 Er kam zu Härdrumata Gautama und segto 'Ich will boi dom Ehrwurdigen das brahnanische Studium betreiben Ich möchte bei dem Ehrwurdigen als Schuler eintreten' 4 Der sprach zu ihm 'Welchem Ge schlecht gehörst du denn au, mein Lieber?' Er segte 'Des weiß ich nicht, Ehrwurden, welchein Geschlecht ich angehöre Ich habe meine Mutter gefragt, die hat nur geantwortet Als Magd bin ich viel herumgekommen, da habe ich dich, als ich jung war, bekommen Daher weiß ich meht, welchem Geschlecht die angehörst Aber ich heiße Jabälä, du heißest Satyakāma." So bin ich denn Satyakama Jābāla, Ehrwurden' 5 Er sprach zu ihm 'Das vermag memand der nicht ein Brahmane ist, so öffen zu sagen Bringe das Breinholz berbei mein Lieber! Ich will dich als Schuler bei mir aufnehmen. Du bist nicht von der Wahrheit abgegangen'

Nachdem er ihn als Schuler aufgenommen hatte sonderte er vier hundert magere schwachliche Kuhe ab und sprach zu ihm 'Geh diesen nach mein Lieber' Der sigte indem er sie forttrieb 'Ich möchte nicht heimkehren, ehe es tausend geworden sind'

Eine Reihe von Jahren blieb er draußen Als es tausend geworden waren, 5. 1 da rief ihn ein Stier an "Satyakāma" 'Ehrwurdiger! er widerte er 'Wir haben das Tausend erreicht, mein Lieber, treib nus zum Hause des Lehrers! 2 Ich will dir auch ein Viertel des Brahman kundtun' 'Alöge der Ehrwurdige es mir kundtun' Er sprach zu ihm 'Die östliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel Die westliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel Die nordliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel Die stülliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel Die stülliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel Dies fürwahr, mein Lieber, ist

506 Pali dhitā

annam ha prānah saranam ha tāso rūpam hiranyam pasaio tivāhāh |
sakhā ha jājū krpanam ha duhitā zyotir ha putrah parame vyoman ||
desād desāt samolhānām sarvāsām ādhyaduhitriām |
dašādadāt sahasrānu Ātrevō milakanthuah |

Böbtlingk, Sanskrit Chrestomathies, S 22, setzte für duhitä in 7, 13, 8 emfach kanya in den Text Garbe hat diese Anderung in der neuen Auf lage mit Rocht gestrichen. Das Metrum laßt nicht den geringsten Zweifel daruher, daß dhītā und ādhyadhītrnām gesprochen wurde, duhitā und -duhitrnam sind mehts weiter als historische Schreibungen. Aus alledem folgt aber mit Sicherheit, daß dhītā nieht von duhitā zu trennen, sondern aus diesem entstanden ist. Fur die Erklarung der Ausstoßung des u ist zu beachten, daß duhitā ein haufig gehrauchtes Wort ist und daß bei fluch tigem Sprechen ein dhitd tatsachlich nicht weit von duhitd ahliegt. Auch mag der Gehraueb von duhitr am Ende des Kompositums die Kurzung des Wortes hegunstigt haben Dafur sprechen die oben geschilderten Ver haltnisse in der Sauraseni, sowie das Material, das die sudlichen Inschriften hefern1) Der eigentliche Grund für die Ausstoßung des u kann aber die Stellung im Kompositum nicht sein, da sieh die Erscheinung zuerst 18 gerade in dem selbstandigen Wort zeigt. Meiner Ansicht nach kann der Grund nur in dem Wortakzent hegen Das kann aber nicht der spatere Akzent sein Ganz ahgesehen von den ohen heruhrten Schwierigkeiten wird das schon dadurch ausgeschlossen daß die Ausstoßung des u schon in der Zeit der vedischen Lieder erfolgte Andererseits laßt sich diese Aus stoßung kaum hegreifen wenn der vedische Akzent rein musikalisch war Die Stimmerhöhung muß vielmehr von Stimmiverstarkung begleitet ge wesen sein, worauf auch die Behandlung des dh und bh im vedischen Sanskrit weist (Wackernagel, Altınd Gramm I, § 218) So ist die Geschichte von dhilā fur die Beurteilung des vedischen Akzentes nicht unwichtig

Schwieriger ist es, über die Dehnung des im Reine zu kommen. Es hiegt nahe, darin eine Ersatzdehnung für den Verlust der vorausgehenden Silbe zu sehen. Das vedische Material spricht andererseits für die Ent wicklung duhitä—dhitä—dhitä. Am wahrscheinlichsten ist es mir, daß die Quantitit des i lange Zeit schwankte, zumal in gewählter Aussprache duhitä ja immer noch neben den fluchtiger gesprochenen Formen bestand Erst in den Mittel Prakrits hat sieh die Lange völlig durchgesetzt

Wie inis der Veda über die Entstehung des Anlautes von dhita aufklart, so ergibt sich die Geschichte der Entstehung des ü von dhuä aus den In sehriften in Alt Prakrit. Sie geben uns zugleieln auch auf die Frage nach dem Verbaltins von dhita zu "dhütä eine klare und unzweideutige

SBF NLII, 301 and Oldenberg Rgveda I, 53 Die zweite scheint bisher nicht beschiet worden zu sein

<sup>1)</sup> Sube unten S 507

Antwort. Das inschriftliehe Material, in lokaler Anordnung, ist das folgende1).

I. Nordliches Indien. Kura Gen. Plur. duhitrnam, rajaduhitanam 5. Mathura Nom.2) dhita 107c. 119: dhita 32. 50. 112. 122: dhita3) 188: Instr. dhitara 34, dhitare 102, dhitra 66. Loweninsehrift; Gen.4) dhitu 18. 22a. 36. 68. 70. 74. 75. 76. 102. 107. 107b, vitu5) 78. ditu 136. dhitu 24. 29. 37. 48. 121; Sanci Instr. dhitare 161; Gen. dhitaye 252; im Kompositum Gen. sadhitikāņe 382; Bharaut Gen. dhilu 718.

II. Südliches Indien. Kanheri Gen, dhutuya 1020, dhutua 1018; Kudā Gen. duhutuya 1041. 1048. 1054; Gen. Plur. duhutunam 1045; Köl Gen. duhutuya 1076; Näsik Instr. duhutuya 1141, duhitä\*) 1137; Gen. duhutuya 1127, dihitu 1132, 1134; Pitalkhörä Gen. duhutu 1102; Amaravati Gen. duhutuya 1206, 1252 (zweimal), duhutāya 1264; im Kompositum Gen. saduhutukasa 1210. 1229. 1277, saduhutakasa 1215, saduhutukaya 1268; Instr. sadhulufkena/ 1255, sadhulukafya/ 1244; Gen. sadhulukasa 1220. 12737). 1303, sadhutukasa 1214, sadutukasa 1300, sadhutukafyal 1250, sadutukāya 1276; Udavagiri Instr. dhutunā 1346.

Die Inschriften von Kura 5 und Näsik 1137 können uns uber die Stammform des Wortes nichts lehren, da es sanskritisierende Inschriften sind. So fallen die Formen duhitrnam rajaduhitanam und duhit/r/a fort. Ganz vereinzelt stellt die Form dihitu in den gleichlautenden Inschriften von Nāsik 1132 und 11346). Davon abgesehen finden wir in Nordindien ausschließlich die Formen mit , in Sudindien ausschließlich die Formen mit u in der Stammsilbe\*). Das stimmt zunachst genau zu den Ergebnissen, die wir oben bei der Untersuchung der mittelprakritisehen Formen gewonnen haben, und bestatigt sie so zugleich Saurasenī und Māgadhī (dhīdā) gehen, wie zu erwarten, mit den nordindischen. Māhārāstrī (dhūā) mit den sudindischen Inschriften zusammen. Die Ardhamägadhi (dhūyā) zeigt hier wie in zahllosen anderen Fallen den Einfluß der Mähärästri. Das inschriftliche Zeugnis stimmt weiter aber auch genan zu den Erscheinungen

<sup>1)</sup> Die Zahlen sind die Nummern der Inschriften in meiner 'List of Brähmi Inscriptions', wo die vollstandigen bibliographischen Nachweise gegeben sind.

<sup>2)</sup> In allen Fallen ungrammatisch an Stelle eines Gen oder Instr.

<sup>3)</sup> Verschreibung für dhitā 4) Zum Teil in der Funktion eines Instr.

<sup>5)</sup> Verschreibung für dhitu

<sup>9)</sup> Verschrieben für duhiträ, vgl [mä]trä in derselben Inschrift

<sup>7)</sup> Verbessert aus samatukasa

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Inschrift ist eine Urkunde über die Schenkung der Dakhamiträ, der Tochter des rajan Kşaharata kşatrapa Nahapana und Gattin des Usayadata, der bekanntlich ein Saka war Vielleicht erklart sich daraus der Gehrauch der Form dibitu, die den nordlichen Formen jedenfalls naher steht, wenn sie auch nicht mit thnen identisch ist.

<sup>\*)</sup> Die Schreibungen ditu in Mathura 136, sadhutukasa, sadutukasa, sadutukaya in Amaravati 1214 1300 1276 erklaren sich aus besonderen Dialekteigentumlichkeiten, auf die hier nicht eingegangen zu werden braucht

das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Weite reiche heißt. 3 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln be stehende Viertel des Brahman als das Weitereiche verehrt, der wird weite reich in dieser Weit. Weitereiche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses nus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Weitereiche verehrt. 6. 1 Das Feuer wird die ein Viertel kundfun.

Am nachsten Morgen trich er die Kuhe weiter Wo sie sich gegen Abend befanden, da zundete er en Feuer an, pferchte die Kuhe en, legte Brennholz auf und setzte sich westheh vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm nieder 2 Da rief ihn das Feuer an 'Satyakama' 'Ehrwurdiger' erwiderte er 3 'Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtun, mein Lieber' 'Möge der Ehrwurdige es mir kundtun' Es sprach zu ihm 'Die Erde ist ein Sechzehntel Der Luftraum ist ein Sechzehntel Der Himmel ist ein Sechzehntel Das Meer ist ein Sechzehntel Dies furwahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Unendliche heißt 4 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Unendliche verehrt, der wird un endlich in dieser Weit Unendliche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Unendliche verehrt, der wird un endlich in dieser weit Unendliche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Unendliche verehrt, der wird un endlich unteren vereit des Brahman als das Unendliche verehrt 7. 1 Eine Gans wird dir ein Viertel verkunden '

Am nachsten Morgen trach er die Kuhe weiter Wo sie sich gegen Ahend befanden, da zundete er ein Feuer an, pferchte die Kuhe ein, legte Brennholz auf und setzte sich westhich vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm meder 2 Da flog eine Gans zu ihm herab und iref ihn an "Satya-Lāmai" Ehrwurdige "erwiderte er 3 "Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtun, mein Lieber". Moge mir die Ehrwurdige es kundtun" Sie sprach zu ihm "Das Feuer ist ein Sechzehntel Des Sonne ist ein Sechzehntel Der Mond ist ein Sechzehntel Der Bhtz ist ein Sechzehntel Dies furwahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Lichtreiche heißt 4 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Lichtreich in dieser Welt Lichtreiche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Lichtreiche verehrt 8. 1 Ein Taucher wird dir ein Viertel kundtun"

Am nichsten Morgen trieb er die Kulie weiter. Wo sie sich gegen Abend befanden, da zundete er ein Feuer an, pferchte die Kulie ein, legte Brennholz auf und setzte sich westleht vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm nieder. 2. Di flog ein Taucher zu ihm herab und nie ihn an "Satya-käma!" Ehrwurdiger! erwiderte er 3. "Ich will dir ein Viertel des Braliman kundtun, mein Lieber." Möge mir der Ehrwurdige es kundtun. Er sprach zu ihm. 'Der Odem ist ein Sechzehntel. Die Gesicht ist ein Sechzehntel Das Gehör ist ein Sechzehntel. Die Denkkraft ist ein Sechzehntel. Die Grundlich die Gesicht ist ein Sechzehntel. Die Grundlich die Grundlich die Schreibung der wahr, mein Lieber, ist das aus ver Sechzehntel bestehende Viertel des

Brahman, das das Stutzenreiche heißt 4 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Stutzenreicho verehrt, der wird stutzenreich in dieser Welt Stutzenreiche Welten gewinnt, wer nitt solchem Wissen dieses nus vier Sechzehnteln bestehendo Viertel des Brahman als das Stutzenreiche verchrt

9. 1 Er gelangte zum Hause des Lehrers Der Lehrer redete ihn an 'Satyakāma'' 'Ehrwurdiger'' erwiderte er 2 'Turwahr, du strahlest, mein Lieber, wie einer, der das Brahman kennt. Wer hat dieh denn unterwiesen?' 'Andere als Menschen', antwertete er, 'ich wunsehe aber, daß der Ehrwurdige es mir kundtue 3 Denn ich habe von Leuten, die dem Ehrwurdigen gleieben, gehört, daß, von dem Lehrer erlernt, die Wissensebaft den geradesten Weg geht' Da tat er ihm ganz dasselbe hund Dabei wich mebts ab

### 2 Erlauterungen

- 4, 4, 1 maisyāmi Im PW wird das nls Futurum von tas mit ir aufgefaßt Allein in der Verbindung mit brahmacaryam ist sonst nur das Simpley belegt, so in der Upanisad selbst 4, 4, 3, 4, 10, 1, 8, 7, 3 Böhtlingk hat daher, wie ich glaube, mit Recht erialeyami in viraleami verandert Von almlichen Formon, die sieherlich ebenfalls allo auf Fehlern berulien, fuhrt Wlutney, Sk Gr § 1036 313ñāsyāmah (Mbh 3, 13274 C = 197. 1 B = 200. 1 K), didhalsyamı (Ram), mimamsyant (Gobh Grh S) an, dazu weiter parijigrahîsyan Kaus Bralim 2, 91)
- 4, 4, 2 bahv aham carantı parıcarını yaurane tıam alabhe. Es kann gar kemem Zweifel unterliegen, daß Jabala damit auf die unehebelio Geburt des Sohnes ansmelt. Die alte Zeit, die sogar den Vvasa zu einem außerehelichen Sohn des Paräsara machte, sah darın offenbar keinen großen Makel Nach Sankara soll allerdings Jabālā hier erklaren, sie habe soviel mit der Bedienung der Gaste im Hause ihres Mannes zu tun gehabt, daß sie darüber den Namen seines Gotra vergessen habe, und es sei auch nachher keine Zeit gewesen, danach zu fragen, weil der Mann fruh gestorben sei bahu bhartrgrhe parıcaryayatam atıthyabhyaqatadı2) caranty aham parıca rını parıcarantılı parıcaranasılanaham parıcaranacıllalaya gotradismarane mama mano näbhut | yaurane ca tatkāle trām alabhe labdharaty asmi | tadaira te pitoparatah | ato 'nathāham Diese abgeschmackte Erklurung, die von Ranga Rāmānuja wiederholt wird, beweist nur, daß Sankara an der außer chelichen Geburt des Satyakama Anstoß nahm und sich bemulite, sie hinwegzuinterpretieren

Fur bravitha iti (Böhtlingk) ist, wie in der Ausgabe der Anand Sanskr Ser und der Benares Ausgabe bruvithä iti zu lesen

4, 4, 4 somya Diese Form bieten die meisten Handschriften hier und an allen anderen Stellen der Up Sie findet sich durchweg in der Anrede

<sup>1)</sup> Vgl dazu die Bemerkung von Keith, Rigveda Brahmanas, S 356

<sup>2)</sup> Ranga Ramanuja hest besser tädibhyah

auch in der Mund Up (2, 1, 1 10, 2, 2, 2 3) und Pras Up (4, 7 10, 6, 2) Die Brh Är Up hat somya in 3, 2, 13, aber saumya in 3, 1, 2, wahrend das Sat Br an den beiden entsprechenden Stellen (14, 6, 1, 3, 2, 13) saumya hest Bei der Übereinstimmung verschiedener Texte halte ich es nicht für gerechtfertigt, somya einfach durch saumya zu ersetzen, wie Böhtlingk es getan hat

4, 5, 1 reabhah Sankara sucht in eigenartiger Weise zwischen dem Stier und den im folgenden genannten drei Verkundern, dem Feiier, der Gans und dem Taucher, und den von ihnen verkundeten Teilen der Lehre eine Beziebung herzustellen Der Stier, dessen Lehre von den Himmels gegenden handelt, soll der in den Stier eingegangene Gott Väyn sein, da er mit den Himmelsgegenden zusammenhange täyudetatä dilsambandlinī tustā saty rsabham anupravišyarsabhāpannānugrahāya Das Feuer, dessen Lehre sich auf Erde, Luft, Himmel und Meer bezieht, soll Agni sein, der den ihn selbst betreffenden Teil der Lehre verkunde ätmagocaram eia darsanam agnir abraut Die Gans soll Aditya, der Sonnengott, sein, da ihre Lehre von den himmlischen Lichterscheinungen handle hamsa ädityah sauklyāt patanasāmānyāc ca jyotirrisayam era ca daršanam protācāta hamsasyadıtyatıam pratiyate Der Taucher endlich, dessen Lehre die Sinnesorgane betrifft, soll Prana sein, weil er als Wasservogel mit den Wassern zusammenhange madgur udakacarah paksi sa cāpsambandhāt prānah sa ca madguh prānah svatīsayam eta ca daršanam uvāca Nach Šankara sind es also Vāyu, Agni, Āditys und Prāna, die die Lehre ver-Sandara sind es also vayu, Agni, Aditya und Frana, die die Lente ver-kunden und zwar ein jeder von ihnen den jut, der das eigene Gebiet be trifft Ahnlich erklart Vedesa rsabhah als vill vo täyur era vrsabharāpah san, agnih als agnir detatārāpah, hamsah als vill, irvas caturmukhah, mad guh als jalavāyasarāpo varunah, wahrend Rahna Rāmānuja sich mit der Bemerkung begnugt, in den Stier en eine bestheel. mit der Hutung der Kuhe zufriedene Gottheit eingegangen gatām vidtu aksanena priladera tärskesädhisthitarsahhah

Deussen S 121, bezeichnet Śankaras Erklirung als wohl annehmbar, ich halte sie im Gegenteil für ganz unvahrscheinlich Allerdiags lißt sieh einiges anfinhren, was die Deutungen verstrudlieher macht. Väyu steht zu den Himmelsgegenden in einem nahen Verhaltnis, weil er ihr Sprößling ist itsäm (disäm) rägur ratsah Chänd Up 3, 15, 2, rägur disäm yathä garbhah Brli Är Up 6, 4, 22. Hamsa ist in der spiteren vedischen Zeit geradezu zu einem Namen der Sonne geworden, siehe z B AV 10, 8, 18 = AV 13, 2, 38, 3, 14 11, 4, 21. Der Prän hat die engsten Bezehungen zum Wasser Nach Brli Är Up 1, 5, 13 ist dis Wasser sein Leib pränagipah karīram. Nach der Lehre des Uddältha Ärnni wird der feinste Bestandteil des getrunkeinen Wissers zum Präna, denn aus Wasser besteht der Präna äpomayah pränah Chänd Up 6, 5, 2, 4, 6, 3, 5, 7, 1,6. Und diese Anschauung hat schon in alterer Zeit bestanden, sehon Jaim Up Br

3, 10, 9 steht der Satz prāno hyāpah Allem das niles genugt doch nieht, um Śankaras Deutung zu rechtfertigen Man mußto doch zum mindesten erwarten, daß in allen Fallen gleichmußig eine allgemein anerkannte oder sofort zu erkennende Bezieliung zwischen der Gottheit und ihrer Erscheinungsform auf der einen Seite und der verkindeten Lehre auf der anderen Seite bestande Allein davon kann höchstens im Fall der Sonne die Rede sein Pir Vāyu und Prāna feldte die feste Verbindung mit der Erscheinungsform, weder tritt Vāyu gowolinheh als Stier auf noch Prāna als Taucher In dem Pall Agnis anderseits ist es keineswegs ohne weiteres verstandlich, daß sieh die von ihm verkundete Lehre auf seine eigenen Statten bezieht, denn wenn es sieh auch wohl nachweisen ließe, daß Agni auf der Erde, im Luftraum, im Himmel und im Meere welt, so sind he kanntlich charakteristisch für ihn doch nur drei, nicht vier Statten<sup>3</sup>) Schließlich aber darf man doch nicht außer acht lassen, daß der Text selbst auch nicht mit einem Worte andeutet, daß die Verkunder Er schemungsformen von Göttern sind

Nun laßt sielt aber auch zeigen, daß man zu einer Zeit, die sielt zwar nicht genauer bestimmen laßt, die aber sieherlich weit vor der Sankaras nicht genauer bestimmen laßt, die aber sieherlich weit vor der Sankaras beit, die vier Verkunder ganz anders gedeutet hat Maitr Up 6, 34 wird die Beibolialtung des Opferkultes gelohrt, weil man in dem Opferfeuer ein Symbol des mit dem Brahman identischen Ätman sieht Der Opforer soll, nachdem er die Spende in die Hand genommen, die Gottheit mit einem Mantra überdenken der in unserm Text lautet

hıranyavarnah sakuno hrdy äditye pratisthitah | madgur hamsas tejovrsah so 'sminn agnau yajāmahe ||

Ramatirtha erklart die drei Beiwörter im dritten Pada madaur iala carah paksı | sa yatha jale nimagna iva gacchatı tatha hrdy ütmü nivarüpah sampūrno pi yathāvadanavabhāsanān madgusadrsah | hamso mānasasaro-'mhharubaranamhäre qalepureenh | en yatkā tuddhae tathāditye purusa brahmarupo yatah sa tejovrsas tejasā śresthas tejobahula ity arthah Im An schluß daran ubersetzt Cowell Bright of hue as gold-like a hird-ahiding in the heart and in the sun as a diver hird, as a swan-of mighty lustre-Him (the Soul) we worship in this fire' M Muller gibt tejovrsah durch 'strong in splendour wieder, Deussen übersetzt 'Der Vogel welcher gold farbig im Herzen, in der Sonne wohnt, Taucher und Wanderer, glutregnend. ihn hier im Feuer ehren wir' Wenn auch madgu usw hier selbstverstandlich im uhertragenen Sinn zu nehmen sind, so halte ich es doch nicht für richtig. die Gans zu einem 'Wanderer' zu verfluchtigen, und die Auffassung von tejovrsah als 'glutregnend 1st grammatisch unmöglich, 'glutregnend' könnte höchstens tejovarsah sein Aher auch ein Kompositum tejovrsah im Sinne von tejasā vrsah 'machtig durch Glut' ist, wenn auch vielleicht nicht un

<sup>3)</sup> Daß Vedeśas Deutung wo sie von Śankara abweicht noch weniger auf Wahrscheinlichkeit Anspruch erheben kann braucht wohl kaum gesagt zu werden 40° 154gr. Kleis Schifften

möglich, doch im höchsten Maße unwahrseheinlich. Vergleichen wir nun die Reihe madguh, hamsah, tejovrsah mit der Reihe der Verkunder des Brabman in unserer Stelle reabhah, agnih, hamsah, madauh, so sehen wir, daß sich die beiden völlig decken, sobald wir teigersah in zwei Worte teig ersah zerlegen Sogar die Aufeinanderfolge der einzelnen Glieder innerhalb der Reihe ist dieselbe, die Maitr Up fuhrt sie nur in umgekehrter Folge auf Teras ist in der Sprache der Brahmanas und Upanisads oft genug ein Synonym von agni Hier erklart sich der Gebrauch des Wortes insbesondere noch durch die Rucksichtnahme auf das folgende so 'sminn agnau der Verfasser suchte die Tautologie zu verschleiern. Ich übersetze den Mantra daber 'Der goldfarbene Vogel, der im Herzen und in der Sonne wohnt, der Taueber, die Gans, die Feuersglut, der Stier, der ist in dem Feuer hier Wir verehren (ihn in dem Feuer hier)' Daß zwischen diesem Mantra und der Chänd Up direkte Beziehungen bestehen, wird memand in Abrede stellen. Nun ist aber nicht anzunehmen, daß der Mantra alter ist als die Maitr Up selbst. Wenn man ihm auch der Metrik nach vielleicht ein höheres Alter zubilligen könnte, so wird er doch durch die Sprache in eine spatere Zeit hinabgeruckt, der Gebrauch des a Stammes eren anstatt des an Stammes wan ist in der Literatur erst seit Manu belegt. Die Maitr Up aber hat an anderen Stellen nachweislich die alteren Upanisads und insbesondere auch die Chand Up benutzt Es kann daher als völlig sicher gelten, daß der Verfasser des Mantra auch jene vier Namen fur das Brahman aus der Chand Up genommen hat Er muß also den Stier, das Feuer, die Gans und den Taucher die dort auftreten, als Reprasentanten des Brahman gedeutet baben das Brahman wurde danach gewissermaßen sich selbst verkunden

Es braucht kaum gesagt zu werden daß auch das eine spatere Deutung ist, micht besser und nicht schlechter als die Sankaras. Es fragt sieh aber, ob nicht doch in dem Text etwas einhalten ist was zu so seltsamer Aus deutung Anlaß geben konnte. Und da hegt in der Tat eine Vermutung nahe. Der Taucher ist ein jalecara, er gehört mehr nich als andere Wasser vögel dem Wasser an weil er im Wasser untertauchend seine Nahreag sucht.) Den hamse anderseits stellt sich der Inder mit Vorhebe als hoch am Himmel dahunfliegend vor. In der Upanisad selbst. (4-1, 2) wird von den nachtlich am Himmel dahunziehenden hamsen serzahlt, hansä üdiccapathe yants, die hamses ziehen auf dem Plade der Sonne, heißt es Dhp 175. Zu dem madgu und dem hamse als den Bewohnern des Wassers und der Luft gesellt sich der Stier offenbar als das Tier der Erde. Damit wird dann auch die merkwurdige Zusammenstellung der drei Tiere mit dem Feuer

<sup>1)</sup> Manu 5 13 nonajjataś ca mateydd in Aulluka nimajya ye mateydn kła kanti tân madguprobhytin. Wie sehr fur den Inder der Taucher ein im Wasser nicht nur auf dem Wasser lebendes Tier ist zeigt auch d e angeführte Ausdeutung auf Varuna bei Velesa.

begreiflich. Fur dieses vierte Element fehlte es naturlich an einem Bewolmer aus dem Tierreich; so wurde notgedrungen das Feuer selbst in die Reihe eingefugt. Aus den vier Elementen - pythiri, agni, akāša1) und apas in der Sprache der Upanisads - erscheint also ein Wesen, um die Natur des Brahman zu verkunden. Nichts hindert uns aber anzunehmen, daß der Verfasser der Upanisad Stier, Gans und Taucher noch als wirkliche Tiere betrachtete, die dem Schuler ihr Wissen mitteilen, so wie in den l'abeln Tiere die Menschen in der Lebensklugheit unterweisen. Jene Tiere sind nicht Representanten der Elemente, sondern nur mit Bedacht mit Rucksicht auf die Elemente gewahlt und, soweit möglich, ist auch bei der Verteilung der einzelnen Lehren auf die Verkunder darauf gesehen, daß eine gewisse Beziehung zwischen ihnen obwalte. Wenigstens erscheint es passend, daß das Tier der Erde die Lehre von den Himmelsgegenden und das Tier des akasa die Lehre von Peuer, Sonne, Mond und Blitz vortragt, denn 'ım akasa sind beide, Sonno und Mond, Blitz, Gestirne. Feuer' (Chand. Up. 7, 12, 1) Das ist aber noch keine Symbolik; die hat erst der Mantraverfasser hineingetragen, wenn er in modgu, hamsa, tejas, ersa Namen der Elemente sieht und sie weiter mit dem Brahman identifiziert Anderseits geht Oldenberg, Lehre der Upanishaden, S.170, meines Erachtens weit uber alles Beweisbare oder auch nur Wahrscheinliche hinaus, wenn er vermutet, daß hier die Umformung eines alten Marchens vorliege, in dem die Tiere zu dem Knaben von ganz anderen Dingen redeten. Wir liaben nicht den geringsten Grund, dem Verfasser die Originalität der Erfindung abzusprechen.

4,5,2 pādam M. Muller, Böltlingk und Deussen geben das Wort durch Fuß wieder und könnten sich dafur auf Ranga-Rāmānuja berufen, der bemerkt ekaikasya hi goh pādasya catrāro 'rayarāh puralah khuradayam prahatah pārṣnutvayam cātah pādas catuskalo bhavat. Allein da sich der pāda hier aus vier kalās zusammensetzt und kalā hier nur 'Sech-

<sup>4)</sup> Oder vielliecht régus Fur ākāśa spriekt, daß z B Brh Är Up 4, 3, 19 von einem Falken oder Adler ge-agt wird, daß er ökäße fleege Naturlieh war hier durch die Vierteilung der Leinen des Beschwankung auf ver Elemente gegeben Ahnlich fehlt z B Agnu unter den Elementen Sat Br 10, 1, 6, 4—9 m der Reihe prihut, āpas, akāśa, vigu, addug, dir, weil āgn selbst mut den Elementen identifiziert wird, oder Brh Är Up 4, 4, 5 in der Reihe prihut, āpas, vigu, akāśa, weil das Feuer aus anderen Grunden in die folgende Richie tejas-alejus, kama-akāma, kroāha akroāha, aharma-adharma verschoben war Es ist aber zu beachten, daß, wie sehen Oldenberg, Vorwis Wissensehaft, S 58ff, bemerkt hat, die fünf Elemente auch zur Zeit der ülteren Upanisads noch keinenwegs immer ein geschlossenes System bilden Charakteristisch in dieser Himsicht ist Brh Är Up 2, 5, 1ff, wo die Liste der 14 Erschennungsformen der Anifemwelt mit prihut, āpas, agm, vägu beginnt, aber der ākāśa erst an zehnter Stelle genannt wird, oder Brh Är Up 3, 7, 3ff, wo prihut, āpas, agm die Aufzahlung der 12 von Ātman gelenkten "Gottheiten" eröffnet, cāgu aber an füufter und ākāśa weder an zehnter Stelle genanter van dere Breibent.

zehntel' bedeuten kann, so kann auch pāda hier nur durch 'Viertel' ibersetzt werden, wie Hertel, Weisheit der Upanischaden, S. 66ff, es getan hat prakāšaiān M. Muller ibersetzt das Wort mit 'endowed with splen

dour'. Böhtlingk mit 'hell', Hertel mit 'sichtbar'. Allein zwischen Namen und Wesen muß doch hier genau so wie in den folgenden Fallen ein innerer Zusammenhang bestehen Die disah aber haben nichts mit dem Licht zu tun, sondern sind ein Ausdruck für den nach allen Seiten sich erstreckenden Raum, vgl Brh Är Up 4, 1, 5 yām kām ca disam gacchati naivāsyā aniam gacchati | anantā hi disah Deussen hat daher sicherlich recht, wenn er prakāsavān durch 'westenhaft' wiedergibt. In genau demselben Sinn wird das Wort Chand Up 7, 12, 2 gebraucht sa va ākāšam brahmetu unasta ālāšavata vas sa lakān prakāšavata 'sambādhān urugāyavato 'blusidhyati | yāvad ākāšasya gatam tatrāsya yathākāmacāro bhavatı ya ākāšam brahmety unäste wer den Raum als das Brahman verehrt, der erlangt raumverschene Welten, weitsversehene, unbeengte, mit weitem Ausschreiten versehene. und soweit sieh der Raum erstreckt, soweit wird ihm Umherschweisen nach Beheben zuteil, wenn er den Raum als das Brahman verehrt' Auch hier kommt es ausschließlich auf die Weite, nicht auf die Hells an, die Licht welten (tejasvato lokān bhasvato 'pahatatamaskān) gewinnt man durch Ver chrung des teras (ebd. 7, 11, 2) Auch für die epische und klassische Sprache steht dis Bedeutung Treie, freier, offner Platz' für prakāša fest, wie das PW zeigt, und schon RV 10, 124 6 steht prakāša unmittelbar neben dsm weiten Luftraum adam svar adam ad asa vamam ayam prakasa urv antari Lsam Die Bedeutungsentwicklung ist auch nicht gerads auffallig, wenn man bedenkt, daß das von derselben Wurzel gebildets akāsa von Anfang an nichts weiter als den freien Raum bedeutet 1) Gewiß ist malāšavān bsi der vorgeschlagenen Auffassung nicht viel anderes als das folgende ananta van Allem das spricht nicht gegen die Richtigkeit der Erklarung Auf die Helle bezogen, wurde prakasaran dem folgenden nyotisman genau so nahe stehen Von dem Wissenden gebraucht, soll prakāsavān nach Sankara 'beruhmt' (prakhyātah) bedeuten Die angefuhrte Stelle aus der Chand Up legt es nahe, es vielmehr auf die ungehinderte Bewegungsfreiheit zu be ziehen, wie dem *prakāšavata ha lakān jayat*i dort *ākāšavato vai sa lokān* abhisidhyati entspricht so dem prakāšarān hhavatı prakāsaratah dort yāvad ālāšasya gatam tatrāsya yathalāmacuro bhavatı

4, 6, 1 yatrābhistyam babhuvuh Sankara yatra yasmin kale deše bhi sāyam nisāyām abhisambabhūvur ekatrābhimukhyah sambhūtāh, Ranga Rāmānuju yatra deše sāyamhāle bhibabhūvuh Schon im PW wird abhi sāyam nehtig verbunden und auf abhiprātar in Brh Ār Up 6, 4 19 ver wiesen

<sup>1)</sup> Die Angabe 'Liebt, Helle im PW beruht auf einem Irrtum den Böhtlingk später berichtigt hat

4, 8, 3 ūyatana rūn 'das mit Stitzen verseheno')'. Śaukara will das äyatana nut das manas beschränken (äyatanam näma manah sarvakaranopahrtanam bhoganam tad yasmin pade vidyata ity ayatanavan nama padah), wahrscheinlich mit Rucksicht auf Chand. Up. 5, 1, 5: mano ha zu äyatanam2) und entsprechend der spateren Überordnung des manas uher die indriyas. Allein davon kann hier keine Rede sein. Wie vorher die vier Himmelsgegenden als Weite (prakāša), Erde, Luftraum, Himmel und Meer als Unendlichkeit (ananta), Fener, Sonne, Mond und Blitz als Licht (jyotis) zusammengefaßt sind, so muß auch hier ägalana die Zusammenfassung von Odem, Gesicht, Gehör und manas sein3). Daraus geht mit Sieherheit hervor, daß die Lehre von den manas!) als den augtanas des Brahman bereits bestand. Diese Lehre vertritt auch Ynjnavalkya in dem Gesprach mit Janaka von Videha, Brh. Ar. Up. 4, 1, 2ff., indem er der Reihe nach vac, prana, caksus, śrotra, manas und hrdaya fur dio ayatanas des Brahman erklart, wahrend der ākāša seine pratisthā ist5). Wenn aber an unserer Stelle ayatana eline nahere Erklarung fur die pranas verwendet werden konnte, so legt das die Vermutung naho, daß der Ausdruck in diesem Sinne allgemein bekannt war, wenn er sieh auch in der Folgezeit nicht gehalten hat, Mir ist das um so wahrscheinlicher, als ayatana in der buddhistischen Terminologio als Bezeichnung der sechs Sinnesorgane und weiter dann auch der ihnen entsprechenden Objekte wiederkehrt. Man scheint auatana bei den Buddhisten mit Rucksicht auf den sparsa erklart zu haben, der als · die Vereinigung des Sinnesorganes, des Objektes und des auf diesen beiden beruhenden Erkennens gefaßt wird und so die Sinnesorgane und ihre Ob-

Hertels Übersetzung 'das Stutzende' ist grammatisch unrichtig und verfehlt den Sinn.
 Sankarna Erklarung ist beer desselbe vin an unserer Stelle andergonghrifänäm.

<sup>3)</sup> Śankaras Erkiarung ist mer dieselbe wie an unserer Stelle undrijopahriānām visayānām bhoktrarthānām pratyayarūpānām mana āyatanam āśrayah

<sup>4)</sup> Wer das bestreitet, nuß sehon annehmen, daß die Namen der vier Viertel dem Verfasser der Upanisad überkommen und von ihm neu gedeutet seien. In dem Fall konnte dyadranzön ursprunglich der 'Stutzenreiche' etwa in dem allgemeinen Sinne des fest Gegrundefen gewesen sein. Allem für eine soliche Annahme hegt nicht der geringste Anlaß vor.

<sup>4)</sup> Zu den genannten ist sicherlich noch die ede zu stellen, die hier nur wegen der Einstellung auf die Vierzahl fortgelassen ist.

<sup>\*)</sup> Wie die psychischen Organe die dystans des Brahman sind, so haben sie wiederum dystans in den korperlichen Organen. Att Up 1, 2, 1ff wird auseinandergesetzt, wie die acht Lokapälas, die Atman geschaffen, weil es ihmen an Kraft fehlt, den Atman bitten. Ersinne einen Stutzpunkt für uns, auf den gestellt wir Speise eseen mogen! (dystanam nah projaniha yusmin pratisthitä annam adama). Atman ihrt, nachdem sie Kuh und Pferd abgelehnt, ihnen den Menschen vor und fordert sie auf, je nach ihrem Stutzpunkt in ihn einzufahren (yathäystanam pravistata). Darauf geht Agni als väe in den Mund ein, Väyu als präna in die Nasenlöcher, Adutya als eakjus in die Augen, die Himmelsgegenden als svotra in die Ohren, die Krauter und Baume als toman in die Haut, Candramas als manas in das Herz, Mityu als apäna in den Nabel, die Wasser als retas in das Zeugungsglied.

jekte als Ursprungsstatte, Sitz, Ursaehe hat So wird z B Digh N 1, 3, 71 von den sechs Beruhrungsgebieten, phassäyatanani, gesprochen und Buddha ghosa bemerkt dazu (Sum I, 124f) tatiha cha phassayatananı nama callhum phassayatanam sotam ghanam pilha kayo mano phassayatanan ti ımanı cha | sanıatısamosaranakarana yanınattımattesu hı ayam ayatanasaddo rattati I tattha kambojo assanam ayatanam gunnam dakkhinanatho ti sania tivam vattati | sangatitthane ti attho | manorame ayalane sevanti nam vihan gamā is samosarane | sais sais āyatane is kārane | arannāyatane pannakutisu sammanlıtı pannattımatte srayam idha sanjatıadıatthattaye pi yunatı callhadisu hi phassapancamala dhamma sanjayanti samosaranti tani ca tesam karanan ti ayatanani I idha pana cakkhun ca paticca rupe ca uppanati callhuriññanam | tinnam samgati phasso ti imma nayena phassasisen'eva desanam aropetuu phassam adum katua paccayaparamparam dassetum cha phassavatananti vuttani Die völlige Verschiedenheit der Auffassing von quatana in den Upanisads und bei den Buddhisten schließt meines Er achtens den gemeinsamen Ursprung nicht aus, der alte Buddhismus wird hier wie in anderen Fallen den Namen aus der allgemein gultigen philo sonhischen Terminologie der Zeit übernommen und ihm einen anderen Sinn untergelegt haben

4, 9, 2 brahmavid un rai somya bhasi | Lo nu trānusasasa Ebenso 4 14 3 brahmavid un somya te mukham bhati | Lo nu trānusasasa Es ist wegen der literarischen Zusammenhange vielleicht nicht überliussig auch auf die huddinstische Parallele zu dieser Außerung zu verweisen Als Moggallana seinen Freund Sariputta der von Assaji belehrt die Wahrbeit erkannt hat auf sich zukommen sieht da fragt er ihn rippasannäni kho te avuso indrijani | parisuddho chaviranno pariyodāto | kacci nu tram aiuso amalam adhigato | Mahav 1 23 6 vgl ebenda 3 8

bhagavāms tv eva me kame bruyāt Sankara faßt me kāme als nach mennem Wunsch' bhagavāms tv eva me kame manneckayam bruyāt kim anyaur uktena naham tad gandyamnty ahhiprayāh Nach Vedes's soll me kāme zu mennem Hede bedeuten me mama kame šubhartham wahrend Ranga Ramanuja m kāme den Suna sacht 'wena du es wunsches' kāma chayām satyām nue bhagavān era valsyat i mama kimartham itaraprā rihanam ity arthah Die beiden letzten Erklarungen sind sicherlich falsch Von den europaischen Übersetzern hat Böhtlingk die Bedeutung des Satzes völig verkannt wenn er den Text zu bhagavams ti etam eko me bruyat verandert und übersetzt 'Jedoch konnte der Erhabene aber auch nur er allein mir es auf diese Weise verkunden Daß das unrichtig ist geht sehon daraus hervor daß Böhtlingk im die Gedankenverbindung mit dem Folgenden herzustellen gezwungen ist hi durch 'auch wiederzugeben 'Auch hörte ich ja von Lehrern usw Y Wuller und Deussen schließen sich Sankara an, der erstere übersetzt kämedurch 'I wish', Deussen schließen sich Sankara an, der erstere übersetzt kämedurch' Jush', Deussen durch 'bitte ')

<sup>1)</sup> Hertels Übersetzung ist ganz frei

dem Sinne nach gewiß richtig, aber grammatisch ist kame, wie Deussen bemerkt, schwerbeh haltbar Man könnte nllenfalls eine Parallelo dazu in RV 10, 128, 2 finden mamāntarilsam urulokam astu máhvam ediah paratam kome asmin, nber daß die Ausdrucksweise auch luer nls un gewöhnlich empfunden wurde, zeigt die Vulgatn des AV (5, 3, 3), we Idme asmın selbst gegen das Metrum zu kamayasman verandert ist Ebensowenig befriedigt Deussens Vorschlag, kamam zu lesen, da das Wort der Bedeutung nach nicht hierher paßt. Im Epos begegnet, wie das PW zeigt, öfter ein lämaya in der Verbindung mit bruhs oder prabruhi im Sinne von 'sage mir zu Liebe, sage, ich bitte', allein dies kamaya liegt von kame doch zu weit nb, als daß man es an unserer Stelle etwa einsetzen durfte. und dasselbe gilt von lamage, das man etwa, in Analogie zu mange, als eine eingeschobene 1 Pers Sing nuffassen könnte Fur weitaus das Wahrscheinlichste halte ich es. daß kāmo zu lesen ist. Pan 3, 3, 153 lebrt den Gebrauch des Optativs zum Ausdruck eines Wunselies, wenn nicht Laccit dabei steht, als Beispielo gibt die Kāśikā kāmo me bhuñnta bharan, abhilaso me bhuñita bharan Lesen wir bhagarams ti era me kamo brayat, so ent spricht der Satz genau dem Mustersatz der Kāśikā, es ist nur der wichtigste Begriff bhaqavan eta vorweggenommen Es erscheint mir auch ganz be greiflich, daß die Konstruktion spater verkannt und kamo deshalb zu kame verandert werden konnte

4, 9, 3 ācāryād dhana udyā viditā sādhistham prāpayatiti. Se liest Böbtlingk und die Ausgabo in der Bibl Ind , auch Vedesa in seinem Kem mentar, wenigstens nach dem mir vorbegenden Druck Die Lesart prapa yatıtı beruht aber offenbar nur auf Konjektur Nach den Angaben der Ausgabo der Anand Sanskr Ser bieten die Handschriften des Textes zur Halfte prapatiti, zur Halfte prapad its, dasselbe Schwanken zeigen die Handschriften von Sankaras Kommentar Die von Ranga Ramanujas Kommentar begleitete Ausgabe der Anand Sanskr Ser hat nur prapad its ebenso nach Böhtlingk die Benares Ausgabe und die Tubinger Hand schriften Ein Prasens prapati ist für diese Zeit ganz unwahrscheinlich, wenn es auch seinen Reflex in Pr pavadi, parai hat Ebensowenig paßt der Aorist prapat lierher Und die Bedeutung verbietet überhaupt an eine Form des Aktivs von prap zu denken Sankara erklart allerdings ācāryād dhawa vidyā vidita sādhutamatvam prāpnoti und Ranga Ramanuja und Vedesa schreiben ihm das nach der letztere sogar, obwohl er prapagati hest Danach mußten die Worte bedeuten 'sie erreicht den Zustand der richtigsten sie wird die richtigste' Allein dieser Sinn befriedigt nicht sādhistham kann auch schwerlich im Sinne eines abstrakten Nomens stehen, und prapnots wird in dieser Verbindung sonst kaum gebraucht. Die Über setzer legen denn auch alle das Kausatıv zugrunde M Muller und Hertel betrachten sādhistham als Objekt, M Muller 'that only knowledge which is learnt from a teacher leads (prapayats) to real good. Hertel der prapayed

lesen will 'nur die Wissenschaft könne zum Besten (= völlig zum Ziele) fuhren, die man aus dem Munde seines Lebrers empfangen habe' M Muller hat den beabsichtigten Sinn sicherlich verfehlt, aber auch Hertel kann ich nicht zustimmen Abgesehen davon, daß sadhistham nicht 'das letzte Ziel' bedeuten kann, handelt es sich, wie aus dem Schluß der Erzahlung klar hervorgeht, nicht darum, daß Satvakama glaubt, noch nicht der Weisheit letzten Schluß gehört zu baben, sondern nur darum, daß der richtige Weg bei der Erwerbung des Wissens die Belehrung durch den Lehrer ist Insofern geben Böbtlingk und Deussen, die sädhistham als Adverb zu fassen scheinen, die Worte richtig wieder 'daß ein von einem Lehrer erlerntes Wissen am besten zum Ziele fuhre' (prāpayati), 'daß das Wissen, welches man vom Lehrer lernt, am siebersten zum Ziele führt' (prapayati) Allein das hier vorausgesetzte prapayalı bat, wie schon bemerkt, in den Hand schriften gar keine Stutze Die überlieferte Form, von der wir ausgeben mussen, ist prāpad, wofur auch prāpati nur eine schlechte, wenn auch altere Konjektur ist. Gegen Hertels Vorschlag prapad zu prapaved zu verbessern erbebt sich das Bedenken, daß man nicht einsieht, wie eine so klare Form wie prāpayed in der Überheferung zu prāpad entstellt werden konnte Ich glaube, der Fehler sitzt etwas tiefer Ait Br 6, 1, 3 erschemt em Wort prapad 'Gang, Weg' Es wird dort erzahlt, daß der Schlangen seber Arbuda Kadraveya alle Mittage auskroch, um den Göttern bei einem Somaopfer in Sarvacaru Hotrdienste zu leisten Daran wird die Bemerkung geknupit sa ha sma yenopodāsarpat tad dhāpy etarhy arbudodasarpans nama prapad asti 'der Gang, auf dem er auskroch, besteht noch beute unter dem Namen Arbudodasarpanı Dieses prapad suche ich auch hier Acarvad dhava vidyā viditā sadhisthaprapad iti, wortlich 'von dem Lebrer erlernt, ist die Wissenschaft eine, deren Weg (oder Gang) der geradeste ist , wurde allen Anforderungen genugen Ich glaube freilich daß wir in noch engerem Anschluß an die Überlieferung sädhisthamprapad 'deren Weg am geradesten ist' zu lesen haben Bahuvrihis mit adverbialem Vorderghed sind haufig genug, dennoch weiß ich zur Zeit aus dem Sanskrit eine ganz genaue Parallele nicht anzufuhren wohl aber aus der Sprache der Asoka Inschriften Im zweiten Saulenedikt findet sieb das Bahuvrihi cilamthitiku, cilam thitikā auf dhammalipi bezogen, 'von langer Dauer'1) Naturlich steht eine solche Bildung unter dem Einfluß der danebenstehenden verbalen Aus drucksweise Man sagte cilamthitika, weil man gewobnt war, cilam citthali zu sagen2) Ebenso wird man sadhi-thamprapat gebildet haben weil man sadhu prapaduate, sadhistham prapadyate 'er gelit gerade, am geradesten'

i) Daneben und immer in den Felsen Fdikten erscheint auch die Form ohne Anusvara

Aus demselben Grunde hat man im Sanskrit und Pali Tatpurusas gebild t wie einzumsthite langer Aufentlinit, Räjniar 3, 105 dhuramhite beständige Dauer', Dip 147 gasan atthic dhuramhite.

sagte, die Verbindung sädhu ett ist im RV öfter belegt. Es erscheint mir nun aber auch ganz begreiflich, daß man eine solche Bildung und insbe sondere das seitene Wort prapad spiter nicht mehr verstand und darum prapad zu präpad veranderte. Ahnlich ist auch das Wort nisprapad 'das Herauskommen' verderbt worden in Chänd Up 5, 10, 6 alo va khalu durnisprapataram. Das letzte Wort ist sieher nicht mit dem PW zu durnisprapataram oder mit Böhltingk zu durnisprapataram, sondern zu durnisprapatlaram zu verbessern 'daraus ist sehwerer (oder sehr sehwer) herauszukommen'

atra ha na kımcana viyäyet: Böhthingk hat das iti mit Recht gestrichen Fur die Ühersetzung verweise ich auf die folgenden Bemerkungen

#### 3 Die Lehre

Die Anschauung, die der luer vorgetragenen Lehre ihr besonderes Geprage verleiht, geht, wie schon Deussen erkannt hat, bis in den Rgveda zuruck Hier heißt es im Purusasükta von dem Purusa, der alles ist, was war und was sein wird (10, 90, 3, 4)

eldvān asya mahımdto yydyāmš ca párusah pådo 'eya visirā bhulānı tripdā asyāmrlam divi ] tripdā ürdhva ud ait purusah pådo 'eyehdbharat punah | talo visian vy akrāmat sāšanānasané abhi ]

'So gewaltig ist seine Größe und noch größer als dies ist Pirusa Ein Viertel von ihm sind alle gewordenen Dinge, drei Viertel von ihm das Un sterbliche im Himmel Mit drei Vierteln erliob siche Purusa nach oben, ein Viertel von ihm ward wieder hienieden Von da breitete es sich nach allen Seiten aus zu dem was ißt und was nicht ißt.'

Sicherlich sind die Viertel hier nicht im mathematischen Sinne zu ver stehen. Die drei Viertel stehen dem einen Viertel nur als der unendlich größere dem kleineren Teil gegenüber. In diesem Sinne wird der Ausdruck auch spiter noch gebraucht. Wenn man auch noch soviel opfert heißt es Dhp 108, so ist alles das doch nicht ein Viertel soviel wert wie ehrfurchts volles Benehmen gegen Redliche sabbam pi tam na catubhägam et abhi rädanä uppugatesu seppo?) Allein man hat nichher die Viertel buchstablich genommen, genau so wie im Fall der Vae. Von ihr wird in RV. 1, 164, 45 in ahnlichen Ausdrucken gesprochen wie von dem Purusa, drei Teile von ihr sind im Verborgenen niedergelegt, den vierten reden die Menschen

catvári vák parimitā padáni táni vidur brāhmand ye manisinah | guha trīni níhita néngayanti turiyam vacó manusyd vadanti ||

Die Legende des Sat Br (4 1 3,16) weiß die vier Viertel hubsch gleichmaßig zu verteilen und teilt, in völliger Verkehrung des ursprung

¹) Haufiger noch ist spater der Ausdruck das ist nicht ein Sechzehntel soviel wert wie , kalam narhati sodasim, siehe PW unter kala und Dhp 70 Jat 481, 8 usw

lichen Sinnes, je ein Viertel den Menschen, dem Vieh, den Vögeln und dem kleinen Gewurm zu

Dio Idee von dem viergeteilten Purusa hat sich auch sonst noch als fruchtbar erwiesen Im Verein mit der Vierteilung der Vac hat sie die Lehre von der vierfußigen Gavatri veranlaßt, die uns in zwei verschiedenen Fassungen in Chand Up 3, 12 und Brh Ar Up 5, 14 vorliegt 1) Der Zu sammenhang wird hier durch die ausdruckliche Berufung auf RV 10.90. 3 in Chand Up 3, 12, 5f sichergestellt Ein solches außeres Zeugnis fehlt in unserem Fall Daß nher totsachlich die Vierteilung des Purusa das Vorbild der sodasakalarıdya gewesen ist, zeigt sich noch deutlich in der Anordnung des Stoffes Wie in dem Lied so stehen auch hier noch drei Viertel dem einen Viertel gegenüber Inhaltlich ist allerdings eine starke Veranderung eingetreten Drei Viertel des Purusa sind das Unsterbliche im Himmel, ein Viertel von ihm hat sich als die irdische Welt ausgebreitet, Himmelswelt und Erdenwelt bilden den Gegensatz. In der Upanisad sind drei Viertel als die gesamte außere Welt, Himmel und Erde umfassend, dem einen Viertel als dem menschlichen Organismus gegenühergestellt Diese Isoherung und Individualisierung des Menschen ist einer der cha rakteristischen Zuge, die das Denken der Zeit der Upanisads von dem der revedischen Periode unterscheiden. Man könnte daran denken in der Lehre vom Brahman wie sie Chand Up 3, 18 vorgetragen wird, die Mittelstufe zwischen dem Purusasükta und unserer Upanisad zu finden Dort wird zunachst die Verehrung des Brahman als manas und als akasa empfohlen und dann mit Rucksicht auf diese beiden das Brahman in je vier Viertel zerlegt vac prana calsus und srotra auf der einen Seite entsprechen in der uhlichen Weise auf der anderen agns vayu aditya und die dis Das macht einen einfacheren altertumbeheren Eindruck als unsere Unanisad, wenn auch im Grunde kein großer Unterschied besteht dem manas ent spricht in unserer Upanisad das avatanarat, dem akasa die ubrigen drei Viertel Ich zweifle auch nicht, daß Deussen recht hat wenn er auch diese Lehre auf die Vierteilung des Purusa zuruckfuhrt aber in der Form hat see sich von ihrem Urbild viel weiter entfernt als unsere Unamsad, indem der Gegensatz zwischen den drei Vierteln und dem einen Viertel völlig aufgegeben ist. So mussen wir in jener Brahman Lehre wohl elier eine Nebenform als die Vorstufe der sodašakalandyā erkennen

Wie aber die Vierteilung des Purusa den Anstoß zu der Lehre von den Viertein des Brahman gegeben hat, so ist für die weitere Zerlegung jedes Viertels in vier Teile die Sechizehnteilung, die als so charakteristisch empfunden wurde, daß sie der Lehre ihren spiteren Namen gab, sicherlich noch eine andere Idee von Einfluß gewesen, die Sechizehnteilung Prajä-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auf die Finzelheiten kann hier nicht eingegangen werden. Ich kann mich Deutssens Auffuseing nicht in allen Teilen ausehließen. Seine Fikhrung von Chând. Up 3. 12. 5 ersel eint mit grachlich nicht möglich.

patis Sie findet sich zu frühest ausgesprochen wohl in einem Mantra des Yajurveda, Väj S 8, 361)

yasmān na jālah paro anyo asti ya ūtneša bhuvanāni višvā | prajāpatih prajayā samrarānas trīni jyotīmsi sacate sa sodašī ||

'Der höher ist als irgendein anderer, der geworden, der in alle Wesen eingegangen ist, Prajäpati, mit Nachkommenschaft beschenkend, gesellt sich sechizehnteilig den drei Lichterscheinungen<sup>2</sup>)'

Sat Br 7, 2, 2, 17, 9, 2, 2, 2 ist von dem sodasakalah prajapatih die Rede Der Ursprung der Seehzehnteilung ist völlig klar Die Texte sprechen unumwinden seina Gleichsetzung mit dem Mand aus, die im Grunde nur eine andera Ausdrucksform fur seine so unendlich aft hervorgehobene Identifizierung mit dem Jahr ist Nach Kaus Up 2,9 soll man in der Vollmandsnacht den aufgehenden Mond mit dem Spruch verehren samo rājāsi vicalsanah pancamulha 'si prajāpatih 'du bist Komg Sama, der weitschauende, du bist der funfmundige Prajapati Brli Ar Up 1.5.14 heißt es sa esa samialsarah prajāpatih sodašakalah | tasya rātraya eta paŭcadaŝa kalā dhrurantāsya sodaŝi kalā | sa rātribhir evā ca păryate 'pa ca ksiyate | so 'müvüsyüm rätrım etayü sodasya kalayü sarvam ıdam pranabhrd anupravisva tatah pratar jayate Jener Prajapati ist das Jahr, ist sechzehn teilig Die Nachte sind 15 Sechzehntel von ihm, unveranderlich ist sein sechzehntes Sechzehntel Wahrend der Nachte nimmt er zu und nimmt er ab. Wenn er in der Neumandsnacht mit jenem sechzehnten Sechzehntel m alles dies, was Leben hat, eingegangen ist, wird er am nachsten Margen wieder daraus gebaren' Der unveranderbehe Teil der hier als der sech zehnte bezeichnet wird, wird aber auch von den anderen als der siebzehnte unterschieden und sa öfter van dem saptadasah prajapatih gesprochen (Sat Br 5, 2, 2, 3, 17, 10, 4, 1, 16, 13 2, 2, 13, Kaus Br 16, 4) Man hat dann diese Sechzehnteilung auf die Tiere (sodasakalā vai pasavah Sat Br 12, 8, 3 13, 13, 3 6 5, auch Tändya M Br 19, 5 6, 6, 2), auf den mensch hchen Leib und den Purusa im Leibe (Sat Br 10, 4, 1, 172), 11, 1, 6, 36, Chand Up 6 7, 1, Prasna Up 6) auf dieses All (sodasakalam va idam sarram Sat Br 13, 2, 2, 13, 5, 1, 15, 6, 2, 12, Kaus Br 16, 4, 17, 1) und schließlich auf das Brahman übertragen. So erklart sich die wunderliche Auseinandersetzung in Jaim Up Br 4, 25, 1f sac casac casac ca sac ca val ca manas ca [manas ca] val ca calsus ca srotram ca srotram ca calsus ca sraddhā ca tapaš ca tapaš ca sraddhā ca tām sodusa \ sodušakalam brahma \ sa ya evam etat sodasakalam brahma reda tam evartat sodasakalam brahma-

Mit verunderter erster Vershalfte auch Vaj S 32, 5 Fur weitere Nachweise und Varianten siehe Bloomfields Konkordanz

<sup>\*)</sup> Namlich dem Feuer, der Sonne und dem Blitz Savana (zu Taitt Br 3 7, 8, 5) urt, wenn er das Berwort sodas unr mit Rucksicht auf die rituelle Verwendung des Mantra erklart etannämaksgrane öbuten.

<sup>3)</sup> Mit Hinzuziehung des prana als des siebzehnten Teiles

pyett 'das Seiende und das Nichtseiende, das Nichtseiende und das Seiende, Rede und Denkkraft in Denkkraft und Rede, Gesicht und Gehör, Gehör und Gesicht, Glaube mid Kasteiung, Kasteiung und Glaube, das sind sechzehm Sechzehusteilig ist das Brahman. Wer dies seelizehnteilige Brahman in dieser Weise kennt, zu dem kommt dies seelizehnteilige Brahman. Inhalt lich hat das hier gelehrte Brahman mit dem unserer Upanisad mehts gemein, aber der Form nach ist es ihm gleich, und deutlicher als jenes verrit es, woher ihm dieso Form überkommen ist. Wir durfen also wohl sagen, daß beide Vorlaufer und Wegbereiter des Brahman, Purnsa und Prajāpati, ihm das außere Gewand gehehen, in dem es im unserer Unanisad erscheint.

Nach Deussen betrifft nun die Offenbarung, die die Tiere und das Feuer dem Satvakāma zuteil werden lassen, nur die Erscheinungsformen des Brahman, nicht aber sein Wesen selbst. Das ist gewiß vom Standpunkt spaterer Erkenntnis aus richtig, allein was in dem Text berechtigt uns zu der Annahme, daß der Verfasser sehon diese scharfe Linie zwischen Erscheinung und Wesen gezogen bahe? Ich bin überzeugt, daß er mit seiner Auseinandersetzung das Wesen des Brahman genau so gut erschöpft zu haben glaubte wie der Verfasser von Chand Up 3, 18, wenn er, wie schon erwahnt, das Brahman fur manas und akasa erklart. Deussen meint, daß das Wesen des Brahman mitzuteilen dem Lehrer vorbehalten gebheben sei, und wenn auch nicht gesagt werde, was dieser dem Satyakama mitgeteilt habe, so sei es doch sehwerlich nochmals die Lehre von den padas des Brahman gewesen, sondern wahrscheinlich die Wissenschaft von Brahman selbst und dem Wege zu ihm, in deren Besitz sieh Satyakama im folgenden Abschnitt befinde Er uhersetzt die Worte tasmai haitad evoraca daher 'da legto er ihm dasselbe (das Brahman) aus' Allein unca kann meht 'auslegen' bedeuten Die Worte tasmas hovaca können hier keinen anderen Sinn haben als vorher, wo sie die Reden der Tiere und des Feuers einleiten. und etad ere ist nicht 'das Brahman', sondern allgemein 'gerade dieses, ganz dasselbe' Ebenso erklart Sankara uty ukta ācāryo 'bravit tasmas tām ern davratair uktam vidyam, und noch deutheher druckt sich Ranga Ramāmua aus eram ukta ācārņas tasmai satyakamāņaitad era sodašakalabrahmavınaan evovaca | tad evanyananatırıktan uvacety arthah Wenn der Lehrer dem Satyakama ganz dasselbe verkundet wie die Tiere und das Feuer, so entspricht er damit genau der Bitte des Schulers bhaoarams tv era me kāmo brāvāt Aueli in diese Worto legt Deussen einen falschen Sinn. wenn er ubersetzt 'aber Ew Elirwurden mögen es mir, bitte, erklaren'. es braucht wohl kaum bemerkt zu werden daß brayat der regelmaßige Optatis Pras zu dem Perfekt unden ist Satyakama bittet den Lehrer nicht, ihm das Gehörte zu erklaren, sondern es ihm noch einmal vorzutragen, weil man der Ordnung gemäß nur von dem Lehrer und nicht von Fremden Unterweisung empfangen darf Auf keinen Fall darf man einwenden, daß sich Satyakama in Chand Up 4, 10-15 im Besitz eines

höheren Wissens befindet Es wurde schließlich nichts hindern, anzuneh men, daß Satyakāma sich dieses höhere Wissen spater selbst erworben habe Allein solche Überlegungen sind ganz mißig Es kann nicht scharf genug betent werden, daß die einzelnen, durch die Wiederholung der Schliußworte gekennzeielnieten Abschnitte der Chänd Up selbstandigo Stucko sind, und daß es dalier ganz falsch sein wurde, die Angaben des einen mit denen des anderen in Einklang setzen zu wollen

Außer Deussen haben die Übersetzer die Worte tasmar haitad eroraca denn auch richtig aufgefaßt, der sieh anschließende Satz atra ha na kimcana tiyaya aber ist bisher allgemein mißverstanden worden Aus Sankaras Erklarung selbst ist nicht viel zu entnehmen, er umsehreibt nur in der ge wöhnlichen Weiso die finite Verbalform durch das Partizip atra ha na kımcana sodasakalayıdığıyah kımcıd ekadesamatram apı na riyaya na riga tam ity arthah Er wird das aber wold so verstanden haben wie Anandagiri angibt na vigatam kim tu pürnaira vidyā väyrādibhir ācāryena copadisteti śesah Dasselbe meint Vedeśa atra derebhyah śravane na kimcana riyaya nāpagatam na kācid dhānir abhūd ity arthah. In demselben Sinne ubersetzt M Muller 'nothing was left out', Bolithingh 'hierbei fiel nichts aus', Hertel 'dabei ging nichts verloren' Allein abgesehen davon, daß es mir sehr fraglich ist, ob tiyaya uberhaupt die angenommene Bedeutung haben kann, sieht man doch nicht ein, warum betont werden sollto, daß der Lehrer nichts ausgelassen habe Das mag Deussen gefühlt liaben, wenn er aber selbst ubersetzt 'daber fiel nichts daneben', so ist das ein Ausdruck, der nur im Hinblick auf das biblische Gleichnis vom Sacmann verstandlich ıst und unmöglich das indische tīyāya wiedergeben kann¹). Viyāya ist Wörtlich 'ging auseinander' und das ist hier von dem Auseinandergeben in der Lehre gebraucht, genauso wie sein Gegenstuek saminava 'ging zusammen' in derselben Verbindung mit einem Lokativ Sat Br 10, 6, 1, 1 von dem Übereinstimmen in der Ansicht gebraucht wird te ha varsvängre samäsgig tesām ha vaisvānare na samiyāya 'dio berieten sich über den Vaisvanara, sie kamen über den Vaisvanara nicht zusammen', 'nis de vaisvanaro non convenit', wie das PW ubersetzt Es wird also nochmals mit allem Nach druck versichert, daß Haridrumata Gautama dem Satyakāma genau das selbe mitteilte wie die Verkunder im Walde, und das hat seinen guten Grund für das naivere Denken der alten Zeit lag in dieser vollkommenen Übereinstimmung die Gewahr für die Richtigkeit der Lehre

<sup>1)</sup> Die Frklarung im PW auch nicht das geringste ist entschwunden, verloren gegangen (von der Lehre) bedarf wohl kaum der Widerlegung

# Zur Geschichte und Geographie Ostturkestans.

Unter den Papierhandschriften, die Heir Prof von Le Coo in Qvzil aus gegraben hat, befindet sich eine Anzahl von Blattern mit Formeln für die sogenannten samghalarmans, die Kapitelverhandlungen, die mehr oder minder genau den in Pali erhaltenen Lammaväcas entsprechen. Die Mehr zahl der Blatter gehört wohl Handschriften an, in denen diese Formeln gesammelt waren wie ja auch im Pali Sammlungen der kammaväcäs vor liegen Die Blatter sind vielfach verstummelt, manche Bruchstucke werden sich aber wohl noch zusammensetzen lassen. Bisweilen sind auch Bruch stucke einer und derselhen Formel in Resten verschiedener Handschriften erhalten, so daß die Erganzung möglich ist, und schließlich wird auch die Wiederkehr derselben Wendungen und Ausdrucke in verschiedenen For meln die sichere Herstellung des verlorenen Textes gestatten Jedenfalls mussen diese Handschriftenreste im Zusammenhang behandelt werden Wenn ich trotzdem im folgenden ein paar einzelne Blatter veröffentliche, so hat mich dabei nicht der Wunsch geleitet, eine Probe dieser Gattung von Schriften zu gehen Ich teile eie vielmehr deswegen schon ietzt mit, weil sie Angahen enthalten, die fur die mittelalterhehe Geschichte und Geographie Ostturkestans nicht ohne Wert eind und daher allen, die sich fur die damit in Zusammenhang etehenden Fragen interessieren zuganglich sein sollten. Auf den eigentlichen Inhalt der Texte werde ich daher auch nur insoweit eingehen als es fur das Verstandms jener Angaben notwendig ist

Dae erste Blatt (Nr 1) etammt aus einer zierhehen Handschrift, 12,5 cm lang, 5,3 cm hoch Die Blattzahl ist durch Beschadigung des linken Randes verschwunden. Die Schrift ist im wesentlichen mit der des Revisors der alten Dramenhandschrift1) und derjemgen der spateren Dramenhandschrift2) identisch Ich möchte sie als den archaischen Typus der nördlichen turkestanischen Brahmi bezeichnen. Von der späteren Schrift unterscheidet sie sich vor allem in den Zeichen für ya und ma In der archaischen Schrift erscheint das alte dreiteilige va mit einer meist deutlichen Schleife am linken Ende Die mittlere Vertikale ist oft etwas nach links gerichtet und am oberen Ende nach rechts umgebogen, oft wird diese Vertikale aber auch geteilt so daß ein nach unten offener Winkel entsteht Beide Formen finden sich in dem vorliegenden Bruchstuck ebenso wie in der Dramenhandschrift nebenemander. In der spateren Schrift zeigt das ya drei gleichmaßige, nach rechts umgebogene Zacken Das archaische ma laßt noch deutheh den Zusammenhang mit dem alten Brähmi Zeiehen erkennen Allerdings ist der untere Teil des Buchstabens oft schon zu einer Horizontallinie zusammengesebrumpft, aber immer wird die Feder doeh noch zunschst von hinks nach rechts und dann zurück von

<sup>1)</sup> Bruchstucke buddhistischer Dramen S 12ff

<sup>2)</sup> Sitzungsber d Berl Akad d Wiss 1911, 5 389 oben S 191

rechts nach links geführt. In der spiteren Schrift wird die untere Linie stets ganz selbstandig gezogen und steht mit der mittleren Horizontalo uberhaupt nicht mehr in Verbindung. Auch das archaische na steht der alten undischen Brahmi Form noch ganz nahe, in der spateren Schrift werden die beiden Kuryen tief hundbrezogen und mit der mittleren Grundlmie verbunden. In dem archaischen la wird die Querhnie meist noch zu einer Kurvo nach rechts ausgezogen, die Gewolinheit, diese Kurve eelig zu gestalten und bis an die Vertikale heranzuziehen, wedurch das typische Rechteck der spiteren Schrift entsteht, zeigt sieh erst in ihren Anfangen Nun ergibt sich aus einem der im folgenden veröffentlichten Blatter, daß alle Eigentumliehkeiten der spateren Schrift in der ersten Halfte des siebenten Jahrhunderts bereits völlig ausgebildet waren. Wir werden die Entstehungszeit der Handschrift, der das vorliegende Blatt angehört, daher meht unter den Anfang des seelisten Jahrhunderts hinabrucken durfen

Trotz des gefalligen Außeren ist die Handschrift mit wenig Sorgfalt geschrieben. Tehler finden sich fast in jeder Zeile. Ich habe davon abgeschen, sie zu berichtigen, zumal es nicht sicher ist, ob sie einfach der Nach lassigkeit des Schreibers entspringen oder auf eine Verwilderung der Sprache ım Mundo der turkestanıschen Möncho zurückzufuhren sınd Der Text. so wie er auf dem Blatt steht, lautet

# Vorderseite

ı upārāsa ksamaty era sanghasya tasmāt=tusn(1)m era(m) dhār(ā)m(1) || [sama]nm(a)[harat]v (ayu mām)

2 Odya sanghasya varsopagamanam mam apy=adya rithannamno bhrkso

varsopagamanam aham = 1 [ttha]

- s nnāma bhilsu tarsopagacchāmi purimām trin māsa Hippulanagaram gocaragrāmam upasrāna Kucima
- 4 harajna Vasuyasasa danapatina Dharmaramarihare svakalayanam prati samskafral
- eram dvir api trir api || srunotu bhadanta sangha ayam itthamnama utsahati sanfaha)
- (pr)āptakale ksamate [ā]][ñ]a ca sanghasya yat sa etthamnāma bheksu sanghasya pravara[ka]
- nyeta esä 1/ñ/ā(pt): (srunot)u bhadanta sangha ayam itthamnāma 7 bhiksu utsahafth

## Ruckseite

[m] (1)tthamnāma bhilsum pravaravala 1 sya pravā[ra]ra sammanyat(e) [ya]sy (a)yu(sma) mate m etthamnāmasya bh(1)lsu sanghasya pratārapakam ksa

maty eva sanghasya tas(m)a

s (t tu)snım etam=aham dhārayāmı || samanvāharatv āyusmān adya san ghasya

- pravāranā mam āpy adya pravāranā aham stthamnāma bhsksur bhada [nta]m
- s sangham pravārayāmi drstena šrutena parišankayā avavadatu mām sangha s anukampām upādāya paššan āpattim yathādharmam pratikarişyāmi evam dvi[r a]

Das Blatt entstammt einer Handschrift die eine Sammlung von Tormeln enthielt. In der ersten Zeile schließen offenbar die Formeln für die Uposatha Feier Dann folgen in Zeile 1—5 die Formeln für das Varso pagamana darauf die Pravärana Formeln. In derselben Reihenfolge werden die drei Feiern auch im Vinaya des Pali Kanons behandelt. Ebenso folgen in einem anderen Blatt (Nr. II) in der gewöhnlichen spateren Schrift die Formeln für Kapitelverhandlungen wahrend der Regenzeit auf die des Uposatha wenn sich auch im einzelnen Abweichungen im Text zeigen Leider liegt von diesem Blatt zur Zeit nur ein Stuckehen vom rechten Finde vor

| Ruckseite                |
|--------------------------|
| 1 /// [sa] evam dv:r=api |
| 2 /// sapta rätrır adhı  |
| s /// (a)dhitisthami ba  |
| 4 /// nam d[v]:r=ap: tri |
| s /// samghah ayam e     |
| e /// (lara)niyena i     |
| 1 /// (sam)ghah evamna   |
|                          |

Die hier in Z 3.—6 der Vorderseite erhaltenen Worte gehören zweifellos derselben Varsopagamana Formel an die das erste Blatt bietet doch war der Schluß der Formel hier augenscheinlich kurzer gefaßt. Das ba in Z 3 der Ruckseite ist sicherlich zu bahiksiman zu erganzen. Das beweist, im Verein mit den in Z 2 erhaltenen Worten sapta rätur adhi. daß sich an die Varsopagamana Formel hier noch die Formel schloß mit der der Mönch um die Erlaubnis zu hitten pflegte die für die Regenzeit vorge schriebene Residenzpflicht aus einem oder dem anderen Grunde auf sieben Tage zu unterbrechen

Historische Angahen enthalt nur die Varsopagamann Formel in der Fassung von Nr I Der Anfang laßt sich soweit er micht erhalten ist mit Sieherheit herstellen "Der Bruder soll bedenken"). Heinte findet für den Orden der Eintritt in den Ruhestand der Regenzeit statt Auch für mich den Mönch N N findet heute der Eintritt in den Ruhestand der Regenzeit statt Ich der Mönch N N, treto in den Ruhestand der Regenzeit und zwar für die fruheren") drei Vonate, indem ieh die Stadt Hippula als Ort,

<sup>1)</sup> Lies samai vaharatu

<sup>1)</sup> Fur die Bedeutung von purima verwe se ich auf Mal ivagen 3 2 2

wo ich meinen Lebensunterhalt suche<sup>1</sup>), erwahlo." Die Konstruktion der folgenden Worto ist nicht ganz sieher. Das ya des zweiten Blattes laßt darauf schließen, daß wochwals ein Gerundinum nuf ya gebraucht war. Die Iustruwentale Kucimahārājāā usw. lassen ein Part. Perf. Pass. erwarten, das wohl nur in pratisamskara.. stecken könute, wenn auch die erhaltenen Reste nicht recht dazu stimmen. Ich möchte duher vorlaufig übersetzen: 'indem ich die eigene Höhle in dem Dharnārāmavihāra<sup>1</sup>), die von dem Mahārāja von Kuci Vasuya<sup>4</sup>as, dem Gnbenherru, wieder unstandgesetzt ist, bewohne'. Es ist sehr wohl möglich, daß sich die Formel noch einmal in einer anderen Handschrift finden wird und die Übersetzung danach etwas berichtigt werden muß; für die historischen Angaben, die die Stelle enthalt, wird das auf keinen Fall von Bedeutung sein. Die Formel schließt in der gewöhnlichen Weise: 'So (soll nun) zum zweiten und zum drutten Male (sprechen)'

Es ist, soviel ich weiß, das erste Mal, duß in einer Sanskrit-Handschrift aus Turkestan der Name des Landes erseheint, der heuto Kucā lautet. Die hier gebrauchte Form stimmt aufa beste zu der Schreibung des Namens bei Huen-tsang 屈支 K'u-či, in niter Aussprache K'ut-či (Karlgren K'yust-t'šiɛ)³) Die Namensform Kuci war offenbar auch Varähamilira bekannt, der Brh. Samh. 14, 30 unter den Völkern des Nordostens die Kucikas erwahnt¹) Die Angabe des sanskrit-chinesischen Wörterbuches Fan-yu-tsnming, daß der Name des Laudes im Sanskrit 弘支孫 Kucina gelautet habe³), bestatigt sich nicht, und es ist in der Tat schwer einzuschen, wie man zu dieser Form gelangt sein sollte Da die alte Aussprache der chinesischen Zeichen Ku-či-nang war, so darf vielleicht die Vermutung geaußert werden, daß damit der Gen Plur von Kuci, Kucinām (das Land) der Kucis wiedergegeben werden sollte Unklar bleibt es auch, woher die moderne Vennensform Kunā, dam Æ & Kuci, kucinām Sie mieß peden-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl Räjagaham gocaragāmam kateā, Childers, P D unter gocara, nuch ekam indavārumkarukkham gocaragāmam kateā. Jat IV, 8, 9

<sup>2)</sup> Sicherlich ist im Text Dharmaramavihare zu lesen

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Fur andere chnesische Schreibungen verweise ich auf den für die Geschielte Kueis wichtigen Aufsatz von Sylvam Lévi, Le "Tokharien B", langue de Koutchia, JA XI, 2, S 311ff (im folgenden mit L oder Lévi zütert) und Watters, On Yuan Chwang's Travels in India I, S 58 Alle Angaben über die alte Aussprache der cht nesischen Namen berühen auf den Mittelungen Prof F W K Müllers, dem ich dafür zu großtem Danko verpflichtet bin

<sup>4)</sup> L S 344 Daß die Kueikas die Bewohner des turkestanischen Kuei sind, ist kaum zu bezweifeln, zumul, wie Lévi bemerkt, daneben die Cinas und die Khassis erwahnt werden Sir George Grieron, Ling Surv of India, Vol IX, p 6, will allerdings die Cinas auf die Shins von Gligti beziehen, was mir weing wahrscheinlich dunkt. In den khassis sieht er dis oft erwahnte Volk im außersten Nordwesten Indiens Sollte aber meht Khaso her und an anderen Stellen vielmehr auf die Bewolmer Kashraus gehen 1

<sup>1)</sup> L S 344, Watters a a O S 58

falls bereits im Ausgang des 16 Jahrhunderts gebrauchlich gewesen sein, da Benedict Goës die Hauptstadt des Landes Cucia nennt<sup>1</sup>)

Der Stadtname Hippuka, dessen Lesung völlig sicher ist, ist hisher un hekannt. Er ist auffallig genug, da die einheimische Sprache bekanntlich ein hinicht kennt. Der Dharmārāmavihāra, der aich in der Nahe von Hippuka hefunden haben muß, konnte allenfalls mit 连右 Ta mu, in alter Aussprache Dat-mu oder Dar mu (Karlgren Dat-muo), identifiziert werden, das sich in einer in das 4 Jahrhundert zurückgehenden Aufzahlung von Klöstern in Kuei findet (L. S. 338)

Ein Königsname Vasuyasas scheint in den von Levi zusammenge stellten ehinesischen Berichten nicht vorzukommen. Wenn meine Schatzung des Alters der Handschrift richtig ist, so muß Vasuyasas vor dem Anfang des 6 Jahrhunderts geleht haben. Nach den Chinesen führte die in Kuci regierende Dynastie seit dem Jahr 91 n Chr. bis zum Ende des 8 Jahrhunderts den Familiennamen 🔁 Po Weiß. In den chinesischen Quellen erschemt daher dieses Po fast immer als erster Bestandteil der Königs namen. Um so seltsamer ist es, daß von den vier Königsnamen, die lus jetzt in Texten in Sanskrit oder in der einheimischen Sprache zutage ge treten sind, keiner mit einem Wort für Weiß zusammengesetzt ist

Eine hesondere Klasse hilden die Formulare für Ankundigungen von Schenkungen, die Laien an den Orden gemacht haben Ein leidheh er haltenes Blatt (Nr III) in der gewöhnlichen apateren Schrift, 6,8 em hoch, 21,2 cm lang, mit der Blattzahl 46, gestattet mancherlei Ergänzungen in schlechter erhaltenen Stucken, und mag daher hier seine Stelle finden, ohwoll es selbst keine historischen Angaben enthalt

### Vorderseite

- 1 || tadartham arasambodhayamı yad ayam subharuesrodaradıptorystavısata
- 2 lavipulāyalanamahapradānadātā dānapatir=imam āryasamgham pravara ma[ti]
- 3 nayatinayaniyamasampanno=nekagunaganāvaso varatimala(h)i
- ra(vatrā)pyasampanno vāsavādibhir-amaravarair abhyarcilo bhagavacchrā(vakanām)
- s sam[gham=a]nena sucina pranifi]ena prabhūten=ūnnapānena pratimana yati (tad asmā)
- d\*(ru)crūt\*p(r)adūnad\*[ya](t\*eu)ca(r)\*(tam ta)d bhavat(v)\*etesām dā-[napa]ti[n]ām (t)[tš]\*\*dasva[rga](lokasy ā)

### Ruekseite

1 vũ(p)ta[y](e) sabra[h]m(en)[d]r(o)[p](e)ndra yama[var]u[na] dhan(eš)va(rū)d(1)agato) [b](o)[dh](1)[t]ra(yāvāpta)

<sup>1)</sup> Yule, Cathay, & 573

- 1 ye ye [c]-(ā)smāl-kulād-abhyal(i)[i](ā)s-le-āmm-apy-abhipteitān(ā)marth(ā)nām prasi[ddha](ye)
- [pa](ñcaga)lyupapannānām salvāuām calurnāmm-ahāraparijňātāyai bha-(valu)
- yac-ea k(1)merd-di(ya)te tat-sareebhyah samani diyatām-iti || | nātsaryasy-ai
- s tü dhanam-aparamıtapretaduhlhüduvayram éraddhüsasyüm[b]uurstırbhavasulhu
- [la]dam mok asambhārabhūtam dāridryavyādhīvaidyas strdašapurapatham durgatīpa · · · ·

Der Text dieses Blattes, mit Ausnahme des Schlußverses über das Geld, kehrt in einem anderen Blatt (Nr IV) wieder, von dem etwas mehr als die rechte Halfte und außerdem ein kleines Bruchstuck erhalten ist Die Holie des Blattes betragt 6 1 cm, die Lange ursprunglich etwa 42 cm Die Schrift zeigt den spateren Typus

### Vorderseite

1

mahādānapati kuciśvara kucimahārājū(ā) [8]p(e)na s(ar)-dha(m) kuc[i]

(sa)nghah sangāt-sangham exnirmuktam dāntam šāntam jit[e]ndr(s) yamm— k-setram pādacar — y svarga——

- s V-V-(1)----V-V-Vych santarpayası nırdosas mänersyamohavaryılam 2 äyurvarnayasobhogabalas--
- vam punyabhısyanda eva ca sukhasy opacayo ya tvā r [8]
- 5 --- -- (4) [a]pr kala ------y dharmaknya c cyam bharec-bresthopapattaye 5 sarresamm-apr devänām nāganām ya
- e U U - vastugı - - U [6] tathā pañcagatısthānām sartesum pranınām apı pujayaı variatu sada

# Ruckseite

- 2 (m-avasambodhayāmi ya)d-ayam subharu(cırodāradıptor)itavisadavımala vip)ulāyatanamahapradanadata dānapatir imam-āryasangham prava ramatinayavinaya ?
- s (niyamasampanno nekagu)naga[n](avāso varavimalahira)vairāpyasam panno vasavadibhir amaravarair abhyarcito mbhagavaechravakasam gham-ane[h]e

<sup>1)</sup> naya ist spater in ganz kleiner Schrift unter der Zeile eingefügt

- (na sucinā praņītena prabhūten=ānnapānena prati)[m](ā)nayata¹) tadasmād rucirapradānād-yat-sucaridam tad-bhavatv-etesām dānapatīnām vi(šistasta)-
- 5 (rgalolasy ārāplaye sabrahmendropendra)... (yamararunadhaneśra)rādijagato bodhitrayāvāptaye—ye c-āsmāt - k/u/lād - abhyatitas - teṣā(m - a)p/y/abhipsi(tānām - a)-
- (rlhānām prasiddhaye). (pañcagatyupapannūnām satvānām caturnām= āhārapa)rijādāyair-bhavatu yac-ca kiācid-dīyata [ta](t-sarve)bhyah sannam dīva[tā](m-iti)

Der Prosatext, der die Ruckseite des Blattes fullt, laßt sich übersetzen wie folgt: 'Daher tue ich kund und zu wissen, daß dieser Gabenherr, der Spender schöner, herrlicher, hochherziger, glanzender, machtiger, lauterer, reiner, umfangreicher, ausgedehnter2) großer Gaben, der mit vorzuglicher Einsicht, Lebensklugheit, Bescheidenheit und Zuruckhaltung begabt ist. der eine Statte zahlreicher Tugenden ist, der mit trefflicher lauterer Scham und Scheu3) begabt ist, dem Indra und die ubrigen höchsten Götter huldigen,\* diesen Orden der Edlen, den Orden der Hörer des Erhabenen mit mannigfachen 4), reinen, schmackhaften, reichlichen Speisen und Getranken ehrt. Dae Verdienst nun, das aus dieser herrlichen Spende herruhrt, möge diesen Gabenherren zur Erlangung der vorzuglichen Himmelswelt gereichen, einschließlich der Welt Brahmans, Indras, Upendras, .... Yamas, Varunas, Dhanesvaras und anderer Götter\*), zur Erlangung der dreifachen Erleuchtung. Und auch denen, die aus diesem Geschlecht dahingegangen") sind, moge es zur Erlangung der gewunschten Ziele gereichen Den Wesen, die in den funf Daseinsformen befangen sind, möge es zur richtigen Erkenntnis in betreff der vier Nahrungsstoffe gereichen<sup>3</sup>) Und was immer gegeben wirds), das soll gleichmaßig allen gegeben werden.'

Die vorhergehenden acht Siokas sind zu luckenhaft überhiefert, als daß sie eine Übersetzung gestatteten. Das Erhaltene laßt aber deutlich

<sup>1)</sup> na 1st spater unter der Zeile emgefugt

<sup>2)</sup> Obwohl auf beiden Blättern äyatana steht, ist doch offenbar äyata zu lesen

<sup>1)</sup> hiravatrāpya entspricht Pali hirottappa

<sup>1)</sup> anchena scheint hier fur das anena des ersten Blattes eingetreten zu sein

b) Lies pratimanayati

<sup>4)</sup> Das sabrahma- beginnende Kompositum soll offenbar visistasvargalokasyanaher erklären, olwolil e4 hinter araptaye steht

<sup>1)</sup> Lies abhyatītās

<sup>\*)</sup> Lies parijhatāyai bhavatu Ieh bin meht sieher, daß ieh die Stelle richtig verstehe Das Wort pattengatyupapanananan beruht auf Konjektur, ist aber so gut wie sieher Das caturulan bezieht sieh officiber auf die ver aldaras. Die zum Toll nur auf dem ersten Blatt erhaltene Lesung coturnanan ahäraparijhatāyai ist sinnles. Ieh vermute, daß caturulan ahäraparijhatāyai zu lesen ist und dies für caturulan āhāranan (oder caturalan-parijhatāya) istelli.

<sup>1)</sup> Lies digate.

erkennen, daß den Versen im wesenthehen dieselben Gedanken zugrunde liegen wie dem folgenden Prosastuck. Den wichtigsten Teil des Textes bildet die den Versen vorangehende Prosa. Allerdings ist gerade an dieser Stelle das Blatt so beschudigt, daß sich der Zusammenhang des Textes weht mehr erkennen laßt. Wir können nur feststellen daß hier ein König von Kuci, der die Titel 'der große Gabenherr, der Herr von Kuci, der Mahārāja von Kuci' erhalt, und nochmals der Name des Landes erwahnt war Wir können aber, wie ich glaube, auch den Namen jenes Königs er mitteln Dieser Name muß zwischen Kucimahäräjä und s dh gestanden haben s dh ist, wie aus einem im folgenden veröffentlichten Bruchstuck hervorgeht zu särdham zu ergunzen. Davor steht sp. na, das e 1st zwar an der inken Seite etwas beschndigt, aber völlig sieher in särdham einen vorausgehenden Instrumental verlangt, so ist sp. na zu spena<sup>1</sup>) herzu stellen, dieser Instrumental stunmt durchaus zu dem vorhergehenden Kucımahārājū(ā) Der Namo des Königs muß also auf «po ausgelautet haben Nun hat Levi, S 319ff , in außerst scharfsinniger und völlig über zeugender Boweisfulrung dargetan, daß der Vater des zur Zeit der An wesenheit von Huen tsang in Kuei regierenden Königs den Namen Suiar napuspa trug Das ist weiter durch ein Holztafeleben in einheimischer Sprache bestatigt worden, das nach den Regierungsjahren eines Kömgs Siearnabüspe datiert ist (L. S. 320). Levi hat ferner gezeigt daß ein Sohn dieses Suvarnapuspa Haripuspa ließ. Wir haben also unter den Namen von Angehörigen der Dynastie von Kuci zwei Namen auf pusps und das legt die Vermutung nahe, daß auch in unserer Stelle spena zu puspena herzustellen ist Ein Blick auf die Handschrift macht das zur Gewißheit, der Rest des untergeschriebenen u ist noch deutlich zu erkennen. Es fragt such jetzt weiter ob puspena zu Suvarnapuspena oder zu Haripuspena zu erganzen ist Gegen das letztere sprieht der Abstand zwischen Kuci maharājā(ā) und puspena der nur durch drei micht durch zwei alsaras ausgefullt werden kann So gelangen wir zu der Lesung Suiarnapuspena Tritsachlich ist nun genau an der Stelle wo wir es erwarten sollten das außerste Ende des untergeschriebenen u von eu noch sichtbar Ich glaube demnach die Lesung Sucarnapuspena so wenig im Grunde von dem Wort erhalten ist als gesichert bezeichnen zu können

Die Nennung des Königs hat in einem Formular wie dem vorliegenden nur einen Sinn wenn es der zur Zeit der Niederschrift regierende König war Suvarnapuspas Regierungszeit fallt in den Anfang des 7 Jahrhunderts Aus dieser Zeit muß also auch die Handschrift stammen, der unser Blatt angehort und da sie den spateren Schrifttypus zeigt, so können wir jetzt, wie schon oben bemerkt, behaupten daß dieser Typus bereits zu Anfang des 7 Jahrhunderts in den Sanskrif Handschriften verwendet wurde

<sup>1)</sup> Der Gebrauch des dentalen na anstatt des zerebralen na 1st in den Texten dieser Art ganz gewohnlich

Das Ergehms der Untersnehnng ist somit für palaographische Fragen von nicht zu unterschatzender Bedeutung

Einer Sammlung von Formein muß auch die Handschrift angehört haben, aus der das folgende 6 cm hohe Blatt mit der Blattzahl 18 stammt (Nr V) Leider ist von ihm nur ein kleines, bis zum Schnurloch reichendes Stuck vom linken Ende erhalten Auf welche samghakarmans sich die heiden ersten der hier gegehenen Formeln heziehen bleiht unklar. Die dritte scheint wiederum die Ankundigung einer Schenkung zum Inhalt zu haben, wenn sich auch der Text im einzelnen weit von dem oben ver öffentlichten entfernt Das einzige Wort, das hier fur uns in Betracht kommt, ist cimaharājā in Zeile 4 der Ruckseite, das sicherlich zu Kucima hārājā zu erganzen ist und so noch einmal hestatigt, daß Kuci und nur dies der Sanskritname des Landes ist. Der Text, der in schöner Schrift vom spateren Typus, aber keineswegs fehlerfrei geschriehen ist, lautet

```
Vorderseite
```

```
1 m illhamnāma bhilsuh dharmilesu ///
2 sammici evam dvir api tri ///
```

s rmskesu sanghalarma ///

s vam deir aps trir aps - || Ir ///

s samvaranarcea tesām []]

### Ruekseite

1 || tadartham avabodhayāmı || |

2 sauralyanayaı snayads ///

s vam māyāmarīcijala [][

cemaharaja sardham ga /// s vānabhutam surānām sara[ny] ///

s cintyam varam lokadāridryaduh[kh] ///

Wester fuhrt uns das nachste Blatt von dem ein Bruchstuck vom linken Ende vorliegt (Ar VI) Der linke Rand ist teilweise abgerissen, so daß auch die Blattzahl verschwunden ist. Die Höhe des Blattes betragt 7 3 cm und da das Schnurloch etwa 9 cm vom Rand entfernt hegt, so muß die Lange des Blattes sehr betrachtlich gewesen sein. Um das Schnurloch herum ist, besonders auf der Vorderseite, ein ungewöhnlich großer Raum freigelassen Die Schrift zeigt den sputeren Typus ist aber ungelenk und unregelmaßig Die Sprache ist Monehs Sanskrit schlimmster Art Der Text lautet

### Vorderseite

```
ı tadartham avasam (bodha) [y fümı yad ayam mahütmü [s] ///
: sya Kucsmaharas [ñ]a Suvarnaderena éraddha p[r]asadavam [p]r ///
   Itlina sardham trayah a a ai ///
```

[r] na Kauceyanarendra ///

Il larabalasamanvagatah mahal setra ///

#### Ruckseite

- 1 (u)panımandrāpayatı tad=asmān madhu[r] ///
- 2 jñ śāsanah bhaktınıatānām diraukasā ///
- s nām astāvīmšateš-ca gandha[ri] ///
- ı thā sartesām Kucıtısayaparıpālakānām de ///
- s nām bhiksusam[ghas](y)a [ca] prsthānupannānām deta[tā] ///

Die Formel bezieht eich offenbar auf die Anklindigung einer Einladung an den Orden, darauf weist inshesondere das Wort upanimandrapayati, das naturlich schlechte Schreibung fur upanimantrapayati ist Im Anschluß an die eigentliche Ankundigung werden wahrscheinlich ahnlich wie in Nr III und IV Wunsche in betreff des Verdienstes, das durch die Einladung erwachsen ist, ausgesprochen 1) Doch ist hier im folgenden nur von Göttern (divaulas) die Rede, die der Lehre des Meisters ergeben sind2), von den 28 Gandharvas3), von allen Gottheiten, die das Reich von Kuci (Kucivisaya) schutzen, von den Gottheiten, die (dienend und beschutzend) lunter dem Mönchsorden hergehen. Ob der Einladende naher bezeichnet war, laßt eich nicht eagen Lobende Beiwörter wie (purusa) kärabalasamanvagatah, 'mit Energie und Kraft verseben', werden ihm beigelegt, und zu diesen Beiwörtern wird auch das mit Kauceyanarendra 'der König' oder 'die Könige von Kuci' beginnende Kompositum gehört hahen. Im Ein gang echeint gesagt zu sein, daß der Betreffende die Einladung zusammen mit deni König hat ergelien lassen\*) Etwas Ahnliches muß auch im Anfang von Nr IV gestanden hahen, und die Vermutung drangt eich auf, daß es uhlich war, wenigstens formell den König an der Schenkung zu beteiligen, um ihm einen Anteil an dem Verdienst zu sichern. Allein wie man sich den Zusammenhang auch konstruieren mag, eine Tatsache ist jedenfalls, daß luer der Mahārāja von Kuci Suvarnadeva genannt ist. Den Namen dieses Königs hat Levi, S 316ff, in funf Holztafelchen in der einheimischen Sprache von Kuci nachgewiesen Viermal erscheint der Name hier im Datum an das sich die Worte schließen or sacakare aksa Tattestation sur hois a ete declaree, wie Lévi übersetzt. Die vier Stellen lauten nach Levi

> 1 (vollstandig) i la se ksuntsa warsaññe mem ne i ka ok ne swarnate pi ksu ne or saca kare äksa

<sup>4)</sup> Mit dem Anfang tad asman madhur vergleiche mun tad asmad rucirapra dahad yat sucaritam usw in Nr III und IV 3) Es wird wohl (sarva)ñ (a) ścanabhokitmatanam (für bhaktimatam) zu lesensein

<sup>2)</sup> Diese werden uns spater in ahnlichem Zusammenhang noch wieder begegnen

<sup>4)</sup> Ilnā sārdham wird zu mahadanapatīnā (für patinā) sardham zu erganzen sein Um die davor stehenden Nominatīvo šrāddha prasadavam in die Konstruktion ein fügen zu können, mußte man annehmen, dnß dahinter eine Phrase wie z B ityādigunavicisāodālamkriena weigefallen ist

- 2 (Fragment) 1 Lam se Lsumntsa prinkce mem ne orocce pi lante swarnate pi ksam (n)
- s (Fragment) [1]Lam se Lsuntsa tricem mem ne i lante swarnate pi Lsu ne orŝacā
- (Fragment) pi lante swarna

Nur einmal erscheint in einem Bruchstuck der Name in anderem Zusammenhang

5 (Fragment) trasy ne oroce pi lante swarnate pinka ri ofr salcakare

Mit diesem Swarnate hat Lévi den Königsnamen identifiziert, der in chinesischen Berichten als 蓝色 Su fa te erscheint Lévi hat ferner gezeigt, daß Su fa te der Sohn des Suvarnapuspa war, und herechnet, daß er zwischen 618 und 627 zur Regierung gekommen und im Jahr 646 gestorhen ist

Da die Schrift unseres Blattes dieselhe ist wie die von Blatt Nr IV, das aus der Zeit des Suvarnapuspa stammt, so ist an der Identifat des hier genannten Suvarnadeva mit Swarnate, Su fa te nicht zu zweifeln Auffallen aher muß die Form, die der Sanskritname in der einheimischen Sprache angenommen zu haben scheint. Die Vertretung des d durch t ist allerdings ganz der Regel entsprechend aber ein im Stammauslaut von Lehnwörtern stehendes va fallt sonst nicht ah, sondern erscheint als p, so in Kuc sintāp, sindhāp = saindhava 'Steinsalz' (JA X, 18, 124, 139) und ehenso nach Dr Sieglings freundlicher Mitteilung in Toch asrap = asrava, gaurap = gaurava, Sannp = Samira usw Danach mußten wir als einheimische Namensform Swarnaten erwarten, und mir scheint, daß diese in der Tat in dem Datum vorliegt Fur Lsum (Lsun, Lsu vor ne) hat Levi die Bedeutung 'Regierungsjahr' wahrscheinlich gemacht, nachdem Konow, JRAS 1914, S 352f gezeigt hat, daß Lsum den in Dokumenten aus Khotan vorkommenden Lsana entspricht und offenbar daher entlelint ist, kann Levis Bedeutungsansatz als sicher gelten ne ist Postposition mit der Bedeutung 'in', keu ne heißt also in dem Regierungsjahr' Wenn davor der Name des Königs gewöhnlich mit Hinzufugung seines Titels steht, so sollten wir erwarten, daß Titel und Name im Genitiv stehen Nun laßt sich oroccepi auch ohne weiteres als 'des großen' fassen Ganz analoge Bildungen finden sich, worauf mich Dr Siegling hingewiesen liat, MSL AVIII, S 386 élarcelaunassem lamillelse 'des viertagigen Fiebers'. ebd S 411 piltassepi kwamrmatse 'der Anschwellung der Galle', wörtlich 'der galligen Anschwellung', Stein, Serindia Bd IV, Tafel CLII, Blatt Ch 00316b alyekem 'des anderen' In den Man Rem Vol I von Lévi heraus gegebenen Blattern finde ich zwei weitere Beispiele menkirkaminkralamnepi onolmettse wasampat 'die Upasampad einer weniger als 20 Jahre alten Person' (S 358), prütimoksassepi sularitise al salue ne 'in der Rezitation des

Prätimoksasūtra' (S 367), wobei zu beachten ist, daß prātimoksasse wie derum eine adjektivische Ahleitung von prätimolsa ist. Dem Ausgang ep in der Sprache von Kuci entspricht, wie mir Dr Siegling mitteilt, im Tocharischen der Ausgang des Genitivs auf -āp oder yāp, Beispiele sind pekantāp 'des Malers', bodhisatrāp 'des Bodhisattva', risakyāp 'des Rsi' Diß das folgende Wort lante im genitivischen Sinne als 'des Konigs' genommen werden kann, zeigt eine Stelle aus dem Prätimoksa Man Rem I, S 358 lante kercyen ne yam 'er geht in den Palast des Königs' Ist aher oroccept lante Genitiv, so kann Swarnatem nichts anderes sein. Nun konnte man vielleicht auch hier das Suffix pi finden wollen, das in oroccepi er scheint, ehensogut aber laßt sich Suarnatepi in Swarnatep und i zerlegen, und da, wie oben bemerkt, Swarnatep als Stammform zu erwarten ist, muß das sogar als das Wahrscheinhehere gelten Im Tocharischen ist das Ge nitivsuffix a das nach Vokalen als y erscheint, bei Lehnwörtern nach Dr Sieglings Mitteilungen haufig, Beispiele sind Kāsyapi, mahiswari, Pun yavāni, Bhādrāy, Visnuy, Lumbiniy In der Spriche von Kuci weiß ich allerdings diese Genitivbildung sonst nicht zu belegen, und ich muß auch gestehen, daß ich die Schwierigkeiten, die der Text von Levis funftem Holztafelchen meiner Auffassung bereitet, nicht zu lösen vermag Anderseits uberzeugt mich aber auch Levis Deutung nicht. Ich halte es für ganz unwahrscheinlich, daß in einem solchen Reiseausweis gesagt sein sollte 'der König schreibt', außerdem ware statt mila dann milam zu erwarten Wie immer aher auch die zwei Zeilen zu lesen und zu erganzen sind daran wird man festhalten mussen, daß orocem lante Swarnatem auch hier ein Genitiv 1st.

Die Herstellung des Namens zu Swarnatep wird schließlich auch noch durch zwei unahhrungige Zeugrusse gestutzt. Die ohen angeführten Zeichen der chinesischen Namensform sind nach  $\Gamma$  W K Muller ursprunglich Suvar-dep (Karlgren Suo v<sup>p</sup>at(v<sup>p</sup>ab) d dp) gesprochen worden Also auch in der chinesischen Schreibung, die sieherlich die einheimische Namens form, nicht die des Sanskrit wiedergeben wollte, zeit sieh im Auslaut ein P. Drau tritt als zweites Zeugnis der Name eines anderen Königs von Kuci, der, wie wir sehen werden, Artep lautete Daß der zweite Bestandteil dieses Namens der gleiche ist wie der von Swarnatep wird kaum bestritten werden

Ich glaube den Namen des Königs Suvarnadeva noch auf einem anderen Blatt nachweisen zu können das aber nicht aus Qyzil, sondern aus der Ruinenstatte von Soröug stammt (Nr VII) Dem Blatt, das 7,5 em hoch ist und etwa 29 em lang gewesen sein muß, fehlt das Iinke Ende bis zum Schmirloch und ein Streifen auf der rechten Seite. Die eine Seite enthalt in guter spaterer Schrift ein paar Verse aus einem Buddhastotra, die andere Seite war zunachst leer gelassen. Spater ist dann von anderer Hand darauf die Varsopagamana Formel geschrieben. Was von dieser erhalten ist, lautet

```
1 /// rarsopagamanam mam=ā[p]y adya Bu[d]dha . ///
2 /// m v[r]hār[e] varsām upagacchām purimām trim māsām¹)
Imara[ka][m) [g][o][ca]ra[g]r[āma]///
3 /// varnadeiena — Sammirena ca dānapatinā svakalaya[na]{m) ///
4 /// r-api trir api vācyam ||
Der Text laßt sich leicht nach der in Nr I erhaltenen Formel erganzen
```

Die Formel ist hier aher für den persönlichen Gehrauch zurecht gemacht Statt des uhlichen itthannamnah ist in Zeile 1 der Name des Monches, der mit Buddha heginnt, eingesetzt Was den Namen des Vihara betrifft, in dem der Mönch die Regenzeit zu verbringen gedenkt, so laßt sich nur sagen, daß er an vorletzter Stelle ein m aufwies, das über dem m stehende Zeichen ist ganz unsicher Als gocaragrama2) wird Imaraka genannt. Der letzte Buchstahe ist in seinem oberen Teil heschadigt, aher es ist sicherheh ka. micht ka. da von einem übergeschriebenen a Spuren sichthar sein mußten Da die Formel bier, wie schon bemerkt, für eine hestimmte Persönlichkeit zurecht gemacht ist, so ist es sehr wahrscheinlich, daß diese Person ein Insasse des Vihāra von Šorčuq war, wo das Blatt gefunden ist Daraus ergiht sich weiter, daß wir den Ort Imaraka wahrscheinlich in der Nahe des heutigen Sorčuq suchen mussen Instandgesetzt war die Hohle von dem danapats Sanmira und einem Zweiten, dessen Name auf -varnadera ausging Da in Nr I der Konig selhst als Einrichter der Höhle genannt wird, so ist es wohl nicht zu kuhn, zu vermuten, daß auch hier die an erster Stelle genannte Persönlichkeit der König, und zwar Suvarnadeva, war, und ich will nur noch hemerken daß die Lucke zwischen gocaragrama und sarnadesena, die sich auf Grund der Verse auf der Vorderseite berechnen laßt, genau durch die Silben meupasräya Kucımahäräniä Su ausgefullt sein wurde

In mancher Hinsicht ahnlichen Inhalts wie die im Vorhergehenden behandelten Blatter, aher doch von etwas anderem Charakter sind die folgenden Bruchstucke (Nr VIII) Es liegen zumachst funt Blatter vor, 4,3 cm hoch, 11,2 cm lang, die einer und derselben Handschrift angehören Alle funf tragen auf der Ruckseite Blattzahlen Deutlich lesbar sind die Zahlen 50 54 und 58, nuch die Zahl 55 auf dem vierten Blatt kann als seiler gelten, wenn nuch das Zeichen fur den Zehner fast zerstört ist Auf dem funften Blatt ist der Zehner völlig verschwunden, der Einer, in seinem oberen Teil beschädigt, ist wahrscheinlich 7, allenfalls aber 9, so daß das Blatt nur imt Wintischeinlichkeit als 57 beziechnet werden kann Nir Blatt 50 ist vollständig erhalten In Blatt 54 sind Stucke aus dem oberen und dem unteren Rande herausgenssen In Blatt 55 fehlt ein Streifen in der Mitte, doch laßt sich der Text zum Teil erganzen Von Blatt 57 und 58 sin ur die linke Seite erhalten Die Schrift zeigt den spateren Typus und

<sup>1)</sup> Diese drei Worte sind spater unter d r Zeile nachgetragen

<sup>1)</sup> Das Wort ist arg verstummelt, die Lesung aber vollkommen sicher

macht einen ziemlich plumpen Eindruck Zum Teil ruhrt das daher, daß Buchstaben, die fast verlöscht waren, spater nachgezogen sind Das ist inshesondere auf der Ruchseite von Blatt 57 geschehen Es scheint auch, daß der Schreiher sich nicht einer Rohrfeder, sondern eines Pinsels hedient hat

- 50 V 1 addhyesato āryāsangha Kuciśvarasya Kucimah(ā)
  - 2 rājā Artepasy ārthaya ddhesāmttu tathā caturnam ma
  - s hārājno Dhrtirāstra Virudhaka Virupaksa Vai
  - ı śravanasy ärthäya tesämttu tathā Vyaghrasya visaya
  - s parīpālakasy ārthāya tesamttu Kapīlasyā mahā
  - R 1 yaksasy arthāya ddhesāmttu Manıbhadrasyā Purna[bha](d)ra
    - 2 sy arthaya tesämttu Janarsabhasya mahāyaksasy ärthä
    - s ya tesāmttu sarvesām sımaparıpālakanam¹) deva
    - 4 tānam arthāva tesāmttu sariesām sangharāmapari
    - s palakanam devatanam arthaya ddhesāmtiu sty eva
- 54 V 1 ntahpu[ra](vargasya) krten äddhyesathäh tathä Bharukarä
- 2 3a°) Salarā [H] cyularājasya Garramperlagausurafs]y e
  - s tamādinams) sarvvesām gaušuramahātmanām sarvves(ā)m4) rājo
  - s pasthāvakanam sarvvesām ikānām sarvvesām
  - s Kucivisayasamnni na dana[pat]i
  - R 1 nā(m) sucaritacarinā(m)5) yesam 1 paribhūm t
    - 2 nvitopakarana te rma amrtona
    - s gah syād amriapada yā sanam nirviedā
    - s ya viragāya nirodhāya nirvvānāya sam
    - s vartiamiu niyasya ca bhiksunisamghasya vrfd fdh
  - 5 V 1 pramukhābh[āv](a)t samghana [p]r(a)pt[ā]nam ku(śa)-
    - 2 [l]ānam dharmānām praptih syā balaiaišara
    - s dyatāu astu") ye ce samahasu opa
    - 4 sthānakarmāni sampradyukta tad upasthā
    - s nakarma ksipprajanmaksa(ya) (8)tu—tathā Mai
    - R 1 treyaprāmukhānam mahāsa(tvānām bo)dhisatvana(m) kr
      - ten āddhycsatha yad anena (addhycsa)nena ksippram-a
      - s nuttară sammyaksambo(dhim) buddhyantu-ta
      - · Ithā Brahmānasya Saham(pateh Sa)klrasya ca?) dere
      - s ndrasya caturnāmũ ca mash jā (rajūnā)m astāt imšast ji

2) Über ja ist spater röji I geschneben

\*) facari ist unter der Zeile nachgetragen

1) Vor stu ist über der Zeil spater noch ein 1/2 eingefügt

<sup>1)</sup> ka ist unter der Zeile eingefügt

b) Über er ist spater itze geschischen. Das n\( 1 \) hat eine ungew\( \tilde{0} \) hilber der zeile nachgetragen.

<sup>7)</sup> ea hat eine abson krhel e Form. Viell icht stand ursprunglich ein anderer Buchstabe da

```
57 V 1 upatrapo upa rg[o] upabhāsapras
2 talha Brahmanāsya Sahampatisya¹) Sal.(krasya ca detendrasya)
3 caturnañ²) ca mahārāyā[n][ā]m (aslā)
4 timšaļdag]nitarva[l.]umbhandanāga
5 nām krtenam dahesathāh talha h.pp
R 1 to ahitadhyasayapravritac[s]tta
2 ladha vacanavibh²) nīrgatatia²)
5 tadavācokāta [a]nya
4 yā dahesathāh yat anena dahesat[e](na) (Ku)
5 cimāharāyhā Artepasy ārthāņa dahe[sa]
```

58 V 1 ntu pranitat pranitata

```
2 jũadevatā 5) nāgaradevat[ā]
```

s lašālasāmicis tu

s tā sha samgharame sarvva[t](t)ra

5 parigrhita de(ra)[ta] täsäm=apy

R i natapujabhi nirita ntu tath ane
• nena ya gatir ga(n)/g/(a)valukap

s ddhanām sa gatir astu sa

s aananam sa yanr ustu sa 1 addhyesanti äryasamgha da

s harānāa Artepasy arthāya

(Kucıma)

Zur Erganzung dieses Textes kann ein anderes Bruchstuck dienen (Nr IX) Es ist das linke, his zum Schnurloch reichende Stuck eines ur sprunglich etwa 7,8 cm hohen und sicherholt ziemlich langen Blattes. Auf der Vorderseite steht in schoner spaterer Schrift, die aber stark abgenehen ist, ein Sutratext der uns hier nicht weiter angeht. Auf der Ruckseite gegen den oberen Rand hin hat unsprunglich in sehr großer dunner Schrift weingsteins eine Zeile gestanden. Sie ist aber fast unleserlich, nur das Wort (äl)jusmanta ist zu erkennen. Später hat ein anderer in großer, aber un receilmaßiger Schrift auf diese Seite das Folgende geschneben.

```
1 dh (n)u(l)tar ///
2 nena ojarantāsa syuh bala ///
```

2 nena ojatamasa syan oda /// 3 rvañ - c amam Kucivisayakrisna ///

s rvañ e ainam Kucivisayakrisna ///
4 Kucisvarasya Kucimaharā(jūah) ///

s rājno-nlapurarargasy arthay-a(d)dhy(e)[s]a(tha) ///

s [n]a sartesam gansuramahatmana [s] ///

Die beiden letzten Zeilen dieses Textes kehren in Nr. VIII in 54 V. 1 und 3 wieder, die Variante arthäya für kriena ist inhaltlich belanglos. Wir

i) sya ist unter der Zeil nachgetragen und nicht ganz sieler.
i) Links von ca außerlalb der Zeil steht am Rande noch eu

Cemeint ist wohl cacana hill ir Zwischen bl.; und dem kata der folgen len Zeile ist sputer cara eingefigt

<sup>4)</sup> at 1st spater emgefügt

<sup>\*)</sup> Zwischen dera und d im fälla d r folgen l'in Zeile ist später raje i gesehre ben

können also den verlorenen Anfang des Textes von Nr. VIII 54 nach dem Bruchstück Nr. IX erganzen.

Der Schlussel zum Verstandnis des Textes liegt in dem Wort adhyesatha, das in den Schreibungen addhyesatha (55 R 2), addhyesathāh (54 V. 1), ddhesathah1) (57 V. 5, R. 4) vorliegt. Ich glaube nicht, daß man darin eine 2. Plur. Pras. sehen darf; alhyesatha ist offenhar imperativisch gehraucht und falsche Sanskritisierung eines volkssprachlichen ajjhesatha 'bittet". Auf einen Imperativ weist auch das in 50 V. 2, R. 1, 5 auftretende ddhesāmttu, fur das 50 V. 4, 5, R. 2, 3, 4 sogar teşāmttu erscheint. Beides schemen Verderhnisse von adhyesantu zu sein, doch könnte man auch an adhyesatu denken und äryäsamghah als Suhjekt erganzen. In 50 V. 1 scheint addhyesato äryäsangha fur adhyesatv äryäsanghah zu stehen und den Schluß des Satzes zu hilden: 'die Gemeinde der Edlen soll bitten'. Oh dieselbe Konstruktion etwa auch in 58 R. 4 anzunehmen ist, wo die Handschrift addhyesanti äryäsamgha2) hietet, bleibt zweifelhaft, da der Zusammenhang des Textes nicht erkennbar ist3). Nach Dharmasamgraha XIV ist die adhyeşanā die funfto der sieben anuttarapūjūs; im Bodhicaryāvatāra 3, 4 wird sie erklart als die Bitte an die Buddhas, die Leuchte der Lehre fur die leidende Menschheit anzuzunden

> sarvāsu dikşu saṃbuddhān prārthayāmi kṛtūñjalıh | dharmapradīpaṃ kurvantu mohād duhkhaprapātinām\*) ||

Hier ist indessen das adhyeşana offenbar im allgemeineren Sinne zu verstehen Wiederbolt wird gesagt, daß die Bitte 'wegen' oder 'zugunsten' (Artena, arthäya) gewisser Personen erfolgen soll, und es werden verschiedene Ziele angegehen So soll dio Bitte für den Harem des Königs erfolgen; für den König selbst, verschiedene andere Fursten, königliche Beamte und Gabenherren, damit ihre guten Werke sie zu dem Unsterblichen führen; für andere zur Erlangung des Nirväna; für den Nonnenorden zur Erlangung der kusala äharmas, für diejenigen, die mit Dienstleistungen für den Orden beschaftigt sind, auf daß diese ihre Dienstleistung ihnen zur baldigen Vernichtung der Wiedergeburten gereiche, für Maitreya und die übrigen Mahfsattvas Bodhisattvas, daß sie um dieser Bitte willen bald die höcliste

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Allenfalls kann man das Zeichen für den Vrarga als Interpunktionszeichen betriehten und addhyegathå, dähegathå lesen, doch kommt sonst der Doppelpunkt in der Handschrift als Interpunktion meht vor

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vielleicht darf man aus der zweimaligen Schreibung ärydsamgha schließen, daß der Text nicht für Mönche, sondern für Nonnen bestimmt war

In 57 R 4 muß yalanenaddheşat . . wohl zu yad anenādhyeşanena verbessert werden

<sup>9)</sup> De la Vallée Poussur, Bouddhasme, Études et matéraux, S 107f, und D. Franke, Eine chinesische Tempel-Inschrift aus Idikutšahri, S 60f, haben gezeigt, daß die adhyeend des Bodhie der sechsten Andachtanbung des Si fang kung kü, der Bitte, das Rad der Lehre rellen zu lassen, und dem Kuan teinig, der Ermalnung und Bitte, gewisser buddhastischer Wörterbucher entpricht

vollkommene Erleuchtung erlangen Emen breiten Raum nehmen die Bitten für die Götter ein Genannt werden Brahman Sahampati, der Götterkömig Sakra, die vier Mahārājas Dbrtarāstra, Virūdhaka, Virūjāksa umd Vaisravana, der Schutzer des Reiches Vyāghra, der große Yaksa Kapila, Manibbadra und Pūrnabbadra, der große Yaksa Janarsabba, die 28 Gandharvas, die Kumbhāndas, die Nāgas, die die Grenzen schutzenden Gottheiten, die Stadtgottheiten, die den Sanghārāma schutzenden Gottheiten usw 1) Es sind also Furbitten manugfachster Art, zu denen hier in ermödenden Wiederbolungen aufgefordert wird. Bei der Luckenhaftigkeit der Sprache wie der Schreihung hleibt im einzelnen manches unklar. Es verlohnt sich indessen kaum, naher darauf einzugehen, Wert baben für uns im Grunde nur die historischen und geographischen Namen, die hier erseheiten.

Siebenmal kommt der Landesname Kucı vor Zweimal wird von dem Kucıreiche (Kucıvısaya 54 V 5, Nr IX, Z 3) gesprochen In 50 V 1, Nr IX, Z 4 wird der Kucifusra Kucımaharāya erwahnt Derselbe Ausdruck ist uns sebon in Nr IV begegnet, es war offenbar der offizielle Ittel des Königs In Nr VIII wird uns auch der Name genannt In 50 V II findet sich Kucısvarasıya Kucımah(2)rāyā Artepasyārthaya, in 57 R 4f (Ku)cımahārayāā Artepasyārthāya, in 58 R 4 (Kucımahārāyāā Artepasyārthāya Artepasyarist sicherlich nur der nach der Sanskritweise gehildete Genitiv des Namens, der in der einheimischen Sprache Artep lautete, und ich habe sebon oben gesagt, wie durch dieses Artep die Richtigkeit der Herstellung des Namens Suarnatep bestatigt wird Worauf der erste Bestandteil des Namens zuruckgeht, vermag ich micht zu sagen Ebenso bleibt die Zeit des Artep vorlaufig unbestimmt, unter den Konigsnamen, die die chimesischen Quellen heten, habe ich keinen gefunden, der sich mit Artep vereinigen ließe

In 54 V I wird ein König von Bharuka (Bharukarāja)\*) genannt Selbstverstandlich muß Bharuka in Ostturkestan gesucht werden und wahrscheinfich sogar in der Nahe von Kuci. Da der König als rajam bezeichnet wird, wahrend der Kucikönig stets den Titel mahārāja erhalt, so war er vermutlich ein kleinerer Furst und stand vielleicht in einem Abnangischetsverhaltins zu dem Kucikönig. Ieh glaube, daß ur unter Berucksichtigung dieser Verhaltmisse die Lage von Bharuka mit Sicherheit

¹) Auch in der Liste der Schutzgötter von Kuei im Candragarbhasutra er scheinen zwei großo 2 aksas und ein Kumbhanda, ein bestimmter Nagarbja im König reich von Kuei wird in einem anderen Text des Mahasammpäta erwähnt (Lövi, S 343f) genauere Übereinstimmung in den Namen zeigt sich aber nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bharulardja, das sieh grammatisch nicht konstrueren lißt, ist später zu Bharulardja (für jöäh) verbewert worden. Allerdings ist auch diese form noch nicht richtig, aber es ist zu bedenken, daß in dem Sanskrit der Mönche sogne mahardja als in Stamm ficktiert wir.

bestimmen können. Huen tsang beriehtet uns, daß ihn eine Reise von mehr als 600 Li in westlicher Richtung von Kuci durch eine kleine Sandwuste nach einem Reiche 別底部 Poluka brachte Eine chinesische Note zum Text bemerkt, daß alte Namen fur Po lu ka Ki mo oder Ku-mo seien Man hat angenommen, daß die letzteren Namen nur eine Wiedergabe des in zentralasiatischen Ortsnamen so haufigen turkischen Wortes fur 'Sand' gum seien, und hat dementspreehend in Po lu ka ein Sanskritwort Bālukā wiederfinden wollen1) Ich will auf die Frage der Identifizierung von Po lu ka mit Ku mo und weiter mit dem heutigen Aksu oder einem Ort im Distrikt von Aksu nicht weiter eingehen. Die Zuruckfuhrung des chinesischen Namens auf Bālukā ist aber sicherlich falsch, ganz abgeseben davon, daß das Wort fur 'Sand', wie gerade aus 58 R 2 hervorgebt, auch in der zentralasiatischen Aussprache des Sanskrit välukä, nicht baluka lautete Die alte Aussprache der drei chinesischen Zeichen war Bar ruk ka (Karlgren B'udi(b'udô) lu(o)k kaja), die beiden ersten Zeichen verwendet Huen tsang auch zur Wiedergabe der beiden ersten Silben von Bharulaccha oder Bharulacchapa2) Es scheint mir danach vollig sicher zu sein, daß der chinesische Name auf Bharuka zuruckgeht und dieses Bharuka mit deni Bharuka unserer Fragmente identisch ist

Auf Bharukarāja folgt in der Handschrift Sakarā , das sicher zu Salarāja oder Salarājāo zu erganzen ist. Man wird zunachst an einen Saka König denken, aber es ist im Grunde doch recht unwahrscheinlich, daß hier das Volk der Sakas erwahnt sein sollte. Die Schreibung des Namens mit dem dentalen s wurde zum mindesten ungewöhnlich sein, und da Bharuka ein dem Kucireiche henachharter Staat war, so wird auch Saka der Name eines Landes oder einer Stadt in der Nahe von Kuci gewesen sein

Der folgende Name H cyukarājasya ist leider verstummelt, doch ist von dem ersten aksara genug erhalten, um jeden Zweifel an der Lesung h auszuschließen Der Vokal bleiht indessen unhestimmt, es kann a oder jeder andere durch ein übergeschriebenes Zeichen ausgedruckte Vokal gewesen sein. Das zweite alsara muß cyu gelesen werden, die Lesung cpu ist unwahrscheinlich, da die rechte Vertikale beim pu nicht so hoch hinaufgezogen zu werden pflegt. Es ist daher kaum möglich, H cyuka etwa mit dem in Nr I erscheinenden Hippula zusammenzubringen Dem widerspricht auch, daß H cyula einen besonderen rajan hatte, also offenbar wieder em Vasallen oder Nachbarstaat von Kucı war, wahrend aus Nr I zu schließen ist, daß Hippuka eine Stadt innerhalb des Gebietes von Kuci war Dazu kommt, daß es nicht unwahrscheinlich ist, daß jene Stadt in unserem Text selbst unter dem Namen Hippuka erwähnt ist. Die funfte Zeile der Vorderseite von Bl 57 bricht mit tathahipp ab Die Worte mussen den Anfang eines Satzes bilden Da die meisten Satze in diesem Abschnitt

<sup>1)</sup> Watters, On Yuan Chwang I, S 64f \*) Watters, ebd II, S 241, 325

des Textes mit  $tath\bar{a}$  beginnen, muß  $tath\bar{a}$  für  $tath\bar{a}$  verschrieben sem und das nachste Wort mit  $h\nu pp$  beginnen Über dem pp hann kein Vokalzeielen gestanden baben, ebenso ist es ausgeschlossen, daß unter dem pp ein r gestanden haben sollte, das die Verdoppelung des p veranlaßt halten könnte Dagegen ist es nicht ummöglich, daß ein untergeschriebenes u weggebrochen ist Ein mit  $h\nu pp$  beginnendes Sanskritwort gibt es nicht, die Erganzung des  $h\nu pp$  zu  $H\nu ppuka$  liegt also jedenfalls nahe

Bei der Unbestimmtheit des Vokals der ersten Silbe von H cyuka ist eine völlig sichere Identifizierung kaum möglich, aber eine Vermutung möchte ich doch meht unterdrucken Nichts linndert im Hocyuka zu lesen, das entweder der Name selbst oder eine adjektivische Ableitung von Hocyu sein könnte, wie eine solche z B auch in Kauceyanarendra (oben S 534f) vorliegt Diesos Hocyuka oder Hocyu aber wirde sich olme Schwerigkeiten dem Namen gleichisetzen lassen, den die sonst als Idigut Sähri, Qarayoğa, chimes Kao cang, bekannte Hauptstadt des spateren Uiguren reiches in den alten uigurischen Texten führt, namlich Xoco¹) Es würde dann dem Bharukarija im Westen der Hocyukaraja als der König des östlichen Nachlarstaates von Kuei gegenüberstellen.

Es hlebt endlich noch der Garamperkagausura, was entweder 'der gausura von Garamperka', oder, wenn Garamperka adjektivische Ableitung wie das obenera ahnte Kauceja sein sollte, 'der gausura von Girampei 'oder 'Gerampei' bedeutet. Ich weiß diesen Namen nicht zu lokalisieren')

Der Garampeikagausura wird nur als der erste aller gausuramahātmans erwalnt (54 V 3 = Nr IX Z 6) Ihre Bezeichnung als die gausura Edlen, hire Zusammenfassung zu einer ganzen Gruppe und ihre Anfuhrung lunter den drei rājans beweist, daß die gausuras an Rang erleblich lunter dem rajan zuruckstanden. Wir können den Titel lus in die ersten nachchrist lichen Jahrhunderte zuruckverfolgen. In der Form gustura findet er sich bereits in den von Stein in Nija gefundenen Kharosthi Dokumenten (Kharosthi Inscriptions, Part I Nr 187 320 328 401). Sogar die Verbindung mit mahātman kehrt dort wieder gustura mahatwan Nr 216 296, gustura mahatva Nr 415 Der Titel war also sowohl im Norden wie im Sudon Turkestans im Gebrauch.

Vielleicht war er sogar in Indien bekannt. In Sanci ist auf einer Steinsaule der Anfang einer Inschrift erhalten, die aus palkographischen Grunden etwa ins 5 Jahrhundert gesetzt werden muß (Fleet, Gupta In

Siehe z B F W K Muller Zwei Pfahl Inschriften aus den Turfan Funden S 12

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Der Name kingt an Urumts an, allem nach Bretschneider Mediaeval Restarbies Vol II p 28, ist Urumts ein daungarischer Name der in den ehmesischen Annalen erst im Jahre 1717 erschenft

<sup>\*)</sup> Auch in Nr 234 wird ura mahatra zu gusura mahatra herrustellen sein

scriptions, Nr 73) Der erhaltene Text lautet . 1 vnhärassämigo surasimhabalapultrarudra Fleet macht den Rudra zu einem Sohn des Gosürasimhabala, allein man wird zugeben, daß ein aus vier Wort stammen zusammengesetzter Name ein Unding ist Aber auch ein Doppel namo, Gosüra und Simhabala, ist wenig wahrscheinlich, jedenfalls durfte ein Name Gosüra in Indien ganz vereinzelt dastehen. So drangt sieh die Vermutung auf, daß gosüra ein Titel ist und zwar das volksetymologisch leicht umgestaltete gusura oder gausura, das lier in Verbindung mit vihä rasrämin erscheint, wie es in dem Kharosthi Dokument. Nr 187 neben tiharasiala steht.

Konow, SBAW 1916, S 819, hat gusura mit dem ersten Bestandteil des Namens des Kusankönigs, der auf Munzen als Kozoulo Kadphizes, Kozola Kadaphes, in indischer Spraebe Kujulakasa, Kujulakaphsa oder Kuyulalaralaphsa erscheint, und weiter mit Kusulula, Kusulua, dem Beinamen der Satrapen Liaka und Patika, zusammenbringen wollen Die Schwierigkeiten, die die lanthehen Versebiedenheiten dieser Identifi zierung entgegensetzen, sind betrachtlich, aber, wie Konow gezeigt hat, nicht unuberwindlich, etwas Mißtrauen erweckt allerdings, daß man zu der Annahme gezwungen ist, daß kein einziger der drei Konsonanten des Wortes seinen ursprunglichen Lautwert gewahrt haben sollte Allein abgesehen davon glaubo ich, daß wir jetzt wenigstens das kujula in Kujula kasa usw endgultig von gusura trennen mussen. Der Nachfolger des Kozou lo Kadphizes ist Ooemo Kadphises in indischer Sprache V ima Kathphisa") Die beiden Namen unterscheiden sich nur in ihrem ersten Bestandteil Fur gusura steht es 1etzt fest, daß es ein Titel war Wer annimmt, daß kujula = gusura sei, wird notwendigerweise annehmen mussen, daß auch vima em Titel sei Daß das im hochsten Maße unwahrscheinlich ist, braucht kaum gesagt zu werden Noch schwerer wiegt vielleicht ein zweites Der erste Kadphises bezeichnet sieb auf seinen Munzen als Kusanayavuga, Khusana jana 'als Kusan yabyu , m spaterer Zeit als mahārāja rājarāja oder rajātīraja Es ist aber doch kaum anzunehmen daß er noch als unab hangiger Herrscher den dem gusung entsprechenden viel tiefer stehenden Titel gebraucht haben sollte, und auch yabyu ist keineswegs mit gusura identisch, wie die Kharostlu Urkunde Nr 401 zeigt, wo ein yapyu Bhimasena neben dem quiura Kusanasena erscheint \* Schließlich möchte ich auch noch darauf hinweisen, daß in den Munzlegenden die Titel stets im Genitiv stehen, kujula aber niemals eine Endung zeigt. Auch das scheint mir zu beweisen, daß kujula mit dem Titel quiura michts zu tun haben kann Ob kujula nun mit dem turkischen güjlü 'stark' zusammenhangt, wie Hultzsch glaubt (ZDMG LXIX, 176), oder mit dem turkischen güzel 'schön', wie Konow annimmt, ist eine Frage auf die ich nicht eingehen möchte

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die ersten drei algaras die Fleet a(f)kz hest, sind ganz unsieher <sup>5</sup>) Rapson Actes du XIV <sup>6</sup>Congrès International des Orientalistes Tome I p 210 <sup>5</sup>402 Löders Kleins schellen 3.

Ahnliche Bedenken bestehen gegen die Verhindung von gusura mit Kusulula In der Tavila-Tafel¹) ateht Lisäkuratasa Culhasasa ca Lisätrapasa Lala Kusululo nama tasa putro Paftif(lo), in der Löwen-Inschrift von Mathurā²), mahalisatraiasa Kusuluasa Patilasa Nach dem Worthaut der Tavila-Tafel bildet Kusulula einen Bestandteil des Namens, und sehon dadurch wird eine Gleichsetzung mit dem Titel gušura erschwert Noch unwahrscheinlicher aher wird diese Identifizierung, wenn wir sehen, daß Liaka daneben den Titel eines Satrapen, Patila sogar den eines Groß-Satrapen fuhrt Ich möchte es daher vorzeiten, wenigstens vorlaufig in Kusulula, Kusulua einen Familiennamen zu aehen

Was den Ursprung des Wortes gusura-gausura betrifft, so laßt sich mit Sicherheit wohl nur sagen, daß es micht indisch ist. Herkunft aus dem Turkischen ist von vornherem nicht unmöglich, da die Dokumente, in denen gusura zuerst erscheint, auch den Titel yapyu enthalten, der nach allgemeiner Ansicht aus dem Turkischen stammt. Unter den zahlreichen turkischen Titeln, die uns überhefert and, zeigt aber hochstens das in den Orkhon Inschriften3) auftretende kül čur, mpers quil čūr4), chines L'ue lu čuo, L'ue čuo5), einen gewissen Anklang an gusura. Allein die lautliche Übereinstimmung zwischen den heiden Wörtern ist doch nicht groß genug. als daß ihre Identitat ernstlich in Frage kommen könnte. So ist die Herleitung aus dem Iranischen schließlich das wahrscheinlichste Lautlich wurde av gaosāra gut zu gušura—gaušura stimmen, aher gaosāra kommt nur als Beiwort von nmana vor und man sieht nicht ein, wie ein Wort mit der Bedeutung 'reich an Rindern' zu einem Titel hatte werden können So hleibt mir wenigstens der Ursprung und die Etymologie von gusuraagusura dunkel \*

# Zur Geschichte des I im Altindischen.

Durch seine Altindische Grammatik hat sich Jakob Wackernagel um die indische Philologie ein Verdienst erworben, für das die Vertreter dieser Wissenschaft ihre Dankharkeit, wie ich meine, nicht besser bezeugen können als dadurch, daß sie aus dem Gebiet ihrer engeren Studien Steine zum Ausbau des großen Werkes beitragen, so klein auch die Zahl der Lucken ist, die der Meister gelassen Möge der verehrto Mann, als dessen Schuler ich mich betrachte, obwohl ich nicht zu seinen Trußen gesessen, den folgenden bescheidenen Beitrag in diesem Sinne freundlich entgegennehmen

<sup>1)</sup> Konow, Khar Inser S 28 2) Fbd S 48

<sup>1)</sup> Thomsen Inscriptions de l'Orkhon décluffrées, S 130, 155

F.W.K. Müller, Fin Doppelblatt aus einem manichäuschen Hymnenbuch (Mahrzämag) S 14

<sup>1)</sup> Chavannes, Documents sur les Tou kme (Tures) occi lentaux, Index, & 339f

ImPah geht bekanntlich d, dh im Inlaut zwischen Vokalen in l bzw lh uber In den in altprakritischen Dialekten abgefaßten Inschriften des nordlichen Indien schien das Zeichen fur la nur ganz vereinzelt vorzu-Lommen Ich hahe JRAS 1911, S 1081ff, gezeigt, daß das ein Irrtum ist, der auf falschen Lesungen beruht Das Zeichen fur la gehört hereits der altesten Form der Brähmi an, wie sie in den Inschriften des Asoka vorhegt Es findet sich in den Asoka Inschriften zu Delhi Topra, Delhi Virath, Radhia, Mathia, wahrscheinlich anch in der Jaugada Inschrift, in spaterer Zeit ferner in Inschriften zu Mathura, Sanci, Knda, Karle, Nasik, Amaravatī, Bhattiprolu Das I muß also in fast allen altprakritischen Dialekten vorhanden gewesen sein. Nur in der Sprache des außersten Nordwestens scheint es zu fehlen, wenigstens ist ein Zeichen für la in der Kharosthi Sehrift die in jenem Gehiete bis etwa zur Mitte des 3 Jahrhunderts n. Chr. ublich war, bis jetzt meht nachgewiesen worden. Die Bedingungen, unter denen I erscheint, sind dieselben wie im Pali. Allerdings findet sich neben l uberall auch d So steht z B in den Asoka Inschriften nehen duli , daliauch dudi, neben duvalasa, pamnalasa auch duvadasa, pamnadasa Allem das d ist in diesem Fall nicht immer ganz sicher Da sich das Zeichen fur la nur wenig von dem fur da unterscheidet, so bedurfen die Lesungen der Nachprufung am Steine selbst oder an Ahklatschen, ehe man etwas Bestimmtes uher die Verteilung von d und l sagen kann Ein besonderes Zeichen für Iha giht es nicht Es wird vielmehr dha geschriehen, doch findet sich gelegentlich auch die Schreihung la, also mit Verlust der Aspiration, so z B ın den westhehen Höhlemnschriften Asalamıtasa (10661)) = sk Asādhāmstrasya, bhat Āsālamstena (1110) neben Asādhamstāye (1098) Denselben Übergang eines d in l zeigen ferner die hieranschen 4lt Prakrits in den Tragmenten der huddhistischen Dramen\*) Hier erscheint das l sowohl in der Alt Sauraseni wie in der Alt Ardhamagadhi. Sehon fruh aber wird das I aufgegeben oder wenigstens in der Sehrift meht mehr von I geschieden. So findet sich in den westlichen Höhleninsehriften auch schon Asālhamıtāya (10413)), in einer und derselben Inschrift (1105) erseheint der Name eines Distriktes als Māmāda und Māmāla In einer Inschrift zu Amaravatı (1248) wird der Name des bekannten Königs Siri Pulumāvigeschrieben, wahrend er in den Inschriften zu Näsik (1122-24) Siri Pulumarı oder Sırı Pulumdyı lautet In den Kupferplatten von Hira hadagalli (1200) und Mayıdavolu (1205) ersebeint altes t regelmaßig als d, altes d aber als l, so gula = sk guda, pılā (pılā) = sk pıda

Der Weg der in der Zeit der Alt Prakrits beschritten ist, wird in den

literarischen Mittel Prakrits fortgesetzt Die Grammatiker lehren wie

<sup>1)</sup> Die Zahlen sind die Nummern der Inschriften in meiner List of Brahmi Inscriptions

<sup>&</sup>quot;) Bruchstucke bu klhistischer Dramen S 37, 44 2) In derselben Inschrift aber auch pod/

Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen § 226, 240, ausführlich ausein andersetzt, den Übergang von d in l und fügen nur eine, ulingens stark varuerende, Liste von Wörtern hinzu, in denen angeblich das d erhalten bleibt. Die nordindischen Schreiber kennen aber das Zeichen für la gar micht mehr, sie schreiben dafür vielmehr la, wahrend die sudindischen Handschriften das alte la vielfach bewährt haben. In den sudindischen Handschriften wird sogar umgekehrt das Gebiet des l öft zu ungunsten des l erweitert. So wird z B m den Telugu Handschriften der Vikrumorvasi in den Prakrit Abschmitten überhaupt nur la gesehrieben 1), auch in den Malayālam Handschriften des Bhāsa findet sich nur selten einmal ein la

Die Neigung, das la durch la zu ersetzen, macht sich ubrigens auch in den Pali Handschriften bemerkhar Unendheli oft werden Wörter mit I geschrieben, fur das wir ein I erwarten sollten Daß umgekehrt gelegentheh auch einmal fehlerhaft I anstatt I erscheint, ist nicht zu leugnen Wenn Childers nebeneunander dalida und dalida anführt so ist die erste Form sicherlich falsch Das cela neben dem gewöhnlichen eela, das Muller, Grammar of the Pali language, S 27 zitiert wird durch die Überein stimmung von cela bei Pauni und acelaka in Handschriften des hid dinistischen Sankrit kanons als falsch erwiesen Von einem weitgehenden Eintreten des I für I kann aber im Pah so wenig die Rede sein wie in den Alt Prikitte der Inschriften und Handschriften Wo her regelmäßig ein I auffritt laßt es anf das Vorhandensein eines alten d schließen

Man darf die hier nur fluchtig skizzierten Verhaltnisse im Prakrit bei der Beurteilung des Auftretens eines I für d im Sanskrit nicht außer acht lassen In der uns erhaltenen Rezension des Rgveda gilt für d und dh aus nahmslos dasselbe Gesetz wie im Pali Die übrige vedische Literatur kennt das I meht, in Paninis Lautsystem hat es keine Stelle. Nun finden wir aber seit dem Atharvaveda anstatt des zu erwartenden döfter ein! Wacker nagel vergleicht in seiner Grammatik I 221 mit dem Übergang von d in I den vedischen Übergang von d in 1 Ich meine daß die Entwicklung des I nicht eine Parallelerscheinung als vielmehr die Fortsetzung des Wandels von d in last. Es erscheint mir unmöglich die Geseluchte dieses lam Sans krit von der vollkommen klaren Geschichte des entsprechenden I im Prakrit zu trennen zumal zahlreiche Wörter des Llassischen Sanskrit die ein solches I enthalten, sicherlich einfaelt aus der Volkssprache übernommen sind. Wir durfen aber auch nicht vergessen, daß die Belege für das aus dentstandene I fast ausschließlich nordindischen Handschriften entstammen. die auf kein hohes Alter Anspruch machen können. Das Bild undert sich völlig wenn wir die alten indischen Palmblatthandschriften herauzichen die uns im Sande von Turkestan erhalten sind. Hier ist das Mittelglied I hänfig genug Die Reste der oben erwahnten etwa aus der Vitte des zweiten

<sup>1)</sup> Subset Ausgabe von Piechel Monatsber BAW 1875 S 618ff

Jahrhunderts n Chr herruhrenden Dramenhandschrift mit ihrem nicht schr umfangreichen Sanskrit Texte enthalten nilerdings nur ein Beispiel niladruma 'Nestbaum'1) Höchstens 200 Jahre junger ist eine Palmblatthandschrift von Kumäralätas Kalpanämanditika, die im nordwestlichen Indien geschrieben sein muß und von der umfangreichere Bruchstucke vorhegen In dieser Handschrift wird stets dh geschrieben badham, gadham, vimudha, adhua, ebenso d in Verbindung mit y pidvate 302). kudyāntargato 46, tādyata 214 Fur d aber erscheint haufig l, so stehen nebenemander badisam 37, vilridita- 105, ladebara- 106, 108, 205, nadi-128, vridam 163, abhipiditah 232, und talākam 123, vilulitam 153, ayogulān 166, kalātrānām3) 188, nalinī 235, tādanajam 188, nber tālitas, tālita 214

Die Praxis des Schreibers dieser Handschrift stimmt genau zu der der Inschriften bis in den Anfang der Gupta Periode In der Felsen Inschrift des Rudradaman zu Junagadh4), wahrscheinlich aus dem Jahr 151 oder 152 n Chr , finden sich drdha 1, drdhatara- 16, avagādhena 8, midha 3, api dayıtva 15, tadalam 1, vaidurya 14, pranadya 9, aber -ppranalı 2, prana libhir 9, pālikatvāt 1, vyāla 10, in der Saulen Inschrift des Samudragupta zu Allahabad<sup>3</sup>) (um 300 n Chr) virudhā 18, kridatā 14 virdita 27 vyā lulitena 8, Kaurālaka 10, Saimhalakādibhis 23, lalitair 27, lalita 30, in der kaum viel spateren kurzen Telsen Inschrift zu Tusams) -ālinā (ali ) 1 Keine der drei Inschriften enthalt ein I, das auf I zuruckgeführt werden mußte Fleets Annahme?), daß das Zeichen fur la dem sudhehen Alphahet entlehnt sei, ist durch den Nachweis des la in den Asoka Inschriften hin fallig geworden Es ist indessen leicht hegreiflich wie Fleet zu seiner An sicht gelangen konnte Wahrend das la im nördlichen Indien nach dem Ende des 4 Jahrhunderts verschwindet ist es in den Sanskrit Inschriften des Sudens immer gebrauchlich gehlieben. Wie es in der alteren Zeit ver wendet wurde, möge die Inschrift Pulikesins II zu Aihole\*) (634/35 n Chr ) zeigen Hier erscheint das I in den Eigennamen Kalidasa 18, Alupa 9, Cola 15, Colanam 14, Kerala 15 Nala 4 Malava 11, Kaunalam 13, und den Wörtern -antaralam 13 alı 8 avalı 9 kalaratrıh 4 pulma 12, vigalita 11 Die meisten dieser Schreibungen sind richtig oder können wenigstens richtig sein Bedenklich ist Malava da der Name in der Inschrift des Samudragupta mit l geschriehen wird Sicher falsch ist Lalarātri denn die Todesnacht ist eigentlich die Nacht der alles vernichtenden Zeit, Lala aber begegnet schon im RV 10 42, 9, hat also sicherlich altes lo) Der Fehler könnte allerdings in diesem Fall auf volksetymologischer Um-

<sup>1)</sup> Oben S 195

<sup>2)</sup> Die Zahlen beziehen sich auf die Seiten der Handschrift

<sup>3)</sup> Lies Lalatraṇām 9 Ep Ind VIII 42ff 5) Corp Inser Ind III 6ff 9 Ebd S 270 1) Ebd S 2"0 7) Ebd 8 4

<sup>)</sup> Ep Ind VI 4ff 3) Auch in der Inschrift selbst steht Lale in Zeile 16

deutung beruhen Man konnte den Ausdruck als 'die schwarze Nacht' verstanden haben, dann ware die Schreibung, wie wir sehen werden, richtig Nun bietet die Inschrift aber auch schon in drei Wortern ein I, für das I zu erwarten ware in mault 1, lalana-6, rilola 14 Es zeigt sich also, daß man uber die Verteilung der beiden I Laute schon nicht mehr recht im klaren war Diese Unsicherheit nimmt im Lauf der Zeit immer mehr zu Als Beispiel moge das die sorgfaltig in Lanaresischer Schrift geschriebene Praśasti auf Mallisena zu Śravana Belgola<sup>1</sup>) (um 1150 n Chr.) veranschaulichen Wenn hier kuliśa 10, kala 45, sakala 32 144 162 167 171 213, bala 28 125 geschrieben wird, so kann hier kein auf d zuruckgehendes l vorliegen, da schon im Rgveda kuliša , lala , bala erscheint Ehenso unmöglich kann l auf d zuruckgelien, wo es sich um ein erst sekundir in den Inlaut getretenes i handelt wie in trailol ya 111 195, vilasat 45 vilasa 118 milaya 125 Anderseits wird für ein sicher altes I gerade wieder I geschrieben in mauli- 46 145 Die völlige Unzuverlassigkeit der Inschrift ergiht sich vielleicht am allerdeutlichsten aus ihrem Schwanken in der Schreihung neben alhila 66 164 195, nilhila 57 steht alhila 135, nehen sakala sakala 62, neben alam 28 alamkita 142 168, alamalam 171, neben bala bala 134, neben mala 191 194 simala 65 71 145, nirmmala 3 139 mala 187 190 205, neben kamala 137 140 210 kamala 146 Das selbe Durchemander berrscht soweit meine Kenntnis reicht, auch in den jungeren sudindischen Handschriften. Es wird vermutbeh gelingen, mit Hilfe der Inschriften den Zeitpunkt genauer zu bestimmen wann diese anschemende Regellosigkeit eingesetzt hat und ebenso das Gebiet ihres Auftretens scharfer zu umgrenzen unter Heranziehung der dravidischen Sprachen wird man vielleicht auch die Grunde der Verwirrung ermitteln Vorlaufig aber wird man gut tun, die sudindischen Schreibungen fur alle sprachbeben Fragen beiseite zu lassen

Wenn nun wie wir gesehen das I im Sanskrit im Norden noch bis gegen das Ende des 4 Jahrhunderts gebraucht wurde so fallt es einem achwer zu glauben, daß es bereits in vedischen Texten durch I verdrangt sein sollte. Wenn in der kanna Rezenson der Vansaneyssamhntä regelmaßig I, Ih an Stelle von d. dh. erscheint, so halte ich es fur hochst wahr scheinlich daß ursprunglich in der Schule der Kaavas dasselbe Gesetz galt wie im Riveda und daß erst in unseren Handschriften I, Ih durch I Ih ersetzt wurde. Ebenso wird auch im Sänklayana Srautasütra in den Mantras I für altes I geschrieben. Es laßt sich wie ich glaube, sogar zeigen daß zur Zeit der Abfassung des Vajasaneyi Pratisäkhya in der Schule der Känvas noch I und Ih gesprochen wurde. Das mag zunachst paradox klingen, da das Prätisäkhya in 4,143 gerade den Übergang von d, dh. in I Ih nach der Meinung einiger lehrt dasthau lalhär eles Im 18 45 heißt es aber, nachdem vorher das ganze Lautasystem (rarnasamgraha) ausein-

<sup>1)</sup> I p Ind III 189ff

andergesetzt ist tasmin lalkaphramüliyopadhmaniyanasıkya na santı Mādhyandinānām In dieser Form ist das Sūtra sinnlos, denn naturlich ist das l in der Madhyandina Rezension ganz gewöhnlich, und zufallig kommt auch Ih in upa ialhāmasi (VS 23, 51) vor Es können selbstverstandlich, wie auch der Kommentator bemerkt, nur die aus d, dh entstandenen l'Laute gemeint sein. Ist das aber der Fall, so mussen diese Laute in dem Sütra sich in der Aussprache von dem gewöhnlichen l unterschieden haben und bei der Niederschrift des Prätisäkhva auch durch besondere Zeichen ausgedruckt gowesen sein. Erst snatere Schreiber wußten offenbar mit diesen Zeichen nichts mehr anzufangen und haben sie durch la, lha ersetzt Die Verlegenheit der Schreiber zeigt sich zum Teil auch noch in den Lesarten der Handschriften, nach Weber, Ind Stud 4, 327 schreiht A tasminn riha-, B tasmin lla Ist aber in 8, 45 ursprungliches lalha durch lalha verdrangt worden, so durfen wir dasselbe auch fur 4. 143 annehmen So tritt die Form, in der das Sütra 8, 45 auftritt, ent schieden für die Annahme ein, daß zur Zeit der Abfassung des Prätisäkhya auch in der Kanva Schule noch l. lh galt. Sollte dies Sütra, wie Weber vermutet, ein spaterer Einschub in dem Werk sein, so wurde das die vor getragene Argumentation naturlich durchaus nicht entkraften, im Gegenteil, das Sütra wurde dann nur zeigen, daß auch nach der Abfassung der Prätiśākhya noch l. lh gesprochen wurde

Eine ahnliche Erklarung gilt offenbar auch fur sal its und phal its in AV 20, 135, 2 3 Da soust phat als schallnachahmendes Wort erscheint, so ist sicherlich phal its auf phal its (fur phat its) und wahrscheinlich auch śál ut. auf śal ut. zuruckzufuhren Die Worte gehören aber den Kuntāpa-sūktas an, die bekanntlich erst spater dem AV angefugt sind, und es ist ganz verstandlich, daß ein ursprüngliches I in ihnen durch I ersetzt wurde. da dem AV das I fremd ist. Alles was sonst aus den Samhitäs für ein auf d zuruckgehendes l angefuhrt wird, scheint mir sehr zweifelhafter Natur zu sein Mehrere Male (1 3 1-5 6-9, 18 2 22) findet sich im AV em schallnachahmendes ball its Gowiß hegt es zunachst nahe, dies nach Analogie der oben angeführten Wörter als bal itt aufzufassen. Allein belegt ist ein bat nirgends1) Auch der Padapatha weiß nichts davon, er betrachtet bal als Grundform Ebenso steht bal in der Wiederholung des Pāda bahis te (TS bahis te) astu bal iti in K 13, 9 und im Samlita und Padapātha in TS 3 3, 10, 2, obwohl hier bād stehen mußte, wenn bāt die Grundform ware So werden wir also doch wohl ein lautmalendes bal an erkennen mussen AV 8, 6, 2 Lommt als Name eines Damons pramīlinvor, das von mamila gebildet sein und etwa der 'Einschlafernde' bedeuten wird Von der Wurzel mil findet sich aber auch sehon im RV 1, 161, 12 cammilya KZ XXVIII, 298 wolltev Bradko mil auf \*mid , \*mizd zuruck-fuhren und mit mis 'mit den Augen zwinkern' in Verbindung bringen

<sup>1)</sup> Das im R\ gebrauchte baf hat eine ganz andere Bedeutung

und fragte, ob sich damit auch midam 'leise' in KS 29, 2 vereinigen heße Bartholomae, IF III, 184, und Wackernagel haben v Bradkes Erklarung gebilligt, mir erscheint sie unannebmbar, da ich es für ganzlich ausge schlossen halte, daß schon im RV d zu l geworden sein sollte, noch dazu in der Verhindung mit y, und nirgends eine Spur von dem vorauszusetzenden l erscheint, auch die Inschrift von Junagadh hietet unmilita Auf midam ist gar nichts zu geben. So hest allerdings die Handschrift des Katbaka, die Kap S aber hat nidam, was v Schroeder in den Text aufgenommen bat, und da das Wort den Gegensatz zu uccash 'laut' bildet. so durfte selbst Bloomfields Konjektur nīcam nicht ganz von der Hand zu weisen sein Aber selbst in dem Fall, daß midam die richtige Lesart sein sollte, steht es doch der Bedeutung wegen mil so fern, daß der Gedanke eines Zusammenhanges der Worter nicht einleuchtet Vom AV an findet sich ferner il 'stille balten' RV 1, 191, 6 hest die Mullersche Ausgabe tisthatelayatā su kam, wahrend die Aufrechtsche ilayatā hietet1) Im AV . wo der Vers 1, 17, 4 ersebeint, zeigt der Text in allen Handschriften das dentale l An keiner anderen Stelle der vedischen Literatur babe ich die Schreihung mit I gefunden, Panim 3, 1, 51 spricht, vorausgesetzt daß er dieselbe Wurzel im Auge hat2) von elayat: Ich kann unter diesen Um standen slavata im RV 1 191, 6 nur als falsche Lesart betrachten3) und damit fallt auch jeder Grund dahin ilayati von id 'Labung' abzuleiten, das meines Erachtens auch wiederum der Bedeutung nach mit :l kaum zu vereinigen ist. In den Yajuhsambitas findet sich endlich flamda 'Nahrung gewahrend' (MS 4, 2, 1 7, TS 7, 5 9, 1) und schon un zehnten Buch des RV (94, 10) steht in Aufrechts Ausgabe ilavantah, wahrend die Mullersche Ausgabe alarantah hest Wackernagel sieht in ala eine Nebenform von ıda Mir scheint ila vielmehr eine Nebenform von ira zu sein, das als selbstandiges Wort und in den Ableitungen fravant, anira, anira bereits ım RV erscheint und das jedenfalls nicht aus ida entstanden ist 1) Daß die Inder selbst ila so aufgefaßt haben, scheint mir aus der angeführten Stelle der TS hervorzugehen tabhya slämdeneram låtam avarundaha ıla fur alteres ira ist zu beurteilen wie mlue, labh, loman, lohita usw im zehnten Buch des RV gegenuber den Formen mit rin den alteren Bücherns)

<sup>1)</sup> Im PW wird ausdrucklich bemerkt, daß mehrere Handschriften so lesen

<sup>2)</sup> Nach der hasika ist ila prerane gemeint

<sup>3)</sup> Auch RV 7, 97, 6 schwanken die Handschriften zwischen nilavat und nilavat Richtig ist auch hier nilavat siehe Oldenberg Rgseda, zur Stelle

<sup>4)</sup> Auf die Frage des Bedeutungsunterschiedes zwischen ist, ild und idd ild kann ich hier nicht eingehen Daß in spaterer Zeit auch idd zu ild geworden ist, soll naturisch nicht geleugnet werden siche z B Amara 3 3,42 gebhückea ist idd ildn. 4) Siehe Wackernagel a. o. I., 215. Wackernagel führt auch VS 10.22 (so.

zu les n) turdell dyuktach an Daß das mißverstanden werden kann zeigt die Fassing, in der Wackernagels Worte bei Macdonell Veile Grammar, S 45 wiedergegeben werd in Selbstverständlich istell turdell der Regil gernäß nur in der Kanva Rezens on, die Wädthandten Rezenson hat turdell

Ich glaube, daß wir unter diesen Umstanden nicht das Recht haben, den Übergang eines aus d entstandenen l in l schon für die vedische Zeit anzunehmen

Fur die nachvedische Zeit mussen wir l aus l erklaren, wenn im Sanskrit oder im Prakrit danehen ein d erscheint oder wenn durch alte nordliche Inschriften oder Handschriften in Sanskrit oder in Prakrit oder durch das Pali die Schreihung mit l gesichert ist. Ich hrauche indessen nach dem, was ich bereits oben bemerkt habe, kaum zu betonen, daß aus dem Auftreten eines l für l in einem Sanskrit Texte nicht etwa zu folgern ist, daß dieser Text erst nach dem Ende des 4 Jahrhunderts entstanden sem musse. Für Asvaghosa steht der Gehrauch des l durch die alten Handschriften fest, in unsern Handschriften des Buddhacarta oder des Saundarananda aher findet sich kein l. Die Schreiber hahen also das l durch l, zum Teil vielleicht auch in puristischer Weise durch d ersetzt. Gewisse Palle verlangen aber auch noch, wie ich im folgenden an einem Beispiel zeigen möchte, eine hesondere Erklarung

Das in nachvedischer Zeit gehrauchliche Wort für 'Zeit', kāla , kommt ım RV nur an einer einzigen Stelle vor (10, 42, 9) Im AV wird es haufiger, m der Sprache der Brähmanas verdrangt es, wie schon im PW hemerkt wird, das alte Wort rtu mehr und mehr Das gleichlautende Adjektiv kala 'schwarz' ist der vedischen Spracbe vollkommen fremd Es findet sich zuerst hei Panini und dann unendlich haufig in der epischen und Llassischen Literatur Im Pali sind beide Worter vorhanden, kāla 'Zeit' wird stets mit l. kāla 'schwarz' im allgemeinen mit l geschriehen. Man hat diese Schreibung für die Etymologie von Lala 'schwarz' bisher ganzlich unbeachtet gelassen, wohl weil man annahm, daß kāla eine willkurliche Erfindung der Schreiber sei, bestimmt, das Wort von kāla 'Zcit' zu unterscheiden Nun liest aber auch eine sehr alte turkestanische Papierhandschrift des Pratimoksasütra der Sarvastivadins, die den Text noch in ganz prakritischer Form enthalt, in Nihs 13 kāla (śuddhiya kāla elakalomā) Die spateren Handschriften bieten dafur samtlich kada 1), wahrend das Wort fur 'Zeit' auch hier uberall in der Form kala erseheint. Man brauchte auf diese Schreibungen vielleicht nicht allzuviel zu geben, wenn diese buddhistischen Texte auf Texte in der Pali Sprache zuruckgingen Es laßt sich aber mit völliger Sicherheit nachweisen, daß sie, soweit sie Übersetzungen sind, direkt auf den Sehriften in der östlichen Volkssprache beruhen Auch in dieser muß also kūla 'schwarz' neben kāla 'Zeit' ge golten haben, und wir können in Sk lāla 'schwarz' nur eine Entlehnung aus der Volkssprache sehen mit der gewöhnlichen Ersetzung des I durch I Das hat weiter zur Folge, daß die Vergleichung mit gr καλίς, lat caligo, ksl kalŭ usw <sup>2</sup>) aufgegeben werden muß Ich furchte allerdings, daß man

<sup>1)</sup> Vgl JA XI, 2 496

<sup>2)</sup> Bechtel Hauptprobleme, S 304f , Leumann, Etym Wtb

sich schwer entschließen wird, auf eine Gleicbung zu verzichten, die zum festen Bestand der vergleichenden Grammatik zu gehören schien, und daß sie sich daher auch noch weiterhin ihres Daseins erfreuen wird abnlich wie die Gleichung danda- = δένδρον, die immer wieder auftaucht, obwohl Lidén, Studien zur altind, und vergl. Sprachgeschichte 80 danda- richtig zur Wurzel dal- gestellt hat 1).

So sicher mir aber auch die Zuruckfuhrung von kala- 'schwarz' auf Lada- zu sein scheint, so kann ich doch nicht die Berechtigung der Frage bestreiten, wie es denn kommt, daß Pānini an zwei Stellen (4, 1, 42; 5, 4, 33) kala- gebraucht. Daß erst im Lauf der spateren Uberlieferung ein ursprunghches Lāda- durch Lāla- ersetzt sein sollte, ist bei einem Text wie der Astädhyāyī wenig wahrscheinlich. Ebenso unwahrscheinlich ist aber auch die Annahme, daß in den Sütras ursprungheh Läla- gestanden haben sollte, fur das dann spater lala- eingetreten ware, da Panini, wie schon bemerkt. das I in seinem Lautsystem nicht anerkennt und es daher auch in seiner Sprache nicht verwendet haben wird. Wir werden also zu dem Schlusse gedrangt, daß Pānini, dessen Zeit niemand bis in das 4 Jahrhundert n Chr hinahrucken wird, bereits Lala- sprach. Nun gehört Pānini dem außersten Nordwesten Indiens an; Huen-tsang berichtet uns, daß sein Geburtsort Salātura in Gandhāra lag Ich habe schon oben darauf hingewiesen, daß sich in diesem Gehiet das I nicht nachweisen laßt 2). Wenn also ein Wort mit laus einem der audlichen oder östlichen Dialekte in die Sprache von Gandhära aufgenommen wurde<sup>3</sup>), so konnte das kaum anders als unter Ersetzung des l durch l erfolgen. Alles aber spricht dafur, daß das dem ganzen Veda unbekannte Lala- aus der Volkssprache stammt; da es in der Literatur zuerst in den buddhistischen Texten erscheint, so ist es redenfalls nicht unwahrscheinlich, daß es sich von der Mägadhi des östhehen Indien aus ausgebreitet hat In die Sprache von Gandhara wurde es als kâla- ubernommen, und in dieser Form erscheint es daher auch bei Pāmni Die Übersetzer des buddhistischen Kanons anderseits haben, ohne sich um die panineische Wortform zu kummern, kala- durch kada- wiedergegeben, da sie gewohnt waren, jedes I der östlichen Sprache zu d zu sanskrittsieren.

\*) Derartige Entlehnungen aus einer Sprache oder Mundart in die andere sind

auch in neuerer Zeit ganz gewöhnlich

<sup>1)</sup> Vielleicht ist es nicht überflüssig, zur Stütze von Lidéns Auffassung darauf hinzuweisen, daß Manu 8, 299 renudala der Bambusstock' ist, siehe auch Gaut 2, 43

<sup>2)</sup> Soweit ich sehe, kennen auch die modernen indischen Sprachen dieses Gebietes kein / Bemerkenswert ist, daß nach den Angaben Sir George Griersons, Lanz Surv. VIII. 1, 246 auch im Lalinda das f. das in der Schrift übrigens nicht von I geschieden wird, im Norden in der Nachbarschaft der dardischen Sprachen verschwindet In Hazara oder im Cibbal Lande hort man es nicht. Im ubrigen ist die Verteilung der beiden I Laute in den neuindischen Sprachen, die sie besitzen, eine andere als in den Alt- und Mittelprakrits mit Ausnahme der Passiel. Vgl. Konow, ZDMG LXIV. 116f

Fur l, dessen Herkunft aus l durch ein im Sanskrit daneben erscheinendes d bewiesen wird, hat Wackernagel bereits ein reiches Material beregebracht. Ich möchte im folgenden an einigen Beispielen zeigen, wie mit Nutzen auch die Schreibungen mit l im Sanskrit oder Prakrit für die Feststellung der Herkunft des l herangezogen werden können

Daß nachved nala-'Rohr' auf ved und nachved nadá- zuruckgeht, hat man langst erkannt, da in RV. 8, 1, 33 nalth erscheint Zu nada- gehört naturlich auch AV und spater (anch in der Handschrift der Kalp.) nadi-'Rohre', nachved nāla- 'Röhre', SB pranādī, nachved pranālī- 'Abzugsröhre', wofur die Junägadh Insehrift wiederum das Mittelghed näli-, pranäli bietet Zu heachten ist, daß in der Inschrift neben pranālī, pranālībhir pranadya erscheint, das zeigt, daß das im Raveda den Wechsel zwischen d und I regelnde Gesetz auch m der epateren Zeit noch gilt1) Eine Ableitung von nada-ist ferner auch nachved nalina-'Wasserrose', gebildet wie phalina-, barhina , also eigentlich 'mit hohlem Stengel versehen', die alte Schreibung nalini- ist in der Kalp erhalten 'Rohr' bedeutet sicherlich auch der alte Königsname Nala, der SB 2, 3, 2, 1 2 noch Nada-lautet, man mag damit Namen wie Venu usw, vergleichen Das Pali hat in der ganzen Gruppe die richtige Schreibung noch vielfach bewahrt nala 'Rohr', nāli- 'Robre', Nalini, Nalinikā- Nom pr (Jāt 545, 235, 526, 1), daneben finden sich freilich überall auch die Schreibungen mit I, wie aus Childers Worterbuch zu ersehen ist Zusammenhang mit nalika 'Art Pfeil' ist moglich, aber unwahrscheinlich Mit nalada 'Narde' hat nada kaum etwas zu tun Ganz fern zu halten ist narāca 'Art Pfeil', da altes d im Sanskrit niemals zu r werden kann

Die Schreibung pāll- in der Junāgadh-Inschrift heweist, daß nachved pāll- zum mindesten in der Bedeutung 'Damm' einen alten Zerebral enthalt Im Epos und in der spateren Literatur erscheint haufig die Wurzel lal- 'tandeln', mit dem Kausativ lälayatı in der Bedeutung 'hatscheln' Dir das Pali gibt Childers lalatı an In der Inschrift des Samudragupta steht aber zweimal lalıta, was auf lad- als ursprungliche Form der Wurzel weist Genau in dieser Form erscheint die Wurzel in Paninis Dhātupātha (9, 76) lada vilāse Erst Spatere haben wie Westergaard bemerkt, lala 1psāyām hinzugefugt, was Ksīrasvāmin Purusakāra und andere dalayor ekattāt für überflussig halten Unter den Wurzeln der zehnten Klasse (32, 7) führt der Dhātupātha ferner lada (lādayatı) upasevāyām an Der Dhātupātha kennt also lalati, lādayatı unzweifelhrit in der Form ladatı, lādayatı, wie es mit der Wurzel lal ipsāyām (auch 33, 14) steht, braucht uns hier nicht zu beschaftigen Die Formen des Dhātupātha sind aber auch genau diejenigen, die wir bei Pānini, der das I ignoriert, erwarten mussen Sie sind auch in der Literatur belegt. Nach dem klemeren PW. findet sich

Ein Abglanz der alten Verhaltnisse zeigt sieh z B auch noch Raghuv 18, 4,
 in derselben Strophe nateala Nala, nalina nebeneinander stehen

ladat Rājat 7, 927, R Schmidt fuhrt ZDMG LXXI, 37 ladata, valadata sus dem Šrikanthacarita an Wichtiger noch ist, daß auch im Prätimoksasūtra der Sarvāstivādins (V, 57) upalādayet erscheint¹) Die Entwicklungsreihe ladati, lalati, scheint mir damit völlig gesichert zu sein, die Zusammen stellungen von lalati mit hulg lelém, leléjat, russ leléjatī (Uhlenbeck) mussen außergeben werden²)

Im Cānakyaśataka wird die Erziehungsregel gegeben lälane bahavo dosäs tadane bahavo gunāh |

tasmät putram ca sisyam ca tädayen na tu lälayet [[ lälayet pañca varsāns daša varsans tadayet [

prāpte tu sodaše varse putram mitravad ācaret ||

Daß lalane, lalayet und tadane, tadayet hier durch den Reim gebunden sind, ist unverkennbar Manche Handschriften suchen ihn dadurch her zustellen. daß sie lädane (-nad), lädayet lesen3) Das Lann richtig sein, wahrscheinlicher ist es zwar, da es sich schwerlich um einen alten Spruch handelt. daß ursprunghch lälane, lälayet und tälane, tälayet gebraucht war Daß diese Formen einst wirklich existierten, zeigt die Handschrift der Kalp Allerdings hietet die Handschrift auch tadang Warum sich in der Flexion von tādayati das alte d schließlich behauptet hat, vermag ich nicht zu sagen Übrigens hat sich in einer Ableitung von tad auch das I spater durchgesetzt in tala 'Handeklatschen', 'Takt', das auch im Pah die Form tala zeigt (Jat 374, 3), wahrend fur 'schlagen' talet, gilt Das PW schwankt, ob tala von tad oder von tala 'Handflache' abzuleiten sei, Uhlenbeck hat sich für das letztere entschieden. Wie tala von tala gebildet sein sollte, weiß ich nicht zu sagen, das schon VS 30 20 vorkommende panighna-'Handeklatscher', bei Pan 3, 2, 55 panigha und tadagha als Bezeichnung von Gewerbetreibenden, ghantātāda 'die Glocke sehlagend' bei Manu 10, 33, n hatthatālana 'das Handeklatschen beim Tanzo', Jat II, 37, 2, und der Umstand, daß tāla haufig auch vom Klatschen der Ohrlappen der Ele fanten gebraucht wird, lassen es mir als sicher erscheinen daß tāla aus tada hervorgegangen ist, das in der Bedeutung 'Schlag' sehon AV 19. 32, 2 (nórası tádam á ghnate) belegt ist, wenn auch die Zwischenstufe tālabisher noch fehlt

Im nachvedischen Sanskrit steht eine Wurzel lul 'sich hin und herbewegen', im Kausativ 'hin und herbewegen', 'in Verwirrung bringen' neben einer Wurzel lud, die im Kausativ in der Bedeutung 'hin und her bewegen', 'in Unruhe versetzen' usw erschemt Uhlenbeck vermutet Zusammenhang von lodayati mit lunthati, hält dagegen den Zusammenhang

JA NI, 2, 516 Varianten sind ullapayet und upaldpayet, this dem upall peyza d r Pali Regel genauer entspricht

b) Den Zusammenhang von led und led halte schon Benfey, Gött Abh VVI, 37 richtig erkannl seine Flymologie von led ist freilich unmöglich.

<sup>\*)</sup> by he Bohtlingk, Ind Spr \* 5847f , Weber, Monatsber BtW 1864 S 412

mit lolati für unwahrscheinlich Genau das Gegenteil ist richtig Lodayati und lolayati sind einfach identisch, lodayati ist die echte Sanskritform lolayati steht für lolayati Das vyälulta der Inschrift des Sanudragupta, das vilulta der Handschrift der Kalp, zeigt wiederum die zu erwartende littelstufe Damit werden alle von Ühlenbeek angestellten Vergleiche mit Wörtern der slavischen Sprachen hinfallig Der panineische Dhätupatha (9 27) scheint übrigens ursprunglich nur lut anerkannt zu haben, sieherheh ist lul wahrscheinlich aber auch lud erst spater hinzugefügt. Für die Frage der Entstehung des d., auf die hier nicht naher eingegangen werden soll ist das nicht ohne Bedeutung

Das Saımhalaka der Inschrift des Samudragupta zeigt, daß in Sim hala, dem alten Namen der Insel Ceylon ein ursprunghehes Suffix da steckt Auch im Pah hat sich die echte Schreibung Sihala noch an einigen Stellen erbalten 1)

Nachved *kalatra* 'Ehefrau' usw wird Unädis 3, 106 von der Wurzel god abgeleitet. Das ist naturhelt unsinnig laßt aber darauf schließen, daß der Verfasser über den Ursprung des *l* aus *d* noch unterrichtet war. Die Bestatigung liefert die Handschrift der Kalp mit ihrem *kalatra* <sup>2</sup>)

Kalama ist im nachved Sanskrit eine Art Reis In der Alt Ardhamä gadhi der Dramen<sup>3</sup>) steht kalamodanäkam Sk kalama geht also auf kalama kadama zuruch und hangt daher wahrscheinlich mit kardama zusammen, das sieb bei Susruta als Name einer bestimmten Kornerfrucht findet Mit kalama 'Schreibrohr' das erst im Trikandasesa erscheiat und daher nicht direkt auf dis gr zadquog oder das lat calamus sondern erst auf dis daraus entlelinte arab qalam zuruckgehen wird ist kalama 'Reis' naturlich nur außerlich zusammengefallen

Durch das laralı und (pa)ıvalālım ın der Alt Saurasenı der Dramen') Wird auch die Herleitung von nachved laralı averrhoa acıda' und uli 'Reihe aus laradı und ādı gesichert

In der epischen und klassischen Literatur findet sich dädima "Granat apfel Fur das Pali gibt Childers dalima an das gelegentlich auch im Sanskrit, z B in der Bengali Rezension des Amarus (15)<sup>5</sup>) erscheint Daß dalima nur schlechte Schreibung für dalima ist, zeigt wiederum die Alt

 $<sup>^{1}</sup>$  )S he konow Andersen JPTS 1910 S 1"7 Wegen des 1 $\rho do$ n der Juna sadh Inschrift und des dh in der Tusam Inschrift verweise ich auf meine Behandlung der Wörter oben S 429 433

<sup>\*)</sup> Bisweilen ist die Handschrift übrigens auch durch ihre Schreibungen mit d von Wert. So verrat kadebara das sich auch Drvy. 39 fimilet die Vatur des I in nachved kalebara. Leiche Körper wahrend das Pali nur die spatere Schreibung mit I zu haben scheint.

<sup>3)</sup> Bruchsticke S 37 9) Bruch tucke S 43 54

Hreg von Simon S 63 Auch in dem Kommentar d si Malieśvaro zu Am
 4 64 wirt d'llima und dödimba als Nebenforra von dü'lima angeführt. Vgl. ferner

PW av.

Saurasenider Dramen 1) Ohne die Sanskritform zu berucksichtigen, hat Char pentier, Il XXIX, 389 p dālima als eine Bildung von \*dālt 'Ast', 'Zweig' mit dem Suffix mant erklart Daß man den Umstand, daß der Granat apfelhaum Zweige hat, als so charakteristisch für ihn empfunden hahen sollte. daß man ihm danach den Namen gab, will mir nicht einleuchten Meines Erachtens ist es üherhaupt von vornherem wahrscheinlicher, daß man den Granatapfel nach einer Eigenschaft der Frucht benannt habe Aufgefallen sind dem Inder die zahlreichen Kerne der Frucht, die ihn an Zahne erinnern So heißt es in einer im PW angeführten Stelle des Mbh dantavurnash sarudhırası vaktrası dadımasamnıbhash, und dantabija, dantabijaka ist, wie die Anfuhrungen aus medizinischen Wörterhuchern ım PW zeigen, geradezu ein Name des Granatapfels geworden Gestutzt auf diese Tatsache und in der wohl sicheren Annahme, daß dadima kein altes Sanskritwort, sondern aus einem mittelindischen Dialekt entlehnt ist, wage ich es, auch dadima als 'mit Zahnen versehen' zu erklaren. Im Palı werden vielfach von a Stammen mit dem Suffix -imant possessive Adiektive gebildet, die vom Nom Sing aus dann mit Verlust des -nt in die a Flexion übergeführt werden!), so z B pāpimant (haufig), puttimant-(SN 33 34), phalimant-, Akk Sing m phalimam (Jat 429, 7 8) Das Suffix ima, das sich so ergiht, möchte ich auch in dadima sehen Der erste Bestandteil laßt sich ohne Schwierigkeit auf damstra- zuruckfuhren, das im Pali als dathā , in den Mittel Prakrits als dādhā- erscheint3) und in dieser Form auch in die Sanskrit Kosas aufgenommen ist. An dem Verlust der Aspiration darf man keinen Anstoß nehmen In der Sprache des Volkes ist dh schon im Alt Prakrit zu d geworden, so wird z B in den Inschriften zu Sancı und Bharaut der Name Asadha, Asadha Lonsequent Asada (306-396), Asadā (697) geschrieben, ahnlich wie in den westlichen Höhlen inschriften Asala neben Asalha erscheint\*) Auch AMg sandeya ist daher meht emfach als falsche Lesart fur sandheya zu bezeichnen, wie Pischel, Gramm der Pr § 213, es tut Im PW wird sogar dadaka selbst m der Bedeutung 'Zahn' aus dem Sahdarthakalpataru angefuhrt Auch von seiten der Bedeutung laßt sieh gegen die Herleitung von damstra kaum etwas einwenden Damstra- wird keineswegs nur vom Fangzahn von Tieren oder Dimonen gebraucht, es ist auch die genauere Bezeichnung der Schneide oder Vorderzahne des Menschen So werden SBr 11, 4, 1, 5 die damstrük von den sambhyüh, den Backenzuhnen, unterschieden, Ram 5. 35, 19 wird unter den Merkmalen des Rāma erwahnt, daß er caturdam trah sei, Jat IV, 245 ist von einem Mann die Rede, der nillhantadatho ist. 'vorstehende Zahne' hat

<sup>1)</sup> Bruchstucke, S 43 1) Siebe Geiger, Pali § 96

Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen, § 76, 304
 Siehe oben 5 547

IF IV, 101 hat Sutterlin darauf hingewiesen, daß got mawilo 'Madchen', ags meoule, an meyla eine ganz genue Entsprechung in nachved mahila 'Frau' habe Man wird den Bedeutungsunterschied nicht dagegen ins Feld inhren können Bedenken erweckt eher die Nebenform mahelä, die in spateren Werken belegt ist, das PW führt auch mahila auf Diese Formen inden durch den Vergleich mit mawilo keine rechte Erklarung Uhlenbeck will mahilä heber gr µeyahŋ gleichsetzen Daß beide Gleichungen aufzu geben sind, zeigt das neunte Felsenelikt des Asoka zu Girnār, wo mahi däyo 'Trauen' an Stelle des ithi, striyala, abalajaniyo, balika janika der uhrigen Versionen erscheint, mahilä steht also für mahilä

Fur cola 'Frauenjacke' lehren Lexikographen (Hem An 2 116, Med) auch coda Uhlenbeck fragt ob l her aus d entstanden oder coda nur eine unrichtige Schreibweise sei. Die Frage wird durch das Pali ent schieden, wo wir allerdings auch schon cola, colala, aber auch noch cola, colala finden') Daß coda die echte alte Form ist, zeigt nicht nur das Sanshit des Saddharmapundarika (4, 11 paryesate bhalla tathāpi codam, 4, 13 bhaktam ca codam ca gavesamānah, 4, 19 kim adju codena tha bho janena iā), sondern auch das der Handschriften des buddhistischen Kanons Hier steht z B im Sikhālakasütra (= Sigʻlovadasutta) ebenfalls bhakta codānupradānena Ob coda, cola wirklich auf die im Dhātupatha 28 98 angetuhrte Wurzel cuda samarame zuruckgeht oder ob diese Wurzel nur coda willen erfunden ist²), mag dahingestellt sein, jedenfalls spricht die Form der Wurzel dafur, daß den Grammtikern die Form coda bekannt wir

Fur ep und kl kavala 'Mundvoll, 'Bıssen', haben die Pah Hand schriften gewöltnlich kabala 3, die zentralasiatischen Handschriften des Prätimoksasūta lesen kabada und kapada 4) die Mahāvyutpatti 263, 62 bat katada das in der Bedeutung Gurgelwasser' auch hei Susruta erscheint Uber die Herkunft des l kann also kein Zweifel bestehen Übrigens spricht die Pah Form dafur, daß das Wort altes b enthalt. Die von Uhlenbeck angefuhrten Vergleichungen werden dadurch noch unwahrscheinlicher

Eine systematische Durchforschung des gesamten Materials wird voraussichtlich zeigen, daß das Gebiet des aus l hervorgegangenen l im Sanskrit weit umfangreicher ist als die luer angeführten Falle erkennen lassen. Ich will die Zahl der Beispiele aber jetzt nicht vermehren, sondern möchte zum Schlusse nur noch kurz auf die Frage eingehen, ob und unter welchen Umstraden ein aus l entstandenes l mit r wechseln kann. Sk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe E Muller, Gmmmar of the Pali Language S 27 Im Pali hat cola immer die allgemeinere Bedeutung Zeug\*

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Analog ist das Verhältnis von nachved sihula. Zelt zu sihuda samvarane in Dluitur. 28, 94 zu benrieden.

<sup>2)</sup> Muller a a O kabala Pat Sekkh 39 41 43 45 im Suttavibh

<sup>4)</sup> Das p ist Hypersanskritismus oder I influß des Toel arisel en

randūrya 1), der Name des bekannten Edelsteines, lautet im Pali veluriya Die Prakitt Formen verzeichnet Pischel a a O §241 Bh 4,33 hat veluria, Desin 7,77 velulia Damit sind, wie Pischel richtig bemerkt, veluria hzw velulia gemeint, die letzte Form stammt affendar aus einem östlichen I Dialekt Hem 2,133 hemerkt, daß sich auch veduja finde Für gewöhnlich aber lautet das Wort AMg JM veruliya, M § terulia, was zu dem gr βήραλλος, lat berulius stimmt Nach Pischel ist in diesem Fall d zu r gewarden Ich halte das schan deshalb für nicht richtig, weil es zu der Annahme zwingt, daß außerdem auch nach das ürsprüngliche r zu I geworden sei, was jedenfalls für M § ganz unwahrscheinlich ist Wir haben hier affendar nicht Übergang von d in r, sandern ein Umsprüngen von l und γ anzunehmen, teruli(y)a ist spatere Schreibung für veruli(y)a Daraus wird sich auch das doppelte I in der griechischen Farm erklaren, es soll augenscheinlich das zerebrale I wiedergeben

Das Umspringen von I und r laßt sich nach öfter beohachten Der Lehrer des Buddha heißt im Pah Alāra Kalama (Mv 1, 6, 1ff usw ), 1a den buddhistischen Sanskrit Texten Arada Kalama (Divy 392, 1ff , Bu ddhac 12, 1ff 1)) ader Ārada Kālāpa (Lal 239, 6ff ) Das Wart fur 'Koch' lautet im Pali dlarika , im nachved Sh aralika (fur aralika ) "Gebogen" ist im Pali allira, im nachved Sk arala (fur arala) Die Etymologie dieser Worte ist unklar und sa laßt sich die Möglichkeit, daß die Metathesis ım Palı erfolgte nicht bestreiten, wenn ich das auch aus Grunden, auf die ich hier nicht naher eingehen kann, für unwahrscheinlich halte Jedenfalls ist aber nach dem Verhaltnis van pr terulifuja und p teluriya dasjenige van pr (AMg JM A) birāla 'Katze zu p bilara 3) zu beurteilen Auch hier hegt nicht Übergang von d in r var, sondern birala ist spatere Schreibung fur birāla nus bilara Die Lautverhaltnisse sind hier nur deswegen nicht ganz sa durchsichtig, weil das Sanskrit wa das Wort seit Panini (6 2, 72) erscheint, nicht bidara, sondern bidala bietet. Diese Form kehrt unverandert auch in der Sauraseni wieder\*) die sich somit auch in diesem Fall als dem Sanskrit am nachsten verwandt erweist. Warum im Sanskrit das la Suffix anstatt des ra Suffixes gebraucht ist, ist schwer zu sagen. Dis Nebenemanderstehen der beiden Formen bidara und bidala wird aber auch, wie mir scheint, durch die neuindischen Sprachen bewiesen, wo das betreffende Wort bald auf die eine bald nuf die andere Form zuruckzu

i) Duneben eu daryg von erdüru abgeleitet nach Pan 4 3 84 doch zeigen die Kadnur Handschriften auch an dieser Stelle die Schreibung mit  $\phi$  siche Kielliorn in der Ausgabe dies Mah bih 11 475 und Fp Ind 111 30

<sup>2)</sup> Artida wird Fehler für Artida sein

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) bilara, biliri, bilarilā sind die im Pala gewöhnlichen Formen siche r B 14 178ff III, 255ff Uajih va. I 334 Childers führt aus Abh auch bilda an des einfelt Palissering des Sandstruwertes sein wird.

<sup>4)</sup> Dabei ist freil ch vorausgesetzt diß biddle wirklich die nichtige Form ist Die Zahl der Levarten ist wie aus Pischel a a O zu ersehen, sehr groß

fuhren ist Ich glaube daher auch meht, daß man von einer Dissimilation sprechen darf, wenn, ubrigens in ganz modernen Werken,  $bir\bar{a}la$  neben  $bil\bar{a}la$  als Sanskritwort angefuhrt wird,  $bir\bar{a}la$  ist nichts weiter als das Prakritwort, das sich durch Metathesis aus bilara erklart

# Vedisch gih-.

Zweimal finden sich im RV. Formen von einer Wurzel grh , deren Be deutung bestritten ist, 5 32 12

evd hi tidm rtuthd yātayaniam maghd viprebhyo dadatam srnomi | kim te brahmdno grhate sakhāyo yé tiāyd nidadhuh kdmam indra || 8, 21, 15 16

má te amajuro yathā mūrdsa ındra sakhyé tváratah | nı sadāma sacā suté ||

må te godatra nir arama rådhasa indra må te grhāmahı | drlhå cud aryah prå mršābhy å bhara na te damána ādabhe ||

Bei der Ahnlichkeit des Gedankens in beiden Stellen ist an der Zusammen gehörigkeit der beiden Formen nicht zu zweifeln wenn auch die eine un thematische die andere thematische Bildungsweise zeigt. Die unthematische Bildung findet sich wieder in dem grhe grhita der Maitr Samh die schon L. v. Schroeder mit den rgvedischen Formen zusammengestellt hat Die Stellen lauten. 1 9 5 calsuse kam darsapurnamäed vyste | na calsuso grhe ya etam veda | srötraya kam caturmasydnyyante | na srötrasya grhe ya evam veda | väcé cätináne ca kam saumyo dhitara vyute | na väco ndtimana grhe ya etam veda. 2 5 2 särasvatim mesim dlabheta yo väcó grhita | väg vai sarasvati väcatúdya vácam bhisayyati. Kath 9 13 ist in der Maitr Sainh 1 9 5 entsprechenden Stelle grhe durch grhaye ersetzt calsuse kam purnamä tyyate | na calsuso grhaye na etam veda | sröträya kam amavasye

yyate | na śrotrasya grhaye ya etam teda | race cātmane ca kam saumyo 'dhvara yyate | na vāco natmano grhaye ya etam teda Delbruck will grhaye wie

v Schroeder bemerkt als Infimity fassen wie ved tuyaye
Sāyanas Erklarung lautet zu 5 32 12 brahmāno brhantas te tradiyāh
sākhayah stotarah kim grhate | trattah kim grhate1 | rish svakiyabhitāsa
prāptivilambanād evam uktavān ity arthah zu 8 21, 16 kim ca te tava sva
bhutā vayam dhanam prayacchama | kasmāccin ma grhāmahi | tasmād anyan
na grhinmah | api tu tvatta eva dhanam grhinma ity arthah Sayana leitet
also grhate und grhamahi von grubh grah "nehmen" ab und ihm sind alle
curopaischen Übersetzer außer Gaedicke und teilweise auch Geldner ge
folgt Ludwig faßt grhate und grhamahi aktiviseh "was bekommen von
dir die Brahmana deine Ireunde" "mogen wir nicht") o Schienker von
Rindern kommen um deine Gewahrung, Indra noch dir entzielen [was

<sup>1)</sup> Text grhnamte 2) Siel o Bil 5 5 148 640° Liders, Elekso Schriften

dur gebuhrt]' Auch Geldner ubersetzt 5, 32, 12 Ved Stud 3, 17 'was bekommen denn deme Freunde, die Brahmanen', und danach wurd Glossar, 5 77, die Stelle unter grabh 'erlangen, empfangen, helommen' aufgefuhrt Komm, S 82, 229 hat Geldner aber selbst Zweifel an der Richtigkeit dieser Deutung geaußert, und in der Tat scheint es mir unmöglich zu sein, gräale in diesem Sinne zu nehmen, da die aktivische Bedeutung für das grhamahi und das grhe der anderen Stellen gerädezu ausgeschlossen ist Niemand wird wohl geneigt sein, sich die Auffassung Säyanas oder Ludwigs in 8, 21, 16 zu eigen zu machen Graßmann nahm die rycedischen Formen in passivischem Sinne, in 5, 32, 12 soll grabh. 'annehmen als, halten für bedeuten (Ühers 'was nimmst du sonst die Beter zu Genossen'), in 8, 21, 16 'ergreifen, sich hemachtigen' (Ühers 'o Indra, uns ergreife nicht') Einheitliche Auffassung der gleichartigen Stellen fehlt also auch her Erst Öldenberg, Rgveda I 329 hat diesen Fehler vermieden, er will auch in 5, 32, 13 im Sinne von 'sie werden erfaßt' nehmen 'Was werden dir die Brahmanen, deme Freunde, (vom Bösen) erfaßt 'e Einso hatte schon Delhruck, Altind Syntax 161, 265, 275 das grhe und grhita der Maitr Sanh gefaßt' er wird nicht am Auge ergriffen, hat nicht daran zu leiden', 'wer etwa an der Stimme leidet'

Nun erheben sich aher gegen diese Deutung eine Reihe zum Teil schwerer Bedenken Formen von grabh mit h finden sich haufger erst im zehnten Mandala, das einzige sichere Beispiel in den ersten neum Buchern ist nit grändlich und 4,57,7, einer Strophe, die sieherlich zu den nachtraglichen Einschuhen gehört. Weder 5,32,12 noch 8,21,16 unterliegen aber dem Verdacht, sekundar zu sein oder auch nur einer jungeren Zeit anzugehören. So spricht das h von grhate und grhamah eines heiden gegen die Herleitung von grabh. Mit der Bildungsweise könnte man sich abfinden, wenn auch sonst im Rgveda nur Formen nach der neunten Prasensklasse vorkommen 1), Räm 1, 4, 4, grhiste Whitney, Wurzeln, S 40 aus einem Brahmans, vorkommen Auffallen muß es aber doch, daß die medialen Formen nicht mur im Rgveda, sondern auch noch in den Yajus Tevten im passivischen Einne gebraucht sein sollten. Aus der altindischen Prosa verzeichnet. Delbruck a a O S 265 das grhe, grhitt der Maitr. Samh als den einzigen, angeblich sicheren Beleg für den passivischen Sinn einer medialen Prasensform. Die Zweifel, daß es sich in unseren Fall überhaupt um Formen von der Wurzel grabh- landle, werden dadurch erheblich verstarkt. Höchst merkwirdig ist auch die Konstruktion Grah- wird allerdings sowohl in der Sprache der Brähmanas wie im klassischen Sanskrit gelegenflich mit dem Genitiv verbunden, aber in der alten Sprache ist es der Gemity der Saehe, von der man etwas nimmt gör zil brühmanb bahvyā)t tasya kum-

<sup>1)</sup> Abgreehen von Bildungen wie grbhäyats, grbhäyats

<sup>1)</sup> Im Pll als 3 Dual Aor gefallt

bhyanam grhnīyat TS 6, 4, 2, 2, masan me pacata na vā etesam havir grhnanti SB 1, 1, 1, 10 (Delbruck, AS 160), in der spateren Sprache ist es der Genitiv der Person, von der man etwas annimmt candālasya na grhnanti Rām Gorr 6, 62, 40, yo rānāh pratigrhnāti lubdhasyocchāstraiartinah Manu 4, 87, prašastānām stakarmasu dvijātīnām brāhmano bhungita | pra tıgrhnīyāc ca Gaut 17, 1 2 (Speyer, S S § 126) Fur den Genitiv, wie er hier gebraucht sein mußte, bietet auch der Genitiv des Larman Leine Parallele, der nach Pan 2, 3, 54 56 bei rui und seinen Synonymen, hanmit ni und pra, jas im Kausativ und anderen Verben mit dem Begriff des Verletzens oder Schadigens oder bei språ-stebt Immer steht hier, wie die Beispiele der Kāśikā und die Belege aus der Literatur zeigen, nur die Person oder das Tier, das das karman der Handlung bildet, also das Ganze im Genitiv, nicht aber das einzelne Glied, das verletzt oder beschädigt oder beruhrt wird caurasya rujati rogah, caurasyamayaty amayah, caurasyonjasayatı usw , brāhmanasydnihatya AV 12, 3, 44, sunas caturalsásya pra hanti TB 3, 8, 4, 1 (Delbruck, AS 161), garām sprsatu padena Rām 2, 75, 31, praninah lasya napadah samsprsantu agnitat 3, 66, 6 (Spever, S S § 121) Man sollte schheßlich aber doch auch glauben, daß das te der rgvedischen Stellen ein ebensolcher Gemtiv ware wie das calsusah, dro trasya usw der Yajus Texte, anstatt dessen muß man annehmen, daß te auf einer ganz anderen Stufe stebt und, wie die Oldenbergsche Übersetzung zeigt, eine Art von ethischem Dativ ist, der hier völlig überflussig erscheint Gegen die Herleitung von grabh spriebt ferner, daß in keinem Fall das Subjekt des Ergreifens genannt ist, mir ist aber keine Stelle aus der Literatur bekannt, wo grhyate ohne weiteren Zusatz die Bedeutung hatte 'er wird vom Bösen erfaßt' Dazu kommt weiter, daß Indra sonst nichts mit dem 'Ergreifen' in dem Sinne, wie es hier gemeint sein mußte, zu tun hat, der einzige unter den großen Göttern, dem das Ergreisen zukommt, ist Varuna Endlich aber - und das scheint mir das Ausschlaggebende zu sein - paßt doch die Bitte, vom Bösen oder von Krankheit verschont zu bleiben, in den beiden rgvedischen Stellen absolut nicht in den Zusammenhang. In 5, 32, 12 wird unmittelbar vorher betont, daß Indra als punktlicher Geber bekannt sei, in 8, 21, 16 geht unmittelbar voraus die Bitte, der Gott möge seinen Verehrern seine Gaben nicht vorenthalten. Wie sollte da der Gedankengang zweier voneinander unabhangiger Dichter auf die ganz fern hegende Vorstellung von dem Ergriffenwerden abirren ' Meines Erachtens muß unter diesen Umstanden der Gedanke an den Zusammenliang unserer Formen mit grabh undgultig aufgegeben werden

Gaedicke, Akkus 114 hat denn auch grhate und grhämah: von grabhganz trennen und zusammen mit dem jagrhe von 10, 12, 5 kim ein no dpä jagrhe zu garh stellen wollen 10, 12 5 ist indessen auf jeden Fall fern zu halten, die Vorstellung von dem Varunagräha ist dort, wie schon Oldenberg bemerkt hat, unverkennbar Garh- erscheint im Reveda nur in 4, 3, 5 kathá ha tád varunāya tram agne kathá dnié garhase kan na dyah, 'In welcher Weise wirst du das, o Agn, dem Varuna klagen, in welcher Weise dem Himmel' Was ist unsere Sunde?' Spater wird garh in der Bedeutung 'anklagen, tadeln' mit dem Akkusativ der Person, seltener der Sache ge hraucht Gaedicke wollte daher grhate und grhämahi im passivischen Simne als 'getadelt werden, tadelnswert sein' nelimen Geldner, Komm, S 229, faßte grh in 8, 21, 16 aktivisch als 'klagen, Vorwurfe machen' und halt es fur möglich, daß auch grhänte in 5, 32, 12 hierher gehöre. Nun wurde ja allerdings die Übersetzung 'Warum machen dir die Brahmanen Vorwurfe, deine Freunde, die vor dir ihren Wunsch medergelegt haben?', 'mögen wir dir nicht Vorwurfe machen' einen ganz guten Sinn ergeben, aber richtig kann auch diese Erkhrung nicht sein, da sie mit dem grhe der Mait Samh unvereinbar ist

Befriedigen lann meiner Ansicht nach nur ein Bedeutungsansatz für grh . der an allen Stellen paßt Nun fuhren aber die rgvedischen Stellen, wenn man sie ohne jede Rucksicht auf etymologische Spekulationen pruft, wie mir scheint, mit Notwendigkeit fur grh auf die Bedeutung verreblich verlangen' 'So höre ich namhch von dir, daß du zur rechten Zeit zu zahlen veranlaßt, daß du den Sehern Gaben schenkest Warum verlangen denn vergehich nach dir die Brahmanen, deine Freunde, die vor dir ihren Wunsch niedergelegt hahen \* 'Mögen wir nicht, o Rinderschenker, deiner Gaben entbehren, mögen wir nicht vergehlich nach dir verlangen. Auch auf die verschlosenen Schatze des Reichen lege deme Hand, schaffe sie her, deme Gahen sind nicht zu vereiteln 'Vergeblich verlangen', 'ermangeln' paßt aher auch fur die Stellen aus der Maitr Samh 'Nicht ermangelt der des Auges' usw Um zu zeigen, was mit dem yo vāco grhila gemeint sei hat schon Oldenberg auf Stellen verwiesen wie Kath 12,13 särgsratim mesum dlabheta yásmad vág apakrámed vág vai sarasvati sarasvaty elasmad apakramati yasmad vág apakrámati, Taitt S 2,1 2,6 särasvatim mesim á labheta ya iśraró rāco raditoh san rdcam na raded rdg rar sarasvatī sarasvatīm era siéna bhaqadhéyenopa dhavati sawdimin rácam dadhati pravaditá racó bhayati Die Rede ist also davongelaufen, der Opferer entbelirt ihrer

Wir kommen so nuf eine Wurzel grh 'vergeblich verlangen ermangeln' Mit grabh oder garh ist sie nicht zu verlangen wohl nber lift sie sich nut grdh 'gierig ein' identifizieren von dem im RV nur Perf jagrdhuh Aor agrdhat Part grdhyantam belegt ist Formell ist gegen die-e Identifizierung mehts einzuwenden. Die Annahme, daß grdh sein Prisens außer nach der vierten Klasse im Vedium auch nach der zweiten Klasse bildete, ist um so leichter, als auch eine Schattierung der Bedeutung damit verbunden ist, jedenfalls ist sie nicht schwerer als die Annahme, daß grabh neben grhate grhe gebildet habe. Der Übergang von de zu hist für die alteste Sprachperiode genügend bezeurt. Fritfit nach Wackernagel I § 218 ein dh zwischen Vokalen und wahrscheinlich nur

lunter unbetantem Vokal; es ware also regelrecht grhé neben grdhyatı zu erwarten Tatsachlich kammt aber das h auch in einer Ableitung von grdhvor, RV. 10, 117, 3 sá íd bhajá yó grhâte dádāty annakāmāya cárate kršdya 'der ist freigebig, der dem grhû spendet, dem nach Speise verlangenden, umherwandernden, mageren' Gen is wird im PW grhu richtig als Bettler erklart, aber ebenso sicher ist die dart gegebene Ableitung van grabhfalsch, und grhu-gebort, wie Geldner, Komm 229 gesehen hat, zu grdh-, der Bettelnde ist nicht der Ergreifende, sondern der Begehrende Grhamahi möchte ich als die regelrechto Injunktivfarm des a-Aaristes betrachten, der im Aktiv das seit dem RV geltende ågrdhat, mit Erbaltung oder Wieder einfuhrung des dh, entspricht1) Der Genitiv bei grh- ist derselbe Genitiv, der sich im RV bei i-findet (ucchanti ya krnosi mamhana mahi te rainabhaja īmahe 7, 81, 4, etdiatas ta īmaha indra sumnasya gómatah Văl 1, 9, tâm îmaha îndram asya rāyáh puruvirasya nrvátah puruksóh 6, 22, 3, srátac chrutharna ivate tásúnām 7, 32, 5), bei id- (agním tah pürtyám gird deiám ile tasūnām 8, 31, 14), bei bhils (pitrá bhilseta vayunāni videan 1, 152, 6, sá bhilsamano amétasya cdrunah 9, 70, 2, arvanta ná śrácaso bhilsamānāh 7, 90,7), spater bei nāth- (Pān 2,3,55, sarpisa nāthate madhuna nāthate Vārtt zu Pān 1,3,21, nāthantah sariakāmānām nāstikā bhinnacetasah Mbh 3, 183, 73), bei sprh (sprhayāmāsa tāsām ca sparšasya lalitasya ca Rām Gorr 1, 9, 39, na cāsya vanatāsasya sprhayisyas: Ram 3, 47, 30 = Ram Garr 3, 53, 392), Leidantam salile destrā sabhāryam padmamālinam | rddhimantam tatas tasya sprhayāmāsa renulā Mbb 3, 116, 7. na Lasyacıt sprhayate navajanatı kımcana Mbh 14, 19, 5, na kımcıd tışayam bhuktıā sprhayet tasya tar punah Mbh 14, 46, 35), ber ākānks- (amrtasyeva cākānksed atamānasya sartadā Manu 2, 162), utkanth-(apı bhavan utkanthate madayantık ayah3) Malat IV), vgl Delbruck, Amd Synt, S 158f, Speyer, Ved u Sanskr Synt, S 19

Was die Bedeutung betrifft, so mussen wir annehmen, daß grdh im Medium im emphatischen Sinne gebraucht wurde 'gieren, so daß es bei der Gier bleibt und sie keine Erfullung findet' Daß grdh-diese Bedeutung hatte, ist aber mehr als eine blaße Vermutung Pänni lehrt 1, 3, 69 das Atmanepada für das Kausativ von grdh-pralambhane 'wenn es sich um eine Tauschung handelt', wahrend im gewöhnlichen Sinne das Parasmapada gebraucht wird Die Käsikä gibt als Beispiele kränam gardhayati, aber mänavakam gardhayate 'er veranlaßt den Brahmanenknaben gierig zu sein, ohne sein Verlangen zu befriedigen, er halt ihn bin, er tauscht ihn' Hier ist also grdh- in der geforderten Bedeutung tats ichlich bezeugt Vielleicht erklart sich der sonst schwer begreifliche Gebrauch des Mediums in

<sup>1)</sup> Auf die alteren Erklarungen der Form bei Delbruck, Aind Verb, S 138, Bartholomae, Studen 2, 122f usw gehe ich meht ein, da sie alle von der Voraussetzung au gehen, daß ghämahs zu gehöre

<sup>2)</sup> G na edsydranyardsasya 3) Hit der Le-art madayantikäyäm

dem Kausativ gerade dadurch daß das Simplex im emphatischen Sinne im Medium gebraucht wurde

Grhaye im Käth ist sicherlich eine Jungere Bildung als das grhe der Maitr Samh Daß grhayeem Infinitivist, glaubeich nicht, ich möchte es eher als 3 Sing Pras betrachten, wobei die Endung e mit Rucksicht auf das altere grhe gewählt wurde Daß das unthematische Prasens von grh mit seinen zahlreichen die Wirzel verdunkelnden Formen fruhzeitig beseitigt wurde ist begreiflich Grhayate ist wahrscheinlich unter dem Einfluß des sinnverwandten sprhayate sprhayate entstruden \*

### Pali bondi- und Verwandtes.

Die Abhidhanappadipika 549 verzeichnet ein Wort bunda, m. mit der Bedeutung Baumwurzel Childers fuhrte dies bunda auf sh budhna zurück und ihm sind alle Spateren gefolgt, vgl Kuhn, Beitr 41, Muller, Simpl Gr 47, Geiger, Pali § 62, 2 Vom Standpunkt der Bedeutung laßt sich gegen die Ableitung nichts einwenden, zumal budhna von den Lexiko graphen ausdrucklich im Sinne von 'Wurzel oder Baumwurzel aufge fuhrt wird Am 2, 4, 12 mulam budhno 'mghrinamakah, Hal 2, 26 avag bhago bhaved budhnah, Vall 46 24 mulam budhno 'mghrinama, Visv na 13 budhnah siphāyām rudre ca, Hem Abh 1121 mulam budhno 'mhrināma ca An 2 272 budhno girisamülayok Med na 20 budhno na mularudrayok Fur die Metathese kann man sich auf Marathi bundha n 'the stock or lower end (of trees or plants), the foot, base lower portion gen', bundha, m 'the portion (of a tree or of an article) near the foot, bottom or end, also the root figuratively, the source spring fountain origin' (Molesworth) berufen An der Identitat des m Wortes mit sk budhna ist angesichts der genauen Bedeutungsubereinstimmung kaum zu zweifeln. Allein das m Wort zeigt nicht den Verlast der Aspiration wie p bunda , und so kann meines Erachtens die Identitat des letzteren mit sh budhna keineswors als sicher bezeichnet werden. Die Unsicherheit ist um so größer als das Pali Wort sovielich weiß, bis jetzt in der Literatur überhaupt nicht belegt ist wir also auch über die genaue Bedeutung nicht genugend unterrichtet sind Wie es aber auch um die Etymologie von bunda stehen mag jeden falls mussen wie ich glaube, zwei andere Wörter, die man damit zusammen

talis mussen wie ich giauoe, zwei anaete worter, ein min dannt zusämmen gehracht hat von ihm und dannt auch von sh. budhna getrennt werden Kuhn a. O. hat mit bunda auch p bundikäbaddha, das eine besondere Art Betistelle oder Stuhl charakterisiert (mañca pulha Ci. 6, 2.3 Sinttav Päc 14 87 88, Abh 310) zusämmengestellt. Buddlaghoba zu Pac 14 erklärt das Wort atanihi mañcapāde damsāpeteā pallankasamkhepena kato, und Rhys Davids und Oldenberg bemerken dazu. SBE XX, 164 bundika könne luer 'a small bolt' bedeuten. Das ist selji wahrsekeniheh. In deu Fall gehört aber bundika, oder besser wohl bundikā offenbar zu bunda,

das RV 8, 45, 4, 77, 6 11 erschent und nach dem Zusammenhang eine Art Pfeil bezeichnen muß Dazu wurde die erschlossene Bedeutung von bundikä gut passen, auch das englische bolt und unser 'Bolzen' vereimigen in sich die Bedeutungen 'Pfeil' und 'Pflock' oder 'Keil'

Mit noch größerer Bestimmtheit laßt sich bondi- 'Körper', das seit Clulders, Kuhn a a O, Andersen, Pali Reader, Gloss s v, Geiger a a O auf budhna-zuruckgefuhrt wird, von diesem Worte trennen Das hat schon Morris, JPTS 1889, S 207, getan Aber seine Ableitung von einer Würzel bundh- 'binden' und sein Vergleich mit engl body wird kaum Anklang finden Abgesehen von den lauthehen Schwierigkeiten, ist es kaum ratsam, für die Etymologie eine Würzel heranzuziehen, die erst von Bopadeva als Variante des gewöhnlichen bandh in den Dhätupätha (32, 14) eingeführt ist

P bonds (Abh 151) gilt als Maskuhnum In den Belegstellen laßt sich das Geschlecht zum Teil nicht erkennen, so Jät 148, 1 hatthibondim parellhämi, Petav 4, 3, 32

yathā gehato nikkhamma aññam geham pavisati | evam evam pi so jīvo aññam bondim pavisati |

In der Gātha des Sumsumarajāt (208, 2) aber ist das Wort Femininum mahati vata te bondi na ca paññā tadūpikā |

sumsumāra vañcito me si gaccha dāni yathāsukham |

Der spateren Sprache war das Wort offenbar meht mehr gelaung, in der Prosa der Jät wird es durch sarira ersetzt puna hatthisariram nama na pairisissāmi 1,503,17, bondut sariram, tadupilā ti paññā pana te tadūpilā tassa sarīrassa anucchavila n'atthi 2,160,15 Das Wort kehrt auch im AMg wieder, Kalpasutra 14 wird Sakka bhāsurabomdi') 'mit glanzendem Körper versehen' genannt

Nun findet sich das Sumsumära Jätaka unter dem Namen Markata Jätaka auch im Mahävastu II, 246ff Die G 2 entsprechende Strophe lautet iner

> tatto ca trddho ca host prajūa ca te na vidyate | na tutam bāla jūnāst nāsti ahrdayo ktaci ||

Allem der erste Pada beruht so, wie er hier gegeben wird, gunzlich auf den Konjekturen Seinarts die Handschriften lesen statt dessen ieddä ca virid. Der ursprungliche Text laßt sich darnach kaum wieder hierstellen, raddä wird wahrscheinhich einem sk. irddä groß, vielleicht sk. irtlä 'rund' entsprechen In irnd: aber haben wir deutlich die Entsprechung von p bond: und damit auch die Etymologie des Wortes Tur bond: ist in der p Gäthä öffenbar bond: zu lesen, ebenso wie in der Gäthä dist Mahävastu irnd! für irnd: verhalt sich zu irnda wie das sinnverwandte p pind! 'Klumpen', 'Buschel' (haufiger in ambupind!, z. B. Jät II, 88, 5 6 27 [Handschriften -pindam], 89, 8 10 24 26) zu dem gewöhnlichen sk. p pinda- Aus dem Tem bond: ist dann spater ein Mask bond: geworden

<sup>1)</sup> Handschriftliche Lesarten bodi -bumdi, bamdi

Das o sehe ich als aus u vor Doppelkonsonanz entstanden an, anglog hat sich e aus sekundarem i entwickelt in pr ienta , tālaienta aus irnta , tāla vrnta, woneben ubrigens auch tonta, tālavonta erscheint (Pischel & 53) Das b ist offenbar sekundar aus v entstanden, wofur p buddha 'alt' neben vuddha aus vrddha eme Parallele bietet Jedenfalls ist die Schreibung mit v fur vrnda das gewöhnliche In der spateren Zeit findet sich allerdings gelegentlich auch bridg , so z B zweimal (Z 9 70) in dem sorgfaltig ge schriebenen Epitaph des Mallisena zn Śravana Belgola (Ep. Ind. III. 189ff.) Allem hier wird auch braja (Z 29), bratin (Z 205) geschrieben, und da r sicherlich wie re gesprochen wurde, ao ist aus diesen Schreibungen wohl nur zu folgern, daß im Kannada Gebiet die Neigung bestand, ein sk. v vor r wie b zu sprechen¹) Von seiten der Bedeutung ist gegen die Ver emigung von bondi und irnda nichts einzuwenden Vrnda, n bedeutet 'Menge, Masse, Schar, Herde, Buschel, Traube', m als medizinischer Aus druck eine Geschwulst in der Kehle Das atimmt vortrefflich zu bondi, das von dem gewaltigen Körper eines Elefanten, eines sumsumära, eines Gottes gebraucht wird Die Grundbedeutung ist offenhar 'Massa, Klumpen'. Auch ist winds ein altes Wort, wenn es in der Literatur auch erst im Epos und bei den klassischen Dichtern belegt ist. Es wird bereits Naigh 4, 3 verzeichnat2) Sein Altar wird aber auch durch die Ahleitung vrndaraka , dia Sat Br 14, 6 11, 1 (vrndaraka adhyah san) erscheint durch Pānini und Katvavana hezeugt Pan 2. 1. 62 lehrt die Anfugung von erndaraka . wenn etwas geehrt werden soll, Pan 6, 4, 157 die Steigerung erndigas, erndisiha. Vartt 3 zu P 5 2,122 die Bildung vrndaraka von vrnda, Vartt 10 zu P 7, 3, 45 das Femininum vrndaraka oder urndärskä

Vrnda ist dann auch in die Prakrit Dialekte übernommen worden, moravimdänam, mit den handschriftlichen Lesarten bindanami, iam danam, rimdäna, steht Hala 560, päsaiimdammi mit den Lesarten rum dammi bindanami (Weber, Glossar), Hala 263 Also auch lier tritt das bauf, wenn der Ersatzvokal des  $\tau$  lahial gefarbt ist. Im Apabhramsa gilt iinda, siehe die Glossare in Jacobis Ausgabe der Bhavisatta Kaha und des Sanathumätagarite.

Hierher gehort endheh auch das merkwurdige pr vamdra, rumdra oder bamdra, bumdra, n das Hemacandra in seiner Prakit Grammatik I, 53, II, 79 lehrt<sup>3</sup>) und auch Deśināmam 7, 32 erwahnt Als Bedeutung wird an der letztgenannten Stelle trndam angegeben, in der Grammatik wird das Wort durch samuhah glossiert Belegt ist is in der Bedeutung Schlar, Menge'n IJM bei Jacob, Ausgew Erzahl 26, 3 (19)jäharavandra ) Nach Hemacandra ist vondra direkt dem Sanskrit entnommen Tat

Im übrigen vgl für den Austausch von b und v die Bemerkungen Wacker nagels Altind Gr I, § 161

<sup>2) \ \</sup>gl \ \mathred r \ 6, 34 2) \ \mathred \text{Uber die Schreibungen sielle Pischel zu Hem 1 53

sachlich lehrt er auch Unadiganasütra 387 ein vandra- mit der Bedeutung samüha-; in der Literatur hat sich das Wort bisher nicht gefunden. Bedeutung und Form lassen meines Eraehtens keinen Zweifel daruher, daß vandra- aus vrnda- entstanden sind. Mir scheint, daß vrnda- zunächst zu vrandra-, vrundra- geworden und dann weiter zu vandra-, vundra- umgestaltet ist. Eine genaue Parallele fur den Umtritt des r fehlt allerdings, doch ist der Umtritt gerade bei r. l nicht selten (Pischel § 354).

## Zu den Asoka-Inschriften.

Im Jahr 1877 gah Alexander Cunningham die bis dahin hekannten Inschriften des Asoka zum ersten Male vereinigt als ersten Band des Corpus Inscriptionum Indicarum heraus. Im vorigen Jahre ist die von Hultzsch bearbeitete neue Ausgabe dieses Bandes erschienen. Der oberflachlichste Vergleich der heiden Werke genugt, um die ungeheuren Fortschritte zu erkennen, die die Lesung und das Verstandnis jener einzigartigen Dokumente des indischen Altertums im Laufe von 48 Jahren gemacht haben. Seit 1837, da James Prinsep die Inschrift der Saule von Delhi-Topra entzifferte, hahen Generationen von Indologen an den Asoka-Inschriften gearbeitet. Hultzsch gebuhrt der Dank, die Ergehnisse ihrer Forschungen aufs sorgfaltigste gesammelt, mit feinsinniger Kritik gesichtet und in vielen Fallen bereichert zu hahen. Die neue Ausgabe mit ihren Indices, Konkordanzen und vortreiflichen Tafeln, bereichert durch vier Abhandlungen uher den Autor der Inschriften, Asokas Reich, seine Bekehrung und seinen Dbarma und die grammatische Darstellung der verschiedenen Dialekte, ist ein geradezu mustergultiges Werk und die glanzende Kronung der Jahrzelmtelangen, unendlich verdienstvollen epigraphischen Tatigkeit des Herausgehers. Ich kann nur hoffen, daß auch das heranwachsende Geschlecht das Studium dieser geschichtlich wie sprachlich gleich wichtigen Denkmaler nicht außer acht lassen wird Es ist trotz der vorzuglichen Leistungen der Fruheren im Einzelnen noch manches zu tun, und so möge der im folgenden unternommene Versuch, em paar noch unklare Stellen aufzuhellen, von dem Herausgeber freundlich als ein Zeichen des Interesses genommen werden, das gerade sein Werk jedem, dem die indische Altertumskunde am Herzen liegt, einflößen muß.

In dem dritten Saulenedikt stehen die Satze kayānammera (All. kayānameva) dekhati (Ar. Nand. Rām. dekhamti) iyam me kayāne kate ti no mina (Mir. minā) pāpam (All. pāpakam) dekhati (Ar. Nand. Rām. dekhamti) iyam me pāpa (All. pāpake) kate ti iyam tā (Tōp., alle anderen va) āsinave nāmā ti und esa bādham (Tōp. bādha) dekhiye iyam me hidatikāye iyammana (mana tehlt in Mīr.) me pālatikāye ti (tehlt in Tōp. Mīr.). Sie machen wegen des no mina und des iyammana Schwierigkeiten. Diese Worte sind sicherlich auch heute noch nicht richtig gedeutet, und das ist

um so merkwurdiger als meines Erachtens die Lösung des Ratsels schon, vor fast 50 Jahren gefunden war

Buhler, ZDMG XLV, 158, Ep Ind II, 251, hatte mina, minā ebenso wie mana als Vertreter von sk. manāl, p manā') gefaßt und übersetzt 'durch aus nicht sieht man auf (seine) bösen Taten' und 'dies (gereicht) mir zum Heile in dieser Welt, dies weingstens zum Heile in jener Welt' Während Buhlers Übersetzung an der ersten Stelle einen ganz guten Sinn ergibt, befriedigt die Übersetzung der zweiten Stelle durchaus nicht Buhler meint, die Klausel sei wohl so zu versteben, 'Wenn diese oder jene Hand lung keinen Vorteil in dieser Welt bringt, so bringt sie doch weingstens Heil im Jenseits' Ich glsube nicht, daß der König einen solchen Gedanken geaußert haben wurde, ich kann aber auch nicht zugeben, daß manāl jenals soviel wie 'weingstens' sein kann Das Wort bedeutet im Sanskrit wie im Pah doch nur 'ein weing, in geringem Vaße, in kurzem, beinahe'²) aber diese Bedeutung paßt nicht oder doch nur höchst gezwungen in den Zussnimenhang

Gegen die Buhlersche Auffassung hatte Michelson, IF XXIII, 236ff, Einwendungen gemscht, aber nicht wegen der von Buhler angenommenen Bedeutung der Wörter, sondern wegen ihrer Form Er erklart, es sei wissenschaftlich unmöglich daß mina und mana beide al manak ent sprechen konnten, da sie in denselben Dialekten auftreten. Ich kann diesen Einwand keineswegs als begrundet anerkennen, warum sollte es an und fur sich unmöglich sein daß sich ein mana in der engen Verbindung mit no weiter zu nung wandelte? Michelson führt dann die Vermutung Bur noufs an daß no mină auf no imină 'non par celui ci', zuruckgehe aber nur um sie abzulehnen wie das schon Senart getan hatte da 'durch dies' keinen Sinn in dem Satze ergibt. Michelson bemerkt überdies mit Recht, daß auch lantlich die Erklarung nicht einwandfrei sei. Die Erklarung, die er selbst fur no mina gibt weicht aber von der Burnoufschen gar nicht weit ab Er fuhrt no ming auf no und aming zuruch, das im Pali in dem öfter wiederkehrenden Satze tad aminā pi jānātha erscheint, indem er sich für den Sandhi auf no pi aus no api im funften Saulenedikt beruft. Naturlich kann dieses no pi nichts fur den Ausfall eines a nach o beweisen, da die Sandhiform m in dem östlichen Dialekt fest geworden ist und sich überall durchgesetzt hat, in samtlichen Asoka Inschriften begegnet api überhaupt nur einmal in eraman in G II, 3 Aber selbst wenn man die Möglichkeit der Entstellung des no mina aus no amina zugeben will, bleibt Michelsons

i) P mand ist nur Postulat in Wirklichkeit kommt im Pali nur manam vor Auch die Verbindung man amhi laßt sich naturlich ohne weiteres aus manam amhi erklaren.

<sup>3)</sup> Im PW wird auch 'bloß nur, norer als Bedeutung gegeben allem an den drei daßir angeführten Stellen steht manäl so weit ich sehe in seiner gewöhnlichen Bedeutung

Erklarung noch immer völlig unbefriedigend Michelson schreiht dem mua de Bedeutung 'auch' zu Der Sunn des Satzes soll sein 'One does not also see an evil deed', und er bemerkt dazu 'Whatever the original value of amina may have been, it certainly had become a mere particle in Pāh' Wie man zu einer solchen Behauptung kommen kann, ist mir un begreiflich Michelson selbst führt an, daß nach Kuhn, Beitr S 88, der Bālāvatāro aminā mit iminā gleichsetze, und fugt hinzu, daß in diesem Fall die Etymologie klar sei, aminā sei Kontamination von iminā und amunā, dem Instr Sg m oder n von ayam bzw asu Man mag uber die sprachliche Erklarung der Form denken wie man will, das eine ist jedenfalls sicher, daß die einheimische Grammatik völlig im Recht ist, wenn sie amınā als Nebenform von ımınā betraebtet. Amınā beißt niemals etwas anderes als 'durch dieses' oder 'hierdurch' In Versen wird die Phrase tad amınapı janatha gebraucht, um Beispiele oder Argumente einzuleiten, durch die eine aufgestellte Behauptung erhartet werden soll. So wird S N 136 behauptet, man sei nicht durch seine Geburt, sondern durch seine Handlungen ein Pariah oder ein Brahmane Dann fahrt der Text fort tad amınapı janatha yatha me'dam nıdassanam, und nun wird zum Beweis die Geschichte des Candāla Mātanga erzahlt Ahnlich beißt es Itiv 89, 1 mā jātu koci lokasmim pāpiecho upapajjatha

tad amına pı yandiha papiechanam yatha gatı

worauf der Hunweis auf das traurige Ende des Devadatta folgt. Man kann in diesen Fallen die Phrase übersetzen 'Das erkennet auch hierdurch', tad kann aber auch hier adverbiell gebraucht sein wie in dem Satze, der D 3, 83, 21, S 1, 88, 18 Behauptungen einleitet, die dann in langerer Aus fuhrung bewiesen werden tad aminā p'etam Vāsettha (oder Ānanda) pari yayena reditabbam yatha 'nun ist dies auch auf diese Weise zu wissen. ' Am Schluß der Ausfuhrung wird der Satz in beiden Stelleu mit ımınā kho an Stelle von tad amınā pı wiederholt. Dis zeigt eigentlich schon zur Genuge, daß aminā und iminā die gleiche Bedeutung haben wechseln daher auch hinter tad M 2, 239, 9 15 heißt die einleitende Phrase tad amınā p'etam āyasmanto yānātha yathā , aber bei den Wieder-holungen von Z 23 ab stebt ımınā iur amınā im Text Ich kann auch meht zugeben, daß tad amına eine unlöshare Einheit bildet und mit 'dadurch', daher zu ubersetzen ist, wie Geiger, Pali, S 98, angibt D 2 57, 4ff lrutet die Einleitungsphrase tad Ananda immā petam pariyāyena iedita bbam yatha Sollte also no mina auf no amina zuruekgehen, so konnte es nur 'nicht hierdurch' bedeuten. Das hat aber Vichelson selbst als sinnlos abgelehnt, es ernbrigt sich daher, auf seine Erklarung der Kurze des Auslauts von mina in Top und All, die den von ihm aufgestellten Regeln widerspricht, näher einzugelien

Die Buhlersche Erklarung von mana aus sk. manäl wird nach Michelson durch die Kurze im Auslant des Wortes in Top- unmöglich gemacht, auch

in Ar Nand und Räin ware vor dem enklitischen me manā zu erwarten Aber Buhler war nach Michelsons Ansicht doch auf der richtigen Spur There is a Sanskrit word manandl, its Indic prototype may have lost the syllable -nā by haplology, from \*manal the mana of DS R M comes perfectly regularly' Wir erfahren dann weiter, daß auch sk manak aus dem vedischen mananak entstanden ist, wiederum durch Haplologie, nur daß in diesem Fall nicht -na-, sondern -na geschwunden ist, und in einer Note wird auch noch eine andere Erklarung von mana gegehen, die ich ubergehe, da Michelson selhst gesteht, daß die im Text vorgetragene ein facher und daher vorzuziehen sei Ich habe schon bei anderen Gelegen heiten erklart, daß ich mir keinen Nutzen von einer Sprachforschung ver sprechen kann, die, losgelöst von aller philologischen Textinterpretation, lediglich mit den Lauten jonghert. Man darf doch nicht übersehen, daß mananal anas levoueror in RV 10, 61, einem der dunkelsten Lieder der Sammlung, ist Was mananag réio jahatur myanta in V 6 heißt, ist vor laufig ganzlich unklar Im PW ist die Gleichsetzung von mananak mit manāk nur als Vermutung bezeichnet, sie ist ganz unwahrscheinlich Andere Erklarungsversnche von manänal gehen in ganz andere Richtung Ludwig wollte es von manu ahleiten 'his zum Menschen hernieder'. Olden herg, Rgveda 2, 265, vermutet als Bedeutung 'sich der Aufmerksamkeit entziehend', halt aher auch 'die Erregung verschwinden lassend' für mög lich, Edgerton, JAOS XXXI, 108, memt, das Wort sahe aus,als oh es eme Form der Wurzel anas, nas enthielte Daß ein seiner Bedeutung und Herkunft nach so vollkommen dunkles Wort nicht zur Grundlage der Erklarung von mana oder manāk geniacht werden kann, durfte wohl kaum bestritten werden

Hultzsch hat denn auch Michelsons Deutungen abgelehnt Fur no mina kommt er auf Buhlers Erklarung zuruck, indem er fur den Übergang des a von manāl in a auf Pischel, Gr d Pr § 101-103 verweist Inammana mochte er auf sk idam anyat zuruckfuhren 'this (action conduces) to my (happiness) in this (world), that other (action) to my (happiness) in the other (world) Ich kann mich auch dieser Erklarung nicht anschließen Schon die Schreibung ana, die in allen vier Versionen, die das Wort überhaupt enthalten wiederkehrt, ist der Herleitung von anyat nicht gunstig Es 1st richtig, daß wir in K XII, 34, XIII, 37 ane, X, 28 anata. VI. 21, X, 27 anata, XII, 33 amnamanasā finden, aber die Sprache und Schreibung von K steht der der Saulenedikte ferner In diesen wird ebenso wie in den Telsenedikten von Dh J stets amna geschrieben amnaye, amne amnani, amnānam amnesu, amnata, nur einmal, im Separatedikt I von J, Z 5, liest Hultzsch jetzt ange Aber auch in K selbst ist die Schreibung mit dem Anusvara die haufigere Weiter ist es mir nber nuch nicht wahrscheinlich, daß anyat einfach das auslautende t eingebüßt haben sollte. ohne die gewohnliche neutmie Findung des Nominativs inzunehmen

dem Edikt der Königin in Allaliabad steht, wie zu erwarten, e va pi amne kichi, in F. IX in K amne cā hedise dhammamagale nāmā, in Dh amne dhammamamgale nāma Drittens ware der Sandhi zwischen iyam und ana sehr auffallig Allerdings ist in dem östlichen Dialekt ofter ein im Wortauslaut stehendes m vor folgendem Vokal erhalten, so in Layanamera All 3, Z 1 etameva Top 7, Z 23, Sar Z 8, 9, hedisamera Sar Z 7, und zwölfmal hemeva (aus heramera) Öfter wird ein solches m sogar verdoppelt Hultzsch verweist auf kavanammera in Saulenedikt 3 in allen Versionen außer All, sulhammera Separatedikt 2, Dli Z 5, J Z 6, herammevä All 6, Z 2, Dh Separatedikt 1, Z 13, J Separatedikt 2, Z 4, Calcutta Bairāt Z 8, man kann noch hemmera in All 1, Z 4 hinzufugen Diese Belege zeigen aber mit aller Deutlichkeit, daß die Erhaltung und Verdoppelung des aus lautenden m an die Stellung vor era, also einem Enklitikon, gebunden ist Dazu stimmt, daß auch in den Inschriften in Dialekten, die die Verdoppelung nicht kennen, auslautendes m nur vor era und api erscheint (kata vyamera, evamapı in G , evamera, paratrilamera in Sh M , tamera, tāna mevā, eramevā, heramerā, pālamtikyameve(va) in K, hemeva in den Mysore-Edikten) Die Beschrankung der Verdoppelung auf ein m, dem ein Enkli tikon folgt, wird auch noch durch eine andere Beohachtung hestatigt Pischel, Gr d Prakr § 68, zeigt, daß in AMg oft vor era, gelegentlich auch vor au, auslautendes am als am erscheint, so eram era, lhippam era, lisam au Zweifellos steht diese Erscheinung mit der Verdoppelung des m in dem östlichen Dialekt im Zusammenhang, ich bin sogar überzengt, daß das -ām die direkte Fortsetzung des amm ist1) Tritt aher die Verdoppelung des m nur vor enklitischen Wörtern ein, so kann syammana nicht auf sdam anyat zuruckgehen, da anyat auf keinen Fall enklitisch ist, sdam anyat hatto in diesem Dialekt kaum etwas anderes werden können als 1yam amne

Von alteren Erklarungen hraucht die Senarts Inser de Piy II, 18ff, nicht angefuhrt zu werden, da sie auf Anderungen des Textes berüht, mit denen man heute meht mehr rechnen kann Wohl aber verdient eine Be merkung beachtet zu werden, die Kern schon 1880 in einem Aufsatz über die Separatedikte von Dhauh und Jaugada, JRAS N S XII, 379ff, ge macht hat In einer Anmerkung auf S 389 führt er die Worte no mina präpam dekhati an und übersetzt sie ims Sanskrit na punah päpam dra kiyati Meines Erachtens hat Kern hier intuitiv das Richtige erkannt, das einzige Wort, das in den Zusammenhang paßt, ist "aber" Das Gleiche gilt aber auch für den Satz iyammana me pälatikäye, auch mana muß "aber" bedeuten.

Bedeutet mana 'aber', so muß es zunachst auf pana zuruckgehen, und wir mussen annehmen, daß in dem östlichen Dialekt genau wie im Pali punar in der Bedeutung 'aber' zu pana geworden sei Daß pana tatsachlich

<sup>1)</sup> Ich gedenke an anderer Stelle auf diese Sandhi Fr-cheinung genauer einzu gehen

in diesem Dialekt vorhanden war, ergibt sieh aus Dh J. VI, Z 5 tasa ca pana 1yam mule uthune ca athasamtilana ca Es 1st die einzige Stelle, wo in dieser Version der Felsenedikte das Aquivalent von punar überbaupt erscheint. In G findet sich für punar in der abgeschwachten Bedeutung stets puna (4 mal), in K stets puna oder puna (7 mal), und puna ist auch die gewöhnliche Form in dem Nordwestdialekt von Sh (5mal1)) und M (7 mal), aber ie einmal begegnet doch auch hier pana Sb VI, 14 152) ye va pana mahamatranam (na) acayıkam (-ka) aroputam bhots, M IX, 7 siva ia tam athram nivateya siya pana no Wir durfen aus dieser Schreibung schließen, daß pana auch in dem Nordwestdialekt bestand Meines Erachtens soll die Schreibung pana die fluchtige Aussprache des Vokals in der ersten Silbe des Wortes, wenn es enklitisch ist, zum Ausdruck bringen Man ist sich aber sieberlich der Identitat des enklitischen Wortes mit dem vollen puna immer bewußt geblieben, und man wird daher auch für das enklitische Wort zunachst noch vielfach puna geschrieben haben, erst in dem literarischen Pah wird die Ortbographie geregelt sein, wenn es auch hier Falle gibt, wo man über die Berechtigung der einen oder der anderen Schreibung im Zweifel sein kann. So stebt z. B. in der Verbindung mit zu öfter nana. Mahāv 1, 55 anujānāmi bhikkhare vyattena bhikkhunā patibalena el ena dre samanere upatihapetum yavatake ra pana ussahati oraditum anususstum tāvatake upatthāpetun to, Dbp 42, Ud 4, 3,

diso disam yan tam kayıra teri ta'') pana terinam muchapanihilam citiam papiyo nam tato kare

Dhp 271 aber heißt es in der Aufzahlung der Dinge, die nicht genugen, um die Erlösung zu erlangen

na sīlabbatamattena bāhusaccena vā puna athavā samādhilābhena truccasayanena vā')

Diese Strophe findet sich nun auch in dem von Senart, JA IX, 12, 193ff herausgegebenen Teil des Kharosthi Manuskripts des Dharmapada (B 24, S 240)

na silavadamatrena bahosukena va mano adha samadhilabhena vuitasayanena va\*)

Hier entspricht also mano p puna, sk punar wie in demselben Dialekt pramuni p pāpune, sk prapnuyāt, nama sk nāram, trhāmani p trhhā-

<sup>1)</sup> Nach den Lesungen von Hultzsch Buhler las in IA, 19 20 pana

<sup>1)</sup> Die Stelle ist aus Verschen zweimal eingemeißelt

<sup>3)</sup> Daß dies die richtige Lesung ist zeigt die Sanskritfassung der Strophe, Udanav 31. 9

na deest dessmah kuryid rasi va vasrsno hi tam (lies tat) muhydpranihitam eittam yat kuryid dimandimanah

<sup>1)</sup> Udānas 32, 31 entspricht

na Marratamätrena böhukrut jena vä punah tatha samddhildbhena veriktakayanena vil

<sup>4)</sup> Meine Umsehrift weicht von der Senarts etwas nb

panim, sk.  $vii\tilde{n}apanim^{-1}$ ). Der Übergang eines inlautenden p und v uber  $\tilde{v}$ in m ist auch in den späteren Prakrits nicht selten; siehe Pischel, Gr. d. Pr. § 248, 261. Dis Belege fur p stammen fast samtlich aus der AMg. Man wird danach die Berechtigung, auch das mana der Asoka-Inschrift aus pana herzuleiten, nicht hestreiten können. Da der Übergang eines inlautenden p oder v zu m sonst nur nach reinem Vokal hezeugt ist, so wird vielleicht auch das enklitischs pana zunachst nach Wortern mit reinvokalischem Auslaut zu mana geworden sein und dieses mana dann auch in die Stellung nach Nasalvokal, wie in iyammana, uhertragen sein2); ein sicheres Urteil ist indessen nicht möglich, da das vorliegende Material allzu beschrankt ist. Man darf gegen die vorgeschlagene Erklarung von mana auch nicht einwenden, daß in Dh. J. ja doch pana üherliefert sei Ich hoffs zeigen zu konnen, daß in den Edikten tatsachlich auch mana vorkommt. Allein auch davon abgesehen darf meiner Ansicht nach nicht außer acht gelassen werden, daß die in der Kanzlei Asokas verwendete Sprachs eine Art Hochsprachs ist, wahrend die wirklich gesprochens Sprache bereits viel weiter entwickelt und, wofur ich hier freilich den Bewsis nicht erbringen kann, im wesentlichen sehon auf dsm Standpunkt der literarischen Prakrits stand. Wir durfen uns daher nicht wundsrn, wenn gelegentlich Formen aus der gesprochenen Sprache in den Edikten erscheinen wis z. B. das hekannte adhigicua fur adhikrtua in der Calcutta-Bairāt-Inschrift. Zu solchen Formen rechne ich auch mana und no mina. Der Beweis, daß das letztere aus no mana entstanden ist, laßt sich vorlautig allerdings nicht fuhren. Der Uhergang eines a in i ist aher in den Prakrits, wie Pischel, Gr. d. Pr. § 101-103, zeigt, haufig genug, und no mina fur no mana scheint mir nicht auffallender zu sein als Ardhamagadhi-Formen wie kunima fur sk kunapa, phusiya fur sk prsata oder muniga fur sk. mrdanga.

Die Herlentung des mana aus pana verhilft nun auch, wie ich meine, zur Erklarung eines hisher ganzlich mißverstandenen Satzes in dem ersten Separatedikt von Dh. J. Er lautet in der Lesung von Hultzsch in Dh. duähale hi imasa kammasa me kute manoatileke, in J. duähale etasa kammasa sen me kute manoatileke.

Kern, dem fur seine Ausgabe der Separatedikte, JRAS., N. S. XII, 379ff., nur Cunninghams unvollkommene Faksimiles zu Gebote standen, restituierte den Text in Dh zu duähale hi imasi lamme samakate manam atileke, in J. zu duähale etasi kamasi same ... und ubersetzte das. 'dryäharo

<sup>&#</sup>x27;) Die Stellen sind gesammelt von Konow, Festschr. f. Windisch, S. 93f. Das angebliche bhamenau ist nicht mit p bhamenassi gleekluisetzen; vadamada für sk. vratarandah ist unsicher, da schließlich hier das Suffix -mat vontgen könnte.

<sup>7</sup> Ich glaube nieht, daß man syammana direkt auf yam pana zurückführen darf. Aus Grunden, auf die ich hier nieht näher eingeben kann, halte ich es für möglich, daß yam pana zu syambana hätte werden können, aber kann zu syam mana,

Meine Erklarung nötigt zu der Annalume, daß in diesem Falle die richtige Lesung ausnahmsweise in J., nicht in dem im allgemeinen viel sorgaltiger eingemeißelten Dh. erhalten ist. In J. sind öfter Silben ausgelassen worden; in Dh. findet sich sonst nur läjine yam fur läjine iyam in IV, 8 Aher gerade in den Separatedikten sind auch in Dh dreimal Silben erst nachtraglich eingefugt. II, 5 das sa von Ihamisati, II, 7 das nam von atämam, II, 10 das erste si von Ihamisati, Ikhanasi. Ich sehe daher keine Schwierigkeit in der Annahme, daß auch in innserem Fall der Steinmetz das sa, zumal es unmittelbar nuf ein sa folgt, vergessen und auch bei der Revision den Fehler ubersehen haben sollte.

Ich bin bei meiner Interpretation des Satzes von der Lesung mana ausgegangen Ich halte sie für die wahrscheinlichste, aber ich mochte doch darauf hinweisen, daß man sich auch mit der Lesung mana abinden kann. Schließlich ist ja mano gerade die im Kharosih-Dharmanada bezeugte Form, und sie hat ihre Parallele in puno, des, wie Pischel, Gr. d. Pr. § 342, zeigt, in der Bedeutung 'wiederum' in samtlichen Prakrits, auch AMg und Mg., in der Bedeutung 'aber' auch in M. erschemt. Auch das Pali kennt puno neben puna. Man kann unter diesen Umstanden das Bestehen eines mano in dem Dialekt von Dh J gewiß nieht für unmöglich erklaren.

Es laßt sich endlich, wie ich meine, zeigen, daß sich der Satz in der neuen Interpretation auch gut in den Gesamtzusammenhang emfügt. Die volle Berucksichtigung dieses (meines Erlasses), sagt der König, bringt großen Vorteil, micht volle Berucksichtigung großen Nachteil\*) Wenn man namlich diesen (Erlaß) ungenugend berucksichtigt<sup>2</sup>), gewinnt man nicht den Himmel, gewinnt man nicht den König' Daran knupft sich dann unser Satz, der zum Ausdruck bringen soll, daß die ungenugende Berucksichtigung leicht emtreten kann, weil auch die bloß normals Durchfuhrung der Absichten des Königs große Schwierigkeiten bereitet. Schwer herbeizufuhren ist ja (sehon) das gewöhnliche Maß dieses Werkes, reschweiz

<sup>1)</sup> Nach Dh., dem Sinne nach ebenso in J Sangatpāda scheint dem asampatpati in kausativem Sinne gegenuberzustehen wie sangatpātagamāna dem asampatpati in J. Derselbe Unterschied zeigt sich im Folgenden in vipatpādagamāna (Dh.), vipatpādagamāna (J) gegenuber sampatpagamāne. Der Grund dieses eigentumlichen Wechsels ist mir nicht klar, ich habe inh odher in der Übersetzung — viellecht mit Unrecht — nicht hervortreten lassen. Die eigenfliche Bedeutung von sampatpada und seinen Ableitungen ist nicht leicht zu fassen. In dasabhatlasis sammajāpatpati (Dh.) in Felsenedikt IX, daebbārākasi samsajāpatpati (K) in Felsenedikt IX ist abramanāpātpāpati scherlich dasselbe wie sampatpati. (K) in Felsenedikt iz sannatībāhatist sampatpatpat (Dh.) in Felsenedikt IV und hedeutet etva volla Ruckschtnalime', jedenfalls mehr als 'proper courtes'. Ich möchte daher sampatpat überall als 'vollo Ruckscht-inalime', jedenfalls mehr als 'proper courtes'.

<sup>3)</sup> Nach Dh., dem Sinne nach ebense in J. Das ri- von upatipädagamlur, upatipädagamlar entspreht genau dem asam-, negert also meht den in Verbum enthaltenn Begriff überhaupt, sondem nur das "vollkommen". Eine Nichtberucksichteung seiner Befehle durfte der König auch wohl für ausgeschlossen gehalten haben.

denn ein Überschuß ' Die Wiederholung des zuerst negativ ausgesprochenen Gedankens in positiver Form beschließt dann den Ahschnitt 'Wenn (ihr) aber diesen (Erlaß) voll berucksichtigt, werdet ihr den Himmel gewinnen und eurer Schuld gegen mich ledig werden')'

# Medizinische Sanskrit-Texte aus Turkestan.

Die archaologische Durchforschung Ostturkestans hat für die Geschichte der indischen Medizin hereits wertvolles Material gehefert. Auch die Berliner Sammlung enthalt ein paar medizinische Texte, die sich an Umfang zwar mit solchen Tunden wie dem Bower Manuscript nicht messen konnen, aher doch aus mehr als einem Grund von Interesse sem durften

Das erste Bruchstuck, das ich hier vorlegen kann, ist ein Blatt aus emer Papierhandschrift, das aus Tuyog stammt, von derselhen Stelle, wo auch die Bruchstucke der spateren Handschrift der Kalpanamanditika gefunden sind?) Das Blatt ist 28,4 cm lang, 8,6 cm hoch und hat zehn Zeilen auf der Seite 8,8 cm vom linken Rande findet sich ein kleines Loeb fur die Schnur Leider ist das Blatt nicht ganz vollstandig. Aus der Mitte ist ein Stuck herausgerissen, wodurch auf der Vorderseite die ersten 6 Zeilen, auf der Ruckseite die letzten 5 Zeilen verstummelt sind. Im ganzen sind dadurch gegen 100 al saras verloren gegangen, etwa em Zehntel des ganzen Blattes Auf der Ruckseite, ber gegen alle Gewohnheit am rechten Rande, steht eine zweizissenge Zahl auf deren Deutung ich allerdings vorlaufig verzichten möchte. Die Schrift ist nicht zentralasiatisch, sondern dieselbe ındısche Schrift wie in der Handschrift der Kalpanamandıtıka, die zu sammen mit dem Blatt gefunden ist. Es gilt daher fur den Ursprung der Handschrift, der das Blatt angehörte dasselbe was ich Bruehstucke der Kalp S 194 uber die Herkunft der Handschrift der Kalpanamanditika hemerkt habe, auch sie muß etwa im 9 Jahrhundert von einem indischen Schreiber geschrieben sem, aber wahrscheinbeh in Turkestan, da in Indien in dieser Zeit Papier wohl kaum schon als Schreibmaterial verwendet wurde

Nach dem Kolophon in Z 7 der Vorderseite stammt das Blatt aus einer Handschrift der Bheda Samhita Über eine in Telugu Charakteren geschrie bene Handschrift der Samhita des Bheda oder Bhela richtiger Bhela, wie der Name spater gewöhnlich lautet liatte zuerst Burnell in seinem Classified Index to the Sanskrit Manuscripts in the Palace at Tanjore, S 63bff berichtet Die Handschrift ist nach Burnell um 1650 geschrieben, aber leider unvollstandig Anfang und Ende sehlen und auch im Innern zeigen sich zahlreiche Lucken Sehreibsehler begegnen auf Schritt und Tritt Offenbar war schon die Verlage in gunzlich verwahrlostem Zustand

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) So in Dh., in J. mit Umstellung der Glieder des Hauptsatzes.
<sup>3</sup>) Die Fund telle hat v. Le Cog. SBAW. 1909. S. 1048f. genauer beschrieben, sich auch Bruchstuche d. r. kalpanämnditkä, S. 194.

hy asmin (etasmin) karmani śramakarane (śramah) manāgatirekah', 'for a little abundance of painstaking in this work yields a twofold gain' Senart. dem Abklatsche der Inschriften vorlagen, konnte JA XIX, 84ff die Lesung berichtigen Sein Text unterscheidet aleb von dem bei Hultzsch gegebenen nur dadurch, daß er in Dh manaatileke las, mit der Bemerkung, daß auch manoatileke möglich sei, in J kamasa und nuf die Lesung der letzten funf Silben verzichtete Das lamasa sa in J aicht Senart als einen Fehler für lamasa an von Kern ubernimmt er die Erklarung von duahale, faßt aber manaatileke als manotirekah 'excess of thought, preoccupation' Seine Über setzung des Satzes die mehr eine Paraphrase ist, lautet 'verily, if I speci ally direct my attention to these duties [which are entrusted to you], it is because they bestow a twofold advantage. Buhler. ZDMG XLI. 4. ASSI J. 127 las in J Lammasa und im ubrigen den Satz ebenso wie Senart bis auf das letzte Wort, in Dh hielt er maneatileke fur wahrscheinlicher als manaatileke, gab aber die Moglichkeit der Lesung manoatileke zu wah rend er in J [malne(a) las Die Ubersetzung lautet bei ihm 'Denn ich habe es so eingerichtet daß Eifer für diese Sache zwiefache (Frucht) bringt', 'dvyahara hy asya karmano maya krta manotirekah' Die Lesart Lammasa sa in J hielt auch er fur einen Fehler Es ist zuzugeben, daß die hier uberall zutage tretende Auffassung des duähale an und fur sich möglich ist. dupada fur dispada begegnet im zweiten Saulenedikt und in der Unterschrift des Girner Ediktes finden wir samaloland hahara 'der ganzen Welt Freude bringend' Dagegen befriedigen die Erklarungen von mana . mane oder manoatilele in keinem Fall Daß Senarts Auffassung unmöglich ist zeigt sich sofort, wenn man den Satz wörtlich übersetzt Das managtileke geht bei ihm auf den Konig. Von dem managtileke des Königs kann aber doch nicht gesagt sein, daß er doppelten Vorteil bringe, da dem ganzen Zusammenhang nach der eine dieser Vorteile zweifellos die Gunst des Königs ist. Aber anch Bublers Übersetzung von maneatileke ist viel zu gezwungen, um Glauben zu verdienen und Kerns Erklarung des Wortes paßt nicht in den Zusammenhang selbst wenn man versuchen wollte sie mit den richtigen Lesarten in Einklang zu bringen Geradezu unmöglich gemacht werden aber Senarts und Buhlers Übersetzungen des Satzes dadurch daß sie in Lute das Aquivalent von sk Lriah schen, auch Kern hatte sein late nicht von ler ableiten durfen denn lette ist in dem östlichen Dialekt stets durch Lata vertreten. Buhler selbst hat auf diese seiner Erklarung widersprechende Tatsache aufmerksam gemacht, das Verdienst in sk kulas die richtige Entsprechung von kule erkannt zu haben gebuhrt Franke, GN 1895, S 537f Franke hat auch auf die Mög lichkeit hingewiesen duahale auf duräharah zuruckzuführen Der Schwund des s von dus in der Komposition ist, wie die Beispiele bei Pischel, Gr d Pr § 340, zeigen in den spateren Prakrits sehr haufig. Er kommt aber auch im Pah vor und hier gerade auch vor vokalischem Anlaut erüküre

drākāre surnītāpaye dunītāpaye Mnhāv 1, 5, 10, Childers fuhrt duphasso, durupasanto an Sicherheh hat Pischel recht, wenn er bemerkt, daß zu diesem Gebrauch des du im Kompositum in erster Linic die oft direkt danchen stehenden Komposita mit su gefuhrt haben

Es wird also lediglich von dem Sinne abhangen, ob man duähale auf diyāharah oder durāharah zuruekfuhren muß, den Sinn aber, den Franke selbst in dem Satze sucht, kann ich, wie ich schon oben S 334, Anm 1 bemerkt habe, nicht fur richtig halten Er ubersetzt 'Denn woher sollte mir eine Vorhebe kommen fur einen, der diese Aufgabe schlecht ausfuhrt'. Naturhoh kann ahala in duahala nominal in jeder Bedeutung gebraucht sein, die ähalati zukomint, daß man aber im Sk karmäharati oder im östhchen Dialekt kammam ähalati jemals im Sinne von 'er fuhrt eine Aufgahe aus' gehraucht haben sollte, halte ich schlechterdings für ausgeschlossen Weiter aber kann duāhale nicht Lokativ sein, da dieser im östlichen Dialekt stets auf -as: ausgeht, und endlich kann ieh auch nicht glauben, daß manoatileke, oder wie man das Wort sonst lesen mag, 'Vorhebe' bedeuten konnte Hultzsch, der m Dh manfolatileke, in J [ma]n foatillefke] hest, ist in der Ubersetzung Franke gefolgt 'For how (could) my mind he pleased if one badly fulfils this duty? Er will aber duāhale als absoluten Nominativ fassen So oft aber auch absolute Konstruktionen in dieser Sprache erschemen, ich wußte nicht, daß sonst ein bloßes Substantiv im Nominativ ohne Zusatz eines Partizips wie samtam absolut gebraucht ware

Wir können nach alledem wohl sagen, daß der Satz bis jetzt nicht befriedigend erklart ist Eine völlig sichere Entscheidung, oh mana, mane oder mano zu lesen ist, ist wie auch die Phototypie zeigt, kaum möglich Nehmen wir zunachst einmal an, daß mana die richtige Lesung ist, so wurde der Satz lauten duahale hi (fehlt in J ) imasa (J etasa) Lammasa me (J same) kute mana akileke Da wir mana als Vertreter von sk punar erkannt haben, wurde der Satz wenn wir von dem me in Dh, dem same in J vorlaufig absehen, ins Sankrit übersetzt durāharo hy asya (oder ra etasya) Larmanah kutah punar atirelah sein, denn schwer herbeizu fuhren ist dieses Werkes , geschweige denn ein Uberschuß' Es ergibt sich, daß das Geringere, dem atileke gegenübergestellt ist, in dem me von Dh , dem same von J ausgedruckt sein niuß Mit me ist naturlich nichts anzufangen, same, sk samam laßt sich aber ohne weiteres als 'Gleichmaß, gewöhnliches Maß, Norm' verstehen, was den genauen Gegensatz zu alıleka 'Überschuß, Übermaß' bilden wurde Auch im Sanskrit wird das Neutrum sama, wie die Belege im PW zeigen oft genug substantivisch gebraucht Ich ubersetze also den ganzen Satz 'Denn schwer herbeizufuhren ist dieses Werkes Gleichmaß, geschweige denn ein Überschuß' Mit dem kamma ist die Ausfuhrung der Befehle des Königs in bezug auf die Rechtspflege gemeint, vgl am kichs dalhams hakam tam schams kimts kam kamana pati pätayeham duvälate ea älabheham im Anfang des Ediktes von J

Mome Erklarung nötigt zu der Annahme, daß in diesem Falle die richtige Lesung ausnahmsweise in J, nicht in dem im allgemeinen viel sorg altiger eingemeißelten Dh erhalten ist In J sind öfter Silben ausgelassen worden, in Dh findet sich sonst nur lajine yam für lajine iyam in IV, 8 Aber gerade in den Separatedikten sind auch in Dh dreimal Silben erst nachtraglich eingefügt II, 5 das sa von lhamisit, II, 7 das nam von alänam, II, 10 das erste si von lhamisi lähansi Ich sehe daher keine Schwierigkeit in der Annahme, daß auch in unserem Fall der Steinmetz das sa, zumal es unmittelbar auf ein sa folgt, vergessen und auch bei der Revision den Fehler ubersehen haben sollte.

Ich hin hei meiner Interpretation des Satzes von der Lesung mana ausgegangen. Ich halte sie für die wahrscheinlichste, aber ich möchte doch darauf hinweisen, daß man sich auch mit der Lesung mano abfinden kann Schließlich ist ja mano gerade die im Kharosthi Dharmapada bezeugte Form, und sie hat ihre Parallele in puno, das, wie Pischel, Gr. d. Pr. §342, zeigt, in der Bedeutung 'wiederum' in samthichen Prakrifs, auch AMg und Mg, in der Bedeutung 'aber' auch in M. erscheint. Auch das Pah kenut puno neben puna. Man kann unter diesen Umstanden das Bestehen eines mano in dem Dialekt von Dh. J. gewiß nicht für unmoglich erklaren.

Es laßt sich endlich, wie ich meine, zeigen, daß sich der Satz in der neuen Interpretation auch gut in den Gesamtzusammenhang einfügt. Die volle Berucksichtigung dieses (meines Erlasses), seit der König 'bringt großen Vorteil nicht volle Berucksichtigung großen Nachteil<sup>3</sup>) Wenn man namhich diesen (Erlaß) ungenugend berucksichtigt<sup>3</sup>), gewinnt man nicht den Himmel, gewinnt man nicht den König' Daran knupft sich dann unser Satz, der zum Ausdruck bringen soll daß die ungenugende Berucksichtigung leicht eintreten kann weil auch die hloß normale Durchfuhrung der Absichten des Königs große Schweingkeiten bereitet 'Schwer herbei zuführen ist ja (schon) das gewöhnliche Maß dieses Werkes, geschweige

<sup>1)</sup> Nach Dh, dem Sinne nach ebenso in J Sanpotipada scheint dem asimpatipati in kansativem Sinne gegenüberzüselen wie sampotipätayamtan dem asimpatipati in J Derselbo Unterschied zeigt sich im Folgenden in uppatipätayamtan dem asimpatipatipati in J Derselbo Unterschied zeigt sich im Folgenden in uppatipätayamtan (Dh) i ipa tipätayamtan (J) gegenüber sampatipajamtan. Der Grund diese eigentimhehen Unrecht — meht hervortreten lasen. Die eigentliche Bedeutung von sampatipat und seinen Ableitungen ist meht leicht zu fassen. In dasabahatan samminfacityati (Dh) in Felsenedikt IX, dasabhatalar gemingfapitpati (K) in Felsenedikt IX ist aber sampatipati anthetheth dasselbe wie sampatipat in näties sampatipati abhänensi sampatipati. Di in Felsenedikt IX und bedeutet etwa volle Rucksicht und habet, jedenfalls mehr als 'proper courtes'. Ich möchte daher sampatipat duerall als 'oll. Rucksicht auf etwas inhimen' fassen.

<sup>3)</sup> Nach Dh., dem Sinne nach ebenso in J. Das er von eiphipädayamli e, eiphipädayamli entepneht gi nau dem asam, negert also meht ihen im Verbum ent haltenn Begriff überhaupt, sondern nur das Vollkomine. I ine Nichtberucksich tigung seiner Bef hie durfte der König auch wohl für nu-geschlossen gi halten haben.

denn ein Überschuß' Die Wiederholung des zuerst negativ ausgesprochenen Gedankens in positiver Form beschheßt dann den Abschnitt 'Wenn (ihr) aber diesen (Erlaß) voll berucksichtigt, werdet ihr den Himmel gewinnen und eurer Schuld gegen mich ledig werden<sup>1</sup>)'

# Medizinische Sanskrit-Texte aus Turkestan.

Die archaologische Durchforschung Ostturkestans hat fur die Geschichte der indischen Medizin hereits wertvolles Material gehefert. Auch die Berhner Sammlung enthält ein paar medizinische Texte, die sich an Umfang zwar mit solchen Funden wie dem Bower Manuseript nicht messen können, aber doch aus mehr als einem Grund von Interesse sein durften

Das erste Bruchstuck, das ich hier vorlegen kann, ist ein Blatt aus einer Papierhandschrift, das aus Tuyog stammt, von derselben Stelle, wo auch die Bruchstucke der spateren Handschrift der Kalpanamanditika gefunden sind") Das Blatt ist 28,4 em lang, 8,6 cm hoch und hat zehn Zeilen auf der Seite 8.8 cm vom linken Rande findet sich ein kleines Loch fur die Schnur Leider ist das Blatt nicht ganz vollstandig. Aus der Mitte ist ein Stuck herausgerissen, wodurch auf der Vorderseite die ersten 6 Zeilen, auf der Ruckseite die letzten 5 Zeilen verstummelt sind. Im ganzen sind dadurch gegen 100 alsaras verloren gegangen etwa em Zehntel des ganzen Blattes Auf der Ruckseite, ber gegen alle Gewohnheit am rechten Rande, stcht eine zweizifferige Zahl, auf deren Deutung ich allerdings vorlaufig verzichten möchte. Die Schrift ist nicht zentralasietisch, sondern dieselbe ındısche Schrift wie in der Handschrift der Kalpanamandıtıka, die zu sammen mit dem Blatt gefunden ist. Es gilt daber für den Ursprung der Handschrift, der das Blatt angehörte, dasselbe, was 1ch Bruchstucke der Kalp S 194 uher die Herkunft der Handschrift der Kalpanämanditika bemerkt habe, auch sie muß etwa im 9 Jahrhundert von emem indischen Schreiber geschrieben sein, aber wahrscheinlich in Turkestan, da in Indien in dieser Zeit Papier wohl kaum schon als Schreibmaterial verwendet wurde

Nach dem Kolophon in Z 7 der Vorderseite stammt das Blatt aus einer Handschrift der Bheda Samhta Über eine in Teligu Charakteren geschriebene Handschrift der Samhtā des Bheda oder Bhela, richtiger Bhela, wie der Name spiter gewöhnlich lintet, hatte zuerst Burnell in seinem Classified Index to the Sanskrit Manuscripts in the Palice nt Tanjore, S 639ff berichtet Die Handschrift ist nach Burnell um 1650 geschrieben, aber leider involkstandig Anfang und Ende fehlen und auch im Innern zeigen sich zählreiche Lucken Schreibfehler begegnen auf Schritt und Tritt Offenbar war sehon die Vorlage in gruzlich verwahrlostem Zustand

<sup>1)</sup> So in Dh , in J mit Umstellung der Glieder des Hauptsatzes

Die Fundstelle hat v. Le Coq. SBAW. 1909. S. 1048f. genauer beschrieben, siehe auch Bruchstucke der Kalpanämanditka, 5. 194

Diese Handschrift ist bisher die einzige geblieben, die von dem Werk be kannt geworden ist1) Sie ist 1921 von Asutosh Mookeriee mit Unter stutzung von Vedantabisharad Ananta Krisbna Shastri als Band 6 des Journal of the Department of Letters der Universitat Calcutta heraus gegeben worden, aber nicht nach dem Original, sondern nach den Abschriften zweier Schreiber Diese Ausgabe bestatigt durchaus die Angaben Burnells uber den traurigen Zustand des Textes, sie beweist zugleich, daß es in Indien noch Sanskritgelehrte gibt, die mit den Elementen der Technik eines Herausgebers nicht vertraut sind Immerhin mussen wir Herrn Asutosh Mookerjee fur seine Arbeit dankbar sein, da sie wenigstens einen Überblick über das Erhaltene gewährt Zu einem wirklichen Studium des Werkes und zu einer Vergleichung mit der Caraka Samhitä, die sicherlich nicht resultatios verlaufen wurde, bedurfte man einer genauen Wieder gabe der Handschrift, die uns hoffentlich einmal von kundiger Hand ge hefert werden wird

Es ist begreiflich, daß unter diesen Umstanden auch unser kleines Bruchstuck einiges bietet, was von kritischem Wert ist, obwohl der Text hier fast noch fehlerhafter ist als in der Telugu Handschrift Augenschein lich hat der Schreiber vielfach seine Vorlage nicht mehr entziffern können, an einer Stelle, in Z 6 der Ruckseite, hat er durch einen Strich ein alsara des Originals als unleserlich bezeichnet. Ich habe mich bemuht, in den Noten die Schreibfehler zu verbessern, es bleiben aber eine Anzahl von Stellen, wo ich vorlaufig den richtigen Text micht herzustellen vermag

Der Text des Blattes lantet

# Vorderseite

- 1 sma / nagatim kha1 disas = tathā udātha vai me hadayam") a ------ (ily = etair = laksanair = viidy)ad = apasmaran = tu pittajam // sa yadā3 šlesmalo jantu slesmalam bhajate = sanam serate ca di
- vå svapnam tasya slesmä pravarddhate / pravrddham = urddham hrdayam<sup>4</sup> arthlitiva dhamanir = dasa ruddhia cetovaham margam) saminas bhramsayate nrnām / sa bhrastasamjha\* patati dantān = katakatāvate / utphālavats
- Sic. hes hrdayam Die Ausgabe hat an den Parall 1 1 Lies jagati kham stellen tadordhvam (oder tadhordhvam) evam hrdayam I ies yah sadā Fa ist wohl sammam zu lesen prayrd lha urd lhvam hrdayād

<sup>1)</sup> Cordier, Misson N S IV, 324f. bemerkt, daß er zwei Handschriften der Werkes bestize ome Abschrift der Tanjorr Handschrift in Thigu Schrift und i un andere in Devanigari Schrift Van könnte das leicht so verstilten, als ob die Devanigan Handschrift auf ein anderes Ongsnal zurück-jung Nach dir Angalsber Hoernle, Studies in the Medicine of Ancient In ha, I 38 set aber die Devanagari Handschrift mehts weiter als eine Transkription d'r Tehian Abschrift in Devanagari

- 3 netre ca bhruvāv = uhfksfspate¹ tathā / sa ce² pratyāgato vruyāt = ta masah pa(rīto gatah pratibhānts me) [s]uklāns yayats khan = disas = tathā / udātha vas me hrdayam² yac = ca parīv = opadhāvats⁴ sty = elas
- i r = lak anaır = vııdyād = apasmāra\* kaphātmajam / yas = tv = elat = sarvam = asnāti ya(thoktam dosakopanam sa)[nn](i)pātād = apasmāram sarvatimgam samarochati\* / evam rasaır = ih = āpa tihyaih vivrddhesv = ani
- s ladisu / ten = ātismarati<sup>2</sup> prāni na satvaih parihanya[t]e (/ yadā yad = ābhivard)dhante dosās = sarvasi<sup>8</sup> = iv = odadhih tadā tad = āpasmarati n = aisa klisyanti<sup>9</sup> santatam / praraso
- e eagulmınām c = awa raktınām = atha kusthınām prafm]ehonmadınām c[= awa] (tath = āpa)[s]marınām = 1ha / 1ty = astau vas pradistans / nidānam sarırınām sumānām tu va
- 7 ksyāmı yathāvad = anupurvvasa sti // ⊙ // bhedasamahıtāyān¹0 = nidā nāni samaptāny = ādhyāy = āstau¹¹ // ⊙ // ath = āto rasavimānam vyakhyasyāmah sariram dhārayant = iha / sad = ra
- 8 sā samyag = āhrtah taisamyās = te vikāras = tu<sup>1\*</sup> janayanti sarīrinām / rukso laghu sthirah sitah kasāyas = tikla eva ca / katur = vvikāsi<sup>13</sup> gatīman = usno [ru]kso nīs<sup>14</sup> = tathā / tiks[n]o
- 9 şnam = anıılalavanoh<sup>15</sup> = katu kledıvıkasını<sup>26</sup> šila snıgdho gurur = vvalya<sup>17</sup> pucchilo madhuro rasah kasayatıktakatukah šito rukso = nıla smrlah sıtos nam = a]ı(1)a<sup>18</sup> pıttam tu katu
- 10 kam ca pracaksate / ślesmā tu rasasagnigdhah 15 sito mamda sthiro guru 22 sty = elā 11 rasadosānām sahot panna 22 gunan = viduh tattra vāyugu nais = tulyam 22 kasāyakatutiktakān
- 2 Lies cet 1 Lies utherpate 3 Sic siehe Note 2 S 580 4 Sic Ausg kapho varcopadhavati Lies apasmaram Ausg richtiger sa rechati 7 Sie Ausg napasmaravate \* Lies dosah parevasy derselbe Fehler in der Ausg Lies Ilisyati 16 Lies anupurvasah // iti bhedasamhitayan 11 Lies adhyaya astau 12 Lies raisamyat te rikaran s tu 12 Sic hes tilsosi? 15 Lies tiksnosnav amlalarai au 16 Sic Ausg Latur vapi višos j atha cralyah (bal\_sah) 15 Sic lies tiksnosnam amlam? Ausg ruksosnam amla 19 Lies madhura snigdhah 21 Lies etan 22 Lies pannan 20 Laes guruh 23 Lies tuljān

#### Ruckseite

- 1 katvamvlalavanos = tulyās = tatha pittagunām¹ viduh madhuram lava nāmtlo² ca vidyat = kaphasamān = rase² / tasmād = abhyasya manais = tai slesmā deha⁴ pravardhate gunasāmyād = vivarddha ² nle yathasvam dhatavo nrnām / yath = aukatra krto rāši dvau mahaccham
  - = th = ecchatt<sup>5</sup> / rasats = tāmttpartlatš<sup>4</sup> = ca yānty = ete ksayam = ahrtat<sup>7</sup> / yath = odakam samāsādya [š]u(nt)tm gacchatt pāva
- <sup>3</sup> Lues kateamlalaranais tulyāms tatha pittagunān <sup>2</sup> Lues lavanāmlau <sup>3</sup> Lues rasān <sup>4</sup> Lues dehe <sup>5</sup> Lues rāšir dvau mal atteam iharchatah? <sup>4</sup> Lues ladesportlais <sup>5</sup> Lues dehraih

- s kah kasāyakatutiktair = hi rūkso rūksa¹ vivardhate / mahata¹ snigdha bhāvāc = ca tato = nyair = upašāmyati / katvamlalavanaih pitlam = usnam = usnair = vivardhate šaityāc = chāmyati šai
- 4 sais³ = tu gunānām = anyabhāvatah snigdha snigdhaih = kaphac⁴ = c = āpi vardhate madhurādibhi⁵ / rusais = samyati rūksais = ca kasayakutuhtakaih⁴ ekaikasa = sāfm jānād = yad⁻ = vardhayanti s līrayas = Irayah ghnānti c = ānyaqunattena rasā dosām² saririnam na
  - ltrāyas = trāyah ganāmi c = anyagunātiena rasā dosām\* sarīrīnam na vāyus = saha tailena snehosnyād\* = avalisthate / silatvān = madhu ratvāc = ca na pitta 10 saha sarpīsā
- e rāksyāh<sup>11</sup> = kasāyabhavāc = ca tathā snehagunah = u[te]<sup>1\*</sup> / na sles(mā madhunā sār)[d](dha)m dehe pa¬valisthate<sup>13</sup> / ānūpamāmsayās = c = āpi vasamayjāras = eva<sup>11</sup> ca /
- 7 tailavan = mārutam ghnamti snehosnyād = gurudbhāratati sā[kh] (ādaiiskirānām ca) tasāmayana era ca / ghrtava 4 ghnanti te piltam sitamādhuryabhavatah ka
- s sayatıktaka[t]ukam yac = ca kımcıd = 1h = ausadham madhı van = ta(t<sup>1</sup> = kapham hantı gunanyatve)na dehınam / atha n = dtyupa yumjita pıppalı<sup>15</sup> ksaram = era ca / lavanam c = auvi
- samdadhyad = bhuktam dosāya kalpyate<sup>19</sup>/ślesmānām t/y/āpa(y))(trā<sup>19</sup> tu n = otsahet = āpaka)r/st/tum<sup>1</sup>/pippalt pākamadhurā tasmāt = tan = natibhalsayet atyāhrām<sup>2</sup> pa
- 10 ced = deham tiksnosnagurubharaiah ksärai = ca lava(nam c = awa bhoktum na yāis keralam\*² m)attrāvad = usna\*¹ snigāham ca sāimyam svadum²> ca bhojanam / avidāhim\*² ca yat = pake ji
- ¹ Lies rukgur ² Lies muruta ² Lies desais ² Lies kaphal ² Lies desais ² Lies kaphal ² Lies desais chibih ° So wohl nachtraglich verbeseter aus tiklatar / ¹ Lies samanyaturd² Ausg ekaikum ekasamanyad ² Lies dosan ² Lies pargara Au. g pargantishlati ¹ Lies tasamajuna era ¹ Lies samahausunyad gunbhavatah ² Lies madhurut tat oder madhi tra tat ¹ Lies papaltin ¹ ¹ Lies halpate ¹ Lies Banahausunyad sunbhavatah ¹ ¹ Lies kalpate ¹ Lies diramanan guruyutad ¹ Lies Larsitum ¹ Lies gupaltin ¹ Lies kalpate ¹ Lies diramanan guruyutad ¹ Lies Larsitum ¹ Lies gupaltin ¹ Lies kalpate ² Lies diramanan guruyutad ¹ Lies karsitum ¹ Lies gupaltin ¹ Lies kalpate samahausunguntad ¹ Lies karsitum ¹ Lies gupaltin ¹ ¹ Lies samahausunguntad ¹ Lies diramanan guruyutad ¹ Lies karsitum ¹ Lies gupaltin ¹ ¹ Lies samahausunguntad ¹ Lies samahausunguntad ¹ Lies samahausunguntad ¹ Lies samahausunguntad ¹ Lies samahausunguntad ¹ Lies samahausunguntad ¹ Lies samahausunguntad ¹ Lies samahausunguntad ¹ Lies samahausunguntad ¹ Lies samahausunguntad ¹ Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies samahausunguntad ² Lies ² Lies samahausunguntad ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lies ² Lie

Der Text des Blattes enthalt den Schluß des achten von der Epilepsie handelnden Adhyaya des zweiten Buches des Nidänasthäna, und den Anfang des ersten Adhyāva des Vimānasthana, der die Lehre von den Geschmacken gibt Die ersten Strophen bis laumanh pafrito galah) in V 3 fehlen in der Tanjore Handschrift und sind in der Ausgabe, nach dem Muster der vorhergehenden Verse erganzt in einer Note gegeben Die Übereinstimmung des Textes unseres Blattes imt dem der Tanjore Hand schrift beginnt nitt den Worten bulkläni jagati klan disas lathä wofur die Ausgabe S 64, 17 das sinnlose sulkā jagati klandašas tathā bietet, und bricht mitten im Wort in der Verszeile ardähn ca yat pāke jifrne tod upp yogayt) auf S 68 1 der Ausgabe ab Trotz aller Verderbins hat doch

unser Blatt an einigen Stellen die richtigen Lesarten gegenüber der Tanjore Handschrift bewahrt. Ich will liter aber nicht auf Einzelheiten eingehen, sondern möchte nur auf zwei Abweichungen hinweisen, die von allgemeinerer Bedeutung sind

Der neue Adhyäya wird in der für alle medizinuschen Werke typisch gewordenen Form mit der Phrase eingeleitet athäto rasavimänam vyäkhyäsyämäb Darauf folgen aber in unserem Blatt nicht wie in der Ausgabe die Worte it ha smäha bhagaiän ätreyah, durch die das ganze Werk als die alte Lehre des Ätreya Punarvasu, des Lehrers des Bheda, hingestellt werden soll Allzuviel Gewicht möchte ich allerdings auf diese Verschiedenheit nicht legen Auch in der Caraka Samhitä, die sich eigentlich als das Werk des Agnivésa, des Schulers des Ätreya, bezeichnet, das von Caraka nur redignet ist), werden in der Einfeitungsphrase die Worte it ha smäha bhagaiän ätreyah, wengstens in den Ausgaben, oft fortgelassen, ohne daß sich ein Grund erkennen heße

Wichtiger ist eine Abweichung in den beiden letzten Stropben des Nidänusthana, die den Inhalt des Buches angeben und zu dem folgenden Buche, dem Vimänasthäna, überleiten Nach unserem Blatt sind im Nidänasthäna die nidänas des juarin, sosin, gulmin, raktin, kusthin, pramehin, unmädin und apasmärin behandelt Die Ausgabe liest im ersten Sloka

yvarasya šosagulmānām kāsınām atha kusthınām / pramehonmādınām casva tathāpasmārınām apı //

Hier ist also, abgesehen von der unzweiselhaften Verderbnis des Textes im ersten Pada, raktinām durch kasinām ersetzt

Nun stimmt die Inhaltsungabe, wie sie in der Tanjore Handschrift lautet, in der Tat genau mit dem Text des Nidanasthäna, wie er dort erscheint, überein Adhyāya 1 der vom Fieber handelte ist allerdings in der Handschrift ganz verloren gegangen Adhy 2 handelt von der Schwindsucht, Adhy 3 von Schwellungen, Adhy 4 vom Husten, Adhy 5 von Hautkrankheiten, der erhaltene Anfang von Adhy 6 von Harnkrankheiten, der erhaltene Schluß von Adhy 7 von Geisteskrankheiten, Adhy 8 von der Epilepsie Trotzdem bin ich überzeugt, daß die Lesung unseres Blattes raktinäm, das naturlich aus raktapitinäm, "der an Blutungen Leidenden", gekurzt ist, die ursprungliche Lesung ist denn der Inhalt des Nidäna sthäna, wie er in unserem Blatt angegebenist, deckt sich genaumt dem der acht Adhyāyas des Nidānasthänas der Caraka Samhitā Nur die Reihenfolge der acht Krankheiten ist dort eine andere, namlich zwara, raktapitia, gulma, rranneha, kustha, šosa, unmäda, apasmära Caraka Samhitā und Bheda Samhitā gehen aber für gewöhnlich genau parallel, wir durfen daher mit

So z B am Schluß des Sutrasthana agnivesalrte tantre earakaparisamskifte | iyat wadhind sarvam sütrasthänam samäpyate ||

ziemlicher Sicherheit annelimen, daß auch in der Bheda Simhitā Adhy 4 ursprunglich vom raktapitta handelte und erst spater durch em Kapitel über den käss ersetzt wurde

Dieser Schluß wird, wie mir schemt, durch eine andere Tatsache bestatigt In dem Cikitsitasthana der Bheda-Sambita wird nach der Ausgabe in den ersten Kapiteln die Behandlung folgender Krankheiten gelehrt nara nebst visamanara, rakiapilla, kasa, gulma, kustha, prameha, unmada, apasmara Ob die Reihenfalge ganz die ursprungliche ist, ist mir einigermaßen zweifelhaft, es schemen achan in der Vorlage der Handschrift nicht nur Lucken gewesen zu sein, sandern auch Blatter verkehrt gelegen zu baben Aber wenn bier auch raktapitta vor sosa und gulma erscheint, so ist es doch unverkennbar, daß im Cikitsitastbana zuerst die Behandlung der acht Krankheiten gelehrt wurde, deren nidang im zweiten Bueb auseinandergesetzt war Zu diesen acht Krankheiten gehört aber nicht der kāsa, dessen Bebandlung im Cikitsitastbāna erst viel spater, in Adhy 22 nach der Zahlung der Ausgabe, besprochen wird Ganz ahnlich ist das Verfahren in der Caraka Samhita Hier werden in den beiden ersten Kaniteln dea Cikitsitastbana rasayana und vanlarana behandelt. Dann folgen ın Adhy 3—8, genau mit der Reihenfalge im Nidānasthāna übereinstim mend, paracikitsa, raktapittac, gulmac, pramehac, kusthac, rajavaksmac, was mit sosac identisch ist. In den meisten Ausgaben wird dann in Adhy 9-13 zunachst arśaśc, alwarac, visarpac, maddiyayac, dvivraniyac ge lebrt, womit die Inhaltsangabe am Schluß des Sütrasthäna übereinstimmt, erst dann folgen in Adhy 14 und 15 unmadac und apasmarac In Ganga dharas Text sind allerdings die als 9-13 gezablten Adhyāyas spater als Adhy 14, 19, 21, 24 und 25 eingereibt und unmadae und apasmarae schließen sich unnuttelbar an rajayaksmac an Diese Anardnung ist gewiß rationeller, aber wahrscheinlich dach sekundar. Wodurch die auffallende Absonderung van unmädac und apasmärac veranlaßt wurde, ist schwer zu sagen Wir wissen, daß Carakas Werk mit dem 15 Adhyaya des Cikitsitasthana abbrach und erst spater von Drdhabala fortgesetzt wurde Vielleicht durfen wir vermuten, daß Caraka nicht dazu gekommen war, unmadae und apasmarae zu redigieren, wahl aber schon die in Adhy 9 bis 13 enthaltenen cikitsas bearbeitet hatte, und daß Drdhabala seine Arbeit damit begann, daß er zunachst unmädae und apasmärae nachtrug Wie dem aber auch sein mag, die Tendenz, die acht Krankheiten des Nidanasthāna im Cikitsitasthāna in der gleichen Gruppierung zu behandeln, tritt doch auch in der Caraka Samhita deutlich zutage, und die Berechtigung, aus dem Inhalt und der Anordnung des Cikitaitasthana der Blieda Samhità Schlüsse auf den Inhalt und die Anordnung ihres Nidanasthana zu ziehen. scheint mir daher unbestreitbar Es spricht also alles dafur, daß die Angabe über den Inhalt des Nidanasthana, die sich in unserem Blatt findet, richtig ist und daß erst nach dem 9 Jahrhundert das vierte Kapitel über

die Atiologie der Blutungen durch ein Kapitel über die Ätiologie des Hustens verdrangt wurde

Zusammen mit dem Blatt ist noch ein kleines Bruchstuck gefunden, das dieselbe Schrift zeigt. Die Buchstaben sind aber betrachtheh größer und mit weiterem Abstand voneinander geschrieben, so daß das Bruch stuck nicht derselben Handschrift wie das große Blatt angehört haben kann. Der Text lautet

```
a 11) /// [n]{s}[š]āmya ///
2 /// (v)yākhyāsyāma ///
3 /// (sm)[r]tā / tābhyo mūlasırā ///
4 /// m mūlamāmsātrayābhism ///
b 1 /// [tā]šamm = adustam raklam = ucya ///
2 /// äsrayam rūksa snehāšita ///
3 /// rnām ksudh = ārttānām ks ///
4 /// nyam pūl[]. ///
```

5 /// [r] ///
Unzwerfelhaft stammt der Text aus einem medizinischen Werk. In der Bheda Sumhitä beginnt Adhy 20 des Sütrasthäna (S 33, 10ff der Ausgabe)

athata ürdhvadasamüliyam vyälhyäsyäma iti ha smäha bhagaiân ätreyah /

```
ardha sty āha hrdayam tasmın dhamanayo dasa /
ürdhvam calasro die tiryak calasras cāpy adhah kramat //
tābhyo mülasırās tiryag vidyante naikadha strah /
```

Mit diesem Text wurde sich das auf a Z 2,3 des Bruchstuckes Er haltene gut vereinigen lassen, statt des kramat der Ausgabe könnte in dem Bruchstuck sehr wohl smrtä (fur smrtäh) gestanden haben Damit hört aber auch alle Übereinstimmung auf Nun ist der Text der Ausgabe aller dings gerade in diesem Abschnitt sehr luckenhaft Adhy 20 bricht über haupt in Sioka II ab und der Text beginnt erst wieder in Adhy 21, und auch am Schliß von Adhy 19 scheint eine Lucke zu sein Ich möchte es daher für micht unwährscheinlich halten, daß das Bruchstuck aus einer zweiten Handschrift der Bheda Samhitä stammt völlige Sieherheit ist aber darüber vorlaufig kaum zu erlangen da sich der Zusammenhang zwischen den erhaltenen Worten nicht erkennen laßt

Em Zufall hat es gefugt daß uns von der Lehre uber die Geschmacke (rasa) und ihr Verhaltnis zu den dosas, von der das größere Blatt der Bheda Samhitä handelt eine zweite Version weingstens teilweise in zwei voll standigen Blattern erhalten ist die im Quzil gefunden sind Diese Blatter sind auch für die Geschichte des indischen Buchwesens von höchstem

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Dies ist die Zahl der Zeile des Bruchstuckes nicht des Blattes Zeile 4 auf Seite a des Bruchstuckes ist die letzte Zeile auf der Blattseite gewesen. Wieviel Zeilen auf der Seite standen laßt sich nicht feststellen.

Interesse Es sind zwei zierlich gesehnittene Stucke Leder, ungefahr 13 cm lang und 4 cm hoch, mit einem kleinen Schnurloch, 2,5 cm vom linken Rande Jede Seite hat drei Zeilen Auf der Ruckseite, am linken Rande, stellen die Blattzahlen 67 und 68 Die beiden Blatter sind nicht die ein zigen Reste von Lederhandschriften in unserer Sammlung. Es haben sich ım ganzen 14 Bruchstucke von acht verschiedenen Lederhandschriften erhalten Sie alle sind in Gupta Charakteren geschrieben bis auf unsere beiden Blatter, die die Schrift der Kusana Periode zeigen Entscheidend fur die Altersbestimmung ist das Zeichen für ma, das hier noch überall die Form der Kusana Inschriften hat, anch wo es fur das vokallose m gebraucht ıst, wahrend in der Dramenhandschrift für das letztere sehen die spatere abgeschliffene Form erscheint<sup>1</sup>) Trotzdem möchte ich die beiden Blatter fur etwas junger als die Dramenhandschrift halten Manche Zeichen zeigen hier doch schon etwas weiter entwickelte Formen, die aber alle auch schon in den Inschriften der Kusana Zeit vorkommen, so das ka, bei dem das rechte Ende der Horizontale hakenformig herabgezogen wird, das ha, bei dem die Horizontale nach unten bis auf die Grundlinie verlangert wird, das subskribierte ya, dessen rechtes Ende hoch hinaufgezogen wird, das r. das hier schon etwas starker gekrummt ist. Gerade das r mit seiner Krum mung nach rechts beweist aber auch, daß in den beiden Blattern nicht etwa eine Vorlauferin der sudlichen Schrift vorliegt, in dieser wird be kanntlich die ursprungliche Gerade umgekehrt nach links gekrummt. Ist die Dramenhandschrift um 150 n Chr entstanden so durfen wir die Entstehung der beiden Blatter kaum spater als 200 n Chr ansetzen, so daß die Handschrift der Kalpanämanditikä die drittalteste der his jetzt bekannt gewordenen Brähmt Handschriften sein wurde. Ob die Handschrift, der die heiden Blatter angehoren, in Turkestan oder im nordlichen Indien ge schriehen ist, ist schwer zu entscheiden. Fur das sudhche Turkestan ist der Gebrauch von Leder als Schreihmaterial durch die Steinschen Funde erwiesen, er kann aber auch wohl im nördlichen Indien bestanden haben Die Form, die man den Lederhandschriften gegehen hat ist jedenfalls indisch, das Palmhlatt ist das Vorhild gewesen

Auch der Text der Blatter ist, so wenig umfangreich er ist, nicht ohne Interesse Er lautet

#### Blatt 67

#### Vorderseite

- ı êrnu prihaktrash 6 asyaktamadhurau c = obhau kasāyas = tikta eva ca
- s catrārah pitlasamanāh prajūpatikrtā rasāh 7 kvārāmbla
- s lavanavyaktāh = paneamo madhuro rasah nirmitā mārfu]tasy = aite

<sup>1)</sup> Bruchstücke buddhistischer Dramen 56

# Ruckscite1)

- 1 [nıgra]hāritham = iti śruti[h] 8 kasāyakatukāk sār(ā)s = tikta(ka)[ś = ca ra](sa)-
- 2 8 = tathā slevmānaš 1 = šamanās = sarte prajābhis = saha nirmi[tā](h 9)
- s vätaghnesu hitan = tailam ghrtam = pittaharesu ca kaphaghnes = ü-

# Blatt 68

### Vorderseite

- ı ttamam ksaudram = pravadantı manīsibhih² 10 samayen = madhurah pittam
- 2 slesmānan = tu vivarddhayet pittalah = katukas = c = oktah ślesmanaś = ca
- 3 višosanah 11 šamayel = lavano vatam šlesmānan = tu vivarddhayet

#### Ruckseite

- ı kasâyo varddhayed = vätam kapha $\tilde{n}=ca$  samayed = rasah 12 märutam
- varddhayet = tikiah pittañ = ca śamayen = nrnām āmblaś² = ca śamaye
   d = vātam pittañ = c = āpi vivarddhayet 13 avyaktaś = śamayet = pit
  - d = vatam pittan = c = api iivarddhayet 13 aiyaktas = samayet = pit tam kapha
    - 1 Lies sleşmanas 2 Lies manişinah 3 Lies amblas
- Um die Eigentuinlichkeiten dieses Textes zu verstehen, mussen wir uns kurz die orthodoxe Lehre von den rasas und dosas vergegenwartigen Allgemein werden in der medizinischen Literatur sechs Arten des Ge schmackes unterschieden suß (madhura), sauer (amla) salzig (lavana), scharf (katu), bitter (tikta) zusammenziehend (kasāya) so Caraka 1, 1, 64, 3, 1, 2, Bheda 3, 1, Susruta 1 42 Diese rasas stehen zu den drei dosas, den Grundstoffen des Körpers Wind (rata), Galle (pitta), Schleim (ślesman, kapha), in einem bestimmten Verhaltnis Katu, tikta, kasāya verstarken oder erzeugen väta, madhura amla, larana schwachen oder heseitigen väta, katu, amla, larana verstarken pitta madhura tikta kasāya schwachen pitta, madhura, amla lavana verstarken slesman katu, tikta kasaya schwa chen slesman (Car 3, 1, 4, Susr 1 42°) Diese Lehre heruht auf den An schauungen von den Eigenschaften der rasas und dosas Sie sind entweder heiß (usna) oder halt (sita) trocken (ruksa) oder ölig (snigdha), leicht (laghu) oder schwer (quru) usw Die rasas verstarken die dosas, mit denen sie alle oder doch die meisten Eigenschaften gemeinsam liahen und schwa chen diejenigen, deren Eigenschaften den ihrigen samtlich oder doch großtenteils entgegengesetzt sind So ist z B katu heiß, trocken, leicht. tikta und kasāya kalt, trocken, leicht, diese verstarken daher den vāta, der kalt, trocken und leicht ist, schwachen über den slesman, der kalt,

<sup>1)</sup> Auf dieser Seite ist die Schrift etwas abgerieben

<sup>\*)</sup> Als vala pilla und šleşman verstarkend sind bei Susr aber nur kasaya bzw kaju und madhura genannt

ohg und schwer ist, usw Auf Grund dieser Theorie wird dann auch die Wirkung der Substanzen auf die dosse bestimmt Sesamol (taila) ist heiß, big, schwer und unterdruckt daher den väta, der kalt, trocken und leicht ist Schmelzbutter (ghrta, sarpis) ist kalt, suß, milde (manda) und unterdruckt daher des pitta, das heiß, micht suß und scharf (tiksna) ist Hong (madhu, ksaudra) ist trocken und zusummenziehend und unterdruckt daher den stesman, der öhg, schleimig (picchila) und suß ist

Mit dem allem steht die Lehre, wie sie in den beiden Blattern vorge tragen wird, vollkommen im Einklang. Sie geht aber noch etwas weiter, indem sie nicht sechs, sondern zehn rasse unterscheidet, zu den bekannten kommen hier noch argalta (V 7, 14), vyakta (V 8), ksära (V 8) und alksära (V 9) lunzu und es fragt sich, ob wir in der großeren Zahl der rasse eine Altertumlichkeit oder umgekehrt eine Neuerung zu erblicken haben. Die Frage wird, wie mir scheint, durch einige Angaben in der Caraha Samhitä entschieden.

In I, 26, dem sogenannten Ātreyabhadrakāpyīya Adhyāya, wird er zahlt, wie Atreya Punarvasu mit Bhadrakapya und anderen Rsis im Caitraratha-Walde ein Gesprach über die Geschmacke (rasas) und Speisen fuhrte 1) Bhadrakāpya behauptete, es gebe nur einen rasa, den die Kun dicen als ein Objekt der sinnlichen Wahrnehmung und zwar als die zum Bereich der Zunge gehörige betrachten, er sei ferner von dem Wasser nicht verschieden Der Brahmane Säkunteva wollte zwei rasas unterscheiden, den zur Abschneidung (chedaniya) und den zur Beruhigung geeigneten (upasamanıya) Pürnaksa Maudgalya lehrte drei rasas, indem er den eben genannten noch den fur beides geeigneten (sädharana) hinzufugte Hiranvaksa Kausika erkannte vier rasas an den, der angenehm und heilsam ist, den, der angenehm und nicht beilsam ist, den der nicht angenehm und nicht heilsam ist, und den der nicht angenehm und heilsam ist. Kumā rasıras Bharadyaja lehrte funf rasas, die der Reihe nach zu Erde, Wasser, Feuer, Luft und Ather (antariksa) gehören. Sechs rasas stellte der könig liche Rsi Varyovida auf, es sind der schwere, der leichte, der kalte, der heiße der öhge und der trockene Nimi Vaidelia behauptete das Vorhandensem von sieben rasas, zu den bekannten sechs, dem sußen (madhura). sauren (amla) salzigen (larana), scharfen (latu) bitteren (tikia), zusammen zichenden (ka-aya) stellte er noch den kara Badisa Dhamargava, der acht rasas lehrte, crweiterte die Reihe noch um den nicht klar hervortretenden, den gryakla Kankayana, der Bahlika Arzt, behauptete, die rasas seien zahllos, weil ihre Grundlagen, Eigenschaften, Wirkungen, Mischungen und Besonderheiten zahilos seien Allen diesen Ansichten trat Ātreya Punarvasu entgegen, der nur eine Sechszahl von rasas aner

Desche Frzählung stand in der Bhedasamhitä im Anfang von I, 12 Feliaben sich aber nur 5 Slokas divon erhalten und auch diese sond über die Maßen verderbt.

kennen wollte und zwar die bekannten madhura, amla, lavana katu, tikta, lasaya Alle anderen Meinungen werden in ausführlicher Erörterung widerlegt. Ans diesem Abselmitt möchte ich nur die Zuruckweisung des ksāra und des augakta anfuhren Ksāra, heißt es, kommt von ksar, fbeßen Es ist kein rasa, sondern eine Substanz (draiga) Diese hat, weil sie aus mehr als einem rasa entstanden ist, mehr als einen rasa, wobei der sebarfe und der salzige vorherrschen, sie ist mit mehr als einem Objekt sinnlicher Wahrnehmung versehen 1) und durch ein Tun entstanden Nach Caraka 1-t also I sara nur eine Substanz, wie Salpeter, Potasche und ahnliche Die Beweisfuhrung ist nicht ganz einwandfrei. Wenn ksära mit den ubrigen rasas zusunmengeordnet ist, so muß es eben als der Name eines bestimmten rasa gefaßt sein, und in dieser Bedeutung erscheint Lsara auch wie das PW zeigt, in der Literatur Mbh 1, 3, 51 werden die Arkablatter Isara tiktalaturül sa genannt. In Pürnabhadras Rezension des Pañcatantra 66, 24, beklagt sich der Floh, daß die Blutsorten, die er bisher getrunken habe Asara und schleimig (picchila) gewesen seien2) wahrend in Kosegartens Text an der entsprechenden Stelle (61, 11) die Blutsorten ksarakatutikta kasāyāmlarasāsvādāns genannt werden und ihnen das Blut das madhura 1st, gegenubergestellt wird Pañcat, Pürnabh 278 13 wird von lasāyaka tutiktalsaranı urksaphalanı gesprochen, wahrend die Bombayer Ausgabe (IV-V 57, 4) offenbar schlechter ksaranuksaphalani Kosegartens Text (254 11) tiktāmlaksārāni vanaphalāni hest. Nach diesen Stellen scheint man ksāra spater als Synonym von latana gebraucht zu haben. Sicherhelt ıst das ın der Hārıta Samluta geschehen einem jungen Machwerk, wo es z B in 1 6 2 heißt madhurah kasayas tiktāmtakas ca ksārah katuh sadra sanāmadheyam Wie es die beiden medizinischen Autoritaten, die es neben lavana nennen von diesem unterschieden haben laßt sich meht fest stellen

Was den argulas betrillt so bemerkt Caraka dall dreser Zustend allerdings im Urstoff (praktil) eintrete bei dem Nebengesehmack (anurasa) oder einer imit dem Nebengeschmack versehenen Substanz. Die Ursprungs statte der rasas ist das Wasser team sannam rasinām yonir udakam (Car. 1, 26, 15). Caraka meint also, daß die rasas argulta unentfaltet nicht deut heh nicht klar hervortretend sind im Wasser und in Verbindungen menen sie wegen des Vorherrschens anderer rasas nur als anurasas erscheinen. In Wasser sind sie augalla aber nur, soweit es sich um die reinen Himmels wasser handelt. Car. 1, 26, 54 wird auseinandergesetzt. daß die Wasser von Somas Art (saumgāh) im Himmel entstanden (antariksaprabharah) von Natur kalt, leicht und von unentfaltetem Geschmack. (augatharasāh)

<sup>1)</sup> D h man kann sie sehen riechen fühlen usw

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Im Tantrakhy steht aber an der Stelle (31 11f) rukşa für kşara, in der Bombaver Au gabe des Pañe de un ubrigen mit Ko-egartens Text ubereinstimmt (1 53 12) fellt das kara

seien Wahrend sie vom Himmel herabfallen und nachdem sie gefallen sind, erfreuen sie, mit den Eigenschaften der Produkte der funf Elemente versehen, die materiellen Körper der beweglichen und unbeweglichen Wesen In diesen Körpern werden sie als die sechs rasas intensiv (läsu mürtisu sadbhir murchanti rasäh) Unter diesen sechs rasas ruhrt der madhura von dem Überwiegen der Eigenschaften des Soma her, von dem Vorherrschen von Erde und Feuer der amla, von dem Vorherrschen von Unstein der Vorherrschen von Luft und Feuer der katuka, von dem Uberwiegen von Luft und Ather der tikta, von dem Uberwiegen von Luft und Erde der kasäya Auf diese Weise ist die Sechs rabl dieser rasas entständen

Susrutas Ausemandersetzung in 1, 45 weicht in Einzelheiten stark ab, laßt aber doch noch die Gemeinsamkeit des Ausgangspunktes erkennen Auch Susruta bemerkt zunachst, daß der Geschmack des Himmelswassermicht naher zu bestimmen sei (päniyam äntariksam anirdesyarasam). Auf die Erde gefallen, nimmt es je nach dem Standort den einen oder den anderen Geschmack an Dieser nicht sich aber nicht, wie einige meinen, nach der Farbe der Erde, mit der das Wasser im Berührung kommt, er berüht vielnicht auf dem Vorherrschen des einen oder des anderen der funft Elemente in dem Boden, der das Wasser aufmamt. Hat der Boden wesent lich die Eigenschaften von Erde, so ist das Wasser aufma und lavana, ma ähura ist es, weinn die Eigenschaften des Feuers überwiegen, katuka und kitz, wein die Eigenschaften des Feuers überwiegen, kasaya, wenn die Eigenschaften der Laft überwiegen. Hat der Boden wesentlich die Eigen schaften des Athers, so ist der Geschmach des Wassers avyalta, denn der Ather ist avyalta (avyalta mit haßam).

Man sieht, daß auch in spaterer Zeit noch von einem aryalta rasa gesprochen wurde, und es ist leicht begreiflich, daß man diesen auch einmal den ubrigen sechs rasas als gleichwertig beigeordnet hat Allein dieser und alle alteren Versuche, von einem oder dem anderen Gesichtspunkt aus eine Kategorie von rasas aufzustellen wurden offenbar durch Ätreya, oder richtiger wohl durch Caraka, endgultig erledigt. Die Lehre von den sechs rasas, wie sie Caraka vertrit, setzte sich allgemein durch

In unseren beiden Blattern werden aber liära und avyakta neben den bekannten sechs rasus anerkannt, wir finden hier sogar ihre Gegensatze, alsära und vyakta, deren Eunordnung in die Reihe allerlungs sellwerz zu begreifen ist. Ich möchte es daher auch meht für unmöglich halten, daß in dem Text unseres Blattes daranæyaktäß in V 8 ind latukläsärus in V 9 nur Schreibfehler für lavanävyaktaß bzw. datukla äräs sind und daß hier dieselben acht rasus anerkannt werden, die Badisa Dhämärgava lehrte Der Text wird sehon durch die Überheferung als sehr alt erwissen, die Handschrift ist ja nur etwa ein Jahrhundert nach der mutmäßlichen Lebenszeit Carakas entstanden. So ist meures Erachtens die Vermutung

gerechtfertigt, daß uns in den beiden Blattern ein Bruchstiek aus einer der alteren medizinischen Samhitäs erhalten ist, die nicht zum System des Ätreya gehörten und, durch Carakas Werk in den Hintergrund gedrangt, bald völliger Vergessenheit anheimfielen

## Vedisch sama-.

In emem Aufsatz in Kulin's Zeitschrift, XL, 257ff hat Liden die Beziehungen von ved sama zu Wörtern in den übrigen indogermatuschen Sprachen untersucht. Er ist dabei von der Ansicht ausgegangen, daß in RV 1, 32, 15 indro yātó 'vasitasya rājā šámasya ca šrngino vajrabāhuh das Wort 'hornlos' bedeute Das fordert meines Erachtens der Gegensatz, in dem sama hier zu srngin- steht, mit aller Deutlichkeit Merkwurdigerweise aber haben alle Erklarer und Übersetzer mehr oder weniger Bedenken getragen, diesen Schluß zu ziehen Siyana sigt samasya santasya srngarāhityena praharanādāv aprairitasyāsiagardabhādeh srnginah srngopetasyo grasya mahisabalıvardades ca Man sicht, daß er das Richtige gefühlt hat, aber die Rucksicht auf die Etymologie hat ihn bei seiner Erklarung des Wortes durch 'rulug' geleitet und zu einer völlig willkurlichen Klassifi zierung der indischen Haustiere verführt. Auch die indischen Kuhe haben Hörner, aber wer sie beobachtet hat wird zugeben, daß sie die ruhigsten There von der Welt sind Auch im PW (Nachtr ) wird 'gezahmt, dome sticus' als Bedeutung fur sama verzeichnet Grassmann gibt im Wörter buch fur sama- arbeitend, sich anstrengend , Indra beherrsebt das arbeit same Vieh und das gehörnte' (Übers ) Er will also sama mit samati 'sich muhen' verbinden Der Gegensatz kommt aber auch dabei nicht heraus, man braucht nur an die zur Arbeit verwendeten Ochsen zu denken Ban nack, der sich KZ XXXV. 527f ausführlich über das Wort verbreitet, geht wieder von der Bedeutung 'rulug' aus, er sucht daraus in bochst kunst heher Weise den Gegensatz zu erngin zu entwickeln. Der erste der sama richtig übersetzt hat, ist Liidwig er gibt es in seiner Übersetzung durch 'hornlos' wieder Daß aher auch er sich noch nicht von etymologischen Rucksichten freimachen kann, zeigt seine Bemerkung im Kommentar 'çama ıst das zame, das nıemanden schadıgt, vill auch stumpf'1) Und auch Oldenberg, der Religion des Veda, S 138 (zweite Aufl S 135) sama durch 'ungehörnt' uhersetzt fugt in der ersten Auflage in einer Anmerkung hinzu daß die Übersetzung ungewiß sei. Nun scheint mir allerdings Liden gezeigt zu liaben, daß die aus dem Textzusammenhang fur sama er schlossene Bedeutung auch von seiten der Etymologie vollig einwandfrei ist,

<sup>1)</sup> Er verweist auf samanicamedhrah T M Brahm 17, 4, 3 Laty Srautas 8, 6 4, aber her ist sama Substantiv Sayana erklart es apagatayauvanatena nirvirjapra jananah devasambandhino vratyah, Agnisyamin genauer durch saman (Ausg saman) nicibhutam medhram yeşam te nivirtaprayananah.

seien Wahrend sie vom Himmel herabfallen und nichdem sie gefallen sind, erfreuen sie, mit den Eigenschaften der Produkte der funf Elemente versehen, die materiellen Körper der beweglichen und unbeweglichen Wesen In diesen Körpern werden sie als die sechs rasas intensiv (lasu mürtisu sadbhir murcchanti rasāh) Unter diesen sechs rasas ruhrt der madhura von dem Überweigen der Eigenschaften des Soma her, von dem Vorherrschen von Erde und Feuer der amla, von dem Vorherrschen von Luft und Feuer der katuka, von dem Überweigen von Luft und Ather der tikta, von dem Überweigen von Luft und Ather der tikta, von dem Überweigen von Luft und Erde der kasāya. Auf diese Weise ist die Sechstabliden von dem Vorherrschen von Luft und Erde der kasāya.

Susrutas Ausemandersetzung in 1, 45 weicht in Einzelheiten stark ab, laßt aber doch noch die Gemeinsamkeit des Ausgangspunktes erkennen Auch Susruta bemerkt zunachst, daß der Geschmack des Himmelswassers micht naher zu bestimmen sei (p\vec{ninyam aniarikeam aniriesyarasam) Auf die Erde gefallen, nunmt es je nach dem Standort den einen oder den anderen Geschmack an Dieser richtet sich aber micht, wie einige meinen, nach der Farbe der Erde, mit der das Wasser in Beruhrung kommt, er beruht vielmehr auf dem Vorherrischen des einen oder des anderen der fum Elemente in dem Boden, der das Wasser aufnimmt. Hat der Boden wesent hich die Eigenschaften von Erde, so ist das Wasser aufa und lazina, ma dhura ist es, wenn die Eigenschaften des Wassers überwiegen, katuka und tikta, wenn die Eigenschaften des Feuers überwiegen, katuka und tikta, wenn die Eigenschaften des Feuers überwiegen, katuka und tikta, wenn die Eigenschaften der Luft überwiegen. Hat der Boden wesentlich die Eigenschaften des Athers, so ist der Geschmack des Wassers aryakta, denn der Ather ist avyakta (avyaktam hy äläsam)

Man sieht, daß anch in spiterer Zeit noch von einem avyakta rasa gesprochen wurde, und es ist leicht begreiflich, daß man diesen auch einmal den übrigen sechs rasas als gleichwertig beigeordnet hat. Allein dieser und alle alteren Versuche, von einem oder dem anderen Gesichtspunkt aus eine Kategorie von rasas außustellen wurden offenbar durch Ätreya, oder richtiger wohl durch Caraka, endgultig erledigt. Die Lehre von den sechs rasas wie sie Caraka vertrat, setzte sich allgemein durch

In unseren beiden Blattern werden aber Laära und aryakta neben den bekannten sechs rasas anerkannt, wir finden hier sogar ihre Gegensatze, aksära und vyakta, deren Einordnung in die Reihe allerdnigs schwer zu begreifen ist Ich möchte es daher auch nicht für unmöglich halten, daß in dem Text unseres Blattes Jaranaryaktäh in V 8 und katukak äräs in V 9 nur Schreibfeher für lavanäryaktäh bzw. katukak äräs sind und daß iner dieselben acht rasas anerkannt werden, die Badisa Dhämärgava lehrte Der Text wird schon durch die Überlieferung als sehr alt erwiesen, die Handschrift ist ja nur etwa em Jahrhundert nach der mutmaßhehen Lebenszeit Carakas entständen. So ist meines Frachtens die Vermutung

gerechtfertigt, daß mis in den beiden Blattern ein Bruchstnek aus einer der alteren medizinischen Samlitäs erhalten ist, die nicht zum System des Ätreya gehörten und, durch Carakas Werk in den Hintergrund gedrangt, bald völliger Vergessenheit anheimfielen

## Vediseh śama-.

In einem Aufsatz in Kulin's Zeitschrift, XL, 257ff hat Liden die Be ziehungen von ved sama- zu Wörtern in den übrigen indogermanischen Sprachen untersucht Er ist dabei von der Ansicht ausgegangen, daß in RV 1,32,15 indro yātš 'vasitasya rājā šamasya ca šrngino vajrabāhuh das Wort 'hornlos' bedeute Das fordert meines Erachtens der Gegensatz, in dem sama hier zu strigin steht, mit aller Deuthehkeit Merkwirdiger-weise aber haben alle Drklarer und Übersetzer mehr oder weniger Bedenken getragen, diesen Schluß zu ziehen Sayana sagt Samasya Sanlasya Srnga rāhityena praharanādāv apravritasyāsvagardabhūdeh srnginah srngopetasyo grasya mahisabalizardādes ca Man sieht, daß er das Richtige gefühlt hat. aber die Rucksicht auf die Etymologie hat ihn bei seiner Erklarung des Wortes durch 'rulug' geleitet und zu einer völlig willkurhehen Klassifi zierung der indischen Haustiere verfulirt. Auch die indischen Kulie haben Hörner, aber wer sie beobachtet hat, wird zugeben, daß sie die ruhigsten Tiero von der Welt sind Auch im PW (Nachtr ) wird 'gezahmt, dome sticus' als Bedeutung fur sama verzeichnet Grassmann gibt im Wörter buch fur sama 'arbeitend, sich anstrengend' Indra beherrscht 'das arbeit same Vieh und das gehörnte' (Übers ) Er will also sama mit samati 'sich muhen' verbinden Der Gegensatz kommt aber auch dabei nicht heraus, man braucht nur an die zur Arbeit verwendeten Ochsen zu denken. Bau nack, der sich KZ XXXV, 527f ausführlich über das Wort verbreitet, geht wieder von der Bedeutung 'rulig' aus, er sucht daraus in höchst kunst licher Weise den Gegensatz zu singin zu entwickeln Der erste, der sama richtig übersetzt hat, ist Ludwig, er gibt es in seiner Übersetzung durch 'hornlos' wieder Daß aber auch er sich noch nicht von etymologischen Rucksichten freimachen kann, zeigt seine Bemerkung im Kommentar 'çama ıst das zame, das memanden schadigt, vill auch stumpf'1) Und auch Oldenberg, der Religion des Veda, S 138 (zweite Aufl S 135) sama durch 'ungehornt' ubersetzt, fugt in der ersten Auflage in einer Anmerkung hınzu, daß die Ühersetzung ungewiß sei Nun scheint mir allerdings Lidén gezeigt zu haben, daß die aus dem Textzusammenhang fur sama er schlossene Bedeutung auch von seiten der Etymologie völlig einwandfrei ist,

i) Er verweist auf samanicamedhräh T M Brahm 17, 4, 3, Laty Śrautas 8 6, 4, aber hier ist śama Substantiv Sayana erklart es apagatayauvanatiena nirvlryapra jananah deressambandhino vrátyah, Agnus amin genauer durch saman (Ausg saman) nleibhutam medhram yeşean te nirrttaprajananah

da aber Geldner in seiner neuesten Übersetzung Indra wieder den König 'uber Zahmes und Gehörntes' sein laßt, so mag es nicht überflussig erschei nen darauf hinzuweisen daß sama auch an der zweiten Stelle wo es im RV erscheint in 1, 33, 15 nur 'hornlos' bedeuten kann. Es heißt da von Indra

dvah samam ırsabham tugryāsu ksetrajesé maghavañ chutryam gdm 'Du halfest dem sama Stier in den tugrischen (Kampfen ?)1) bei der Land eroberung du Gabenreicher dem Svitrva Rinde'

Von diesem Svitrya Stier ist schon in der vorhergehenden Strophe (14) die Rede

dvah kutsam ındra yasmıñ cakan pråvo yudhyantam ırsabham dasadyum saphacyuto renur naksata dydm uc chrastreyo nrsahyaya tasthau !!

'Du Indra halfest dem Kutsa an dem du Gefallen fandest, du halfest dem kampfenden Stier Dasadyn Von den Husen ausgewirbelt drang der Staub zum Himmel Der Svaitreya stand aufrecht zur Mannerbezwingung

Der Stier Dasadvu wird noch einmal in 6, 26 4 erwahnt tram ratham pra bharo yodham rsvam dro yudhyaniam rrsabham dasadyum

tiam tugram relasare sacahan tram tujim grnantam indra tutoh [ Du brachtest den Wagen vorwarts den bohen Kampfer Du halfest dem kampfenden Stier Dasadyu Du erschlugst den Tugra fur Vetasu (mit ilim) vereint Du brachtest den lobpreisenden Tun zur Macht'

Der Lampfende Stier Dasadyu ist nach 1,33 14 offenbar mit dem Svaitreya Stier identisch Unzweifelhaft ist der Svitrya Stier in 1 33 15 derselbe wie der Svaitreya in 1 33 14 Ist sama in 1, 32, 15 'hornlos, so wurde sich ergeben daß der Svaitreya oder Svitrya Stier Dasadyu dem Indra half ein hornloser Stier war Dazu stimmt nun vortrefflich eine Legende in den Yajus Texten auf die langst Geldner Gloss S S hinge wiesen bat Kathaka I, 183 10ff wird erzahlt deras ca va usuras ca sam vatta asams te na vyajayanta te bruvan brahmana no meni vijavetām ili ta rsabhau samarāsrjan chrastreyo runas tuparo devānam āsıc chyeneyas syelo 'yassrngo 'suranām tau samahatam tan seastreyas samayabhınat 'Dıe Götter furwahr und die Asuras waren anemander geraten. Sie konnten keine siegreiche Entscheidung herbeifuhren Sie sagten In einer Verzauberung sollen unsere beiden Zornesgeister die Entscheidung herbeifuhren heßen zwei Stiere auf einander los Svaitreja der rote hornlose gehörte den Göttern Syeneya der weiße mit ehernen Hörnern den Asuras Die beiden stießen zusammen Svaitres a brach den (anderen) mitten durch' Ganz ahnheli wird die Geschichte Maitr Samh 2 59 15ff erzahlt deräs ca vä asurāš cāspardhanta te 'bruvan brahmanı no 'smın vyayethām'') ıly arunas tuparas castreyo3) devanām asın syeto yahsrngah sasneyo3) 'suranum te

<sup>1)</sup> Auf das sel wierige túgrydsu kann hier niel t eingegangen werden 5) D'r Text ist f'ur verderl t und off noar nach dem des håth zu verbessern

<sup>4)</sup> I ses à castreyo 4) I see f jene jo

'surā utkrodino 'carann arādo 'smākam tūparo 'mīṣām iti tau vai samala-bhelām tasya devāh kuurapan śiro 'lurvams tasyāntarā śrnge śiro iyavadhāya rişrañcam iyaruyat 'Die Götter furwahr und die Asuras stritten sich Sie sagten "In einer Verzauberung sollen unsere heiden Zornesgeister die Entscheidung herbeifuhren 'Der rote, hornlose Svaitreya gehörto den Göttern, der weiße mit chernen Hörnern verscheite Syeneya den Asuras Die Asuras gingen froblockend einher 'Langhöring ist unser (Stier), ihrer ist ungehörnt 'Die beiden faßten sich Dem (eigenen Stiere) machten die Götter einen messerkantigen Kopf Er sebob seinen Kopf dem (anderen Stier) zwischen die Hörner und riß ihn nach heiden Seiten auseinander'

Ich hin überzeugt, daß die Legende, wie sie in den Yajus Texten erzahlt wird, eine spitere Fassung der Geschichte ist, auf die die rgvedischen Dichter anspielen. Aber darauf kommt es hier nicht an. Niemand wird bezweifeln, daß der tüpara Svaitreya der Yajurveden mit dem śáma Śvaitreya des Rgveda identisch ist, und damit wird hestatigt, worauf uns schon RV 1, 32, 15 geführt hatte, daß śáma ein Synenyin von tüpara ist, also 'ungehörnt' bedeutet

Man darf nicht dagegen anführen, daß in 1,33,13 von einem Stier die Rede ist, der tigma genannt wird

abhı sıdhmö ayıgād asya satrūn vi tigména vrsabhénü puro 'bhet |
sam váyrenüsrjad vrtram indrah prá svám matim atirac chásadānah ||

Erfolgreich ging er auf seine Feinde los, mit dem spitzen Stier brach er die Burgen Mit seinem rajra brachte Indra den Vrtra in Beruhrung Sich auszeichnend steigerte er sein eigenes Ausehen' 1)

Tigmakrnga ist ein behebtes Beiwort des Stiers, und so mag der tigma Stier hier ein spitzhöringer Stier sein. Allem nichts zwingt zu der Annahme, daß dieser Stier mit dem Svaitreya identisch ist. Es ist mir sogar das Wahrscheinheliste, daß der Dichter hier eine ganz andere Sage im Sinne katte. Schließlich bleibt aber auch noch die Möglichkeit, das tigma auf den messerkantigen Kopf zu beziehen den die Götter dem Svaitreya nach der Version der Mattr Samh anzaubern. Für die Feststellung der Bedeutung von sama scheint mir jedenfalls 1, 33–13 belanglos

Mit der Wurzel sam 'rulig werden' hat sama 'ungehörnt', sicherlich nichts zu tun ebensowenig mit der Wurzel sam 'sich muhen arbeiten

<sup>1)</sup> Matt ist hier walurscheinlich das Nomen zu manyate in dem Sinne wie es in RV 1 33 9 erscheint amanyamänum abht manyamanair nir brahmabhir adhamo dasyum indra Geldner ubersetzt. Da bliesest du die Alhungslosen durch die Almen den den Dasyu mit den Segensprechem fort o Indra Allein was sollen die Helfer Indras ahnen? ? Meines Erachtens sind die amanyamänäh 'die (den Indra) nicht achtenden die manyamänäh die (hin) achtenden Wie man bahu manyate 'er achtet hoch sagte (10 34 13) so sagte man na manyate er achtet nicht dazu ist aman yamäna das Partiup. Man wird danach auch amanyamänän in 2 12 10 in demselben Sinne fassen mussen

Es ist offenbar ein selhstandiges altes Wort, das spater völlig ausgestorhen ist, aber seine Verwandten in anderen Sprachen hat

Liden hat unzweiselhaft recht, daß sama auf ein altes idg \*kemo 'hornlos' zuruckgeht, das mit lit žemait szm ulas 'ohne Horner', szm ulis m , szm ule f 'em Rind, Ochs, Kuh ohne Hörner' verwandt ist Ehenso wenig laßt sich Lidéns Zusammenstellung mit gr zeugs und ahd hinta usw hezweifeln Die Hindin ist die 'Hornlose' Als Bedeutung von κεμάς giht Liden an 'junger Hirsch, im zweiten Jahre, im Alter zwischen 1εβρός und ¿lagoc' Beim Edelhirsch entwickelt sich das Geweih im funfzehnten. heim Damhirsch schon im siebten Monat, und dieses Erstlingsgeweih ist doch immerhin so bedeutend, daß die deutsche Jagersprache den Hirsch. der es tragt, als 'Spießer' bezeichnet 'Hornlos' kann man ein solches Tier kaum nennen, und man mußte schon annehmen, daß sich im Grie chischen die Bedeutung des Wortes etwas verschohen hatte. Ummöglich ist das nicht, aber schließlich darf man auch nicht außer acht lassen, daß iene genaue Definition des κεμας auf den unsicheren Angaben der Gram matiker heruht und daß diese nicht einmal übereinstimmen. Der ganze literarische Gehrauch des Wortes geht im Grunde auf die eine Homer Stelle. Il 10, 361, zuruck

ώς δ' στε χαρχαροδοιτε δυω χυνε είδοτε θήρης η νεμαδ' η ε λαγωον έπείγετον έμμενες αιει χωρον ἀν' ύληενθ' ό δε τε προθεησι μεμηνως ώς τον Τυδειδης ήδε τιολιτορθος 'Οδυσσευ, λαοῦ ἀποτμηξαντε διωχετον έμμενες αἰει

Der verfolgte Dolon ist trotz seines anfanglichen Renommierens ein fürchtsamer Mann. Das laßt vermuten, daß die κεμας ein schwäches Ther aus dem Hirschgeschlecht ist, wozu die Zusammenstellung mit dem Hasen und der Hinweis auf das klagliche Blöken stimmt. Sonst gilt bei Homer ofter der 1εβος als Sinnbild der Verzagtheit, II 4, 243, 21, 29, 22 1 Es liegt nahe zu vermuten, daß diese Übereinstimmung¹) und die etymologische Verbindung des Wortes mit roμμάσματ³) die Erklarer veranlaßt hat, εμας als 'Hirschkalb' oder 'μπορε Hirsch' zu deuten. Daß ihnen das Wort dunkel war, zeigt ihr Schwanken. So sagt das Etym Magn κεμας όταν ή ἐν 1εβοοῦ μεταβληθεία είναγος κοίμας τις όται ή ή 1εογνη Ελαγος διαγορα δε φασι είναι κεμαδος ναι 1εβοοῦ νεμαδα για είναι τη ἐτικοιμομετής τῶ στηναίω 1εβοοῦ όταν μείζονα και ἐτὶ βοραν 1εμομετοι ³). An und tin sich lett das weibliche Geschiecht des Wortes es naher, darin den

 <sup>1)</sup> Vgl auch das Bewert der Grammaliker, Athenaeus 222 τη, ξουθη, δηλετροι κιαόδο.

<sup>2)</sup> Man beachte auch Od 4 336, 17, 127

ώ, δ υποτ' εν ξιλόχω Ελαφο, κοπτεροίο λιοτίο, νεβοου, κοιμησασα ετηγενία; γαλαθητοι, μεκ

<sup>1)</sup> Igl Sundre sepa. There, exceptionero, de explahe soma, ti, we

alten Ausdruck fur die Hindin zu sehen Freiheh mahnt zur Vorsicht, daß der Grieche auch Hago; als Gattungsbegriff gern weibheh gebrauchte Auf keinen Pall laßt sich gegen Lidens Etymologie geltend machen, daß Spatero wie Callimachus, Artem 112 oder Apollomus Rhodius 3, 879 νεμάς<sup>1</sup>) im allgemeineren Sinne von den Hirschen vor dem Wagen der Artemis gebrauchen, die für gewöhnlich mit langen Hörnern dargestellt werden Dis veraltete rends ist einfach als poetisches Wort für Hirsch in die spitere Dichtersprache übernommen Schwerer scheint es auf den ersten Bhck ins Gewicht zu fallen, wenn Achan, An 14,14 von den hbyschen γεμάδες, die er von den δοργάδες unterscheidet, ansdruckheh berichtet, daß sie schöne Hörner Inden η γε μη ναλουμενη έτο τών τοιητών κεμας δραμείν μεν ώνέστη θιελλης δίκης, ίδειν δε άφα τυρφόθοιξ και λασιανάτη τα νέφατα τε αθτής αντία και ωραία ως έτιέναι μεν την θημαν, έν ταθτώ δε rai φοβεύ äμα και βλάπτεσθαι ναλή» Dio emleitenden Worte scheinen mir deuthen zu zeigen, daß νεμάς auch luer das alte poetische Wort ist, das auf die afrikanischen Gazellen übertragen wurde, als man die Grundbedeutung langst nicht mehr kannte. Hesych hat auch die Bedeutung 'Gazelle' gebucht, er verzeichnet κεμάς ιεβρος ελαφος τιιες δε δοργας und νεμμας ελαφος 1εος Der Bildung nach stimmt κεμας und δορνάς uberein, neben dem δόρκα (Euripides, Herc Fur 376) und δορκος (Oppianus, Cyn 2, 324f , 3, 3), auch δόρξ (Oppianus, Cyn 2, 315, Lucianus, Amor 16) crscheint śάma- wurde sich zu κεμάς verhalten wie δουκος zu δορκας

Die Zusammenstellung von śama mit preuß camstan 'Schaf und deutsch 'Gemse' hat Lidén abgelehnt Selbstverstrudheh erledigen sich durch Lidéns Ausfuhrungen auch die Vermutungen, die Charpentier, KZ XL, 430ff über den Zusammenhang von κεμας mit sk camara, dem Namen des Jah. usw geaußert hat

# Weitere Beitrage zur Geschiehte und Geographie von Ostturkestan.

Ich habe vor emigen Jahren SBAW 1922, S 243ff (oben S 526ff) eine Anzahl von Handschriftenblattern aus Ostturkestan herausgegeben, die für die Geschichte und Geographie des Landes wichtige Angaben ent halten Diese Veröffentlichung hat Pelhot zu einigen Bemerkungen über die alten Namen von Kuča, Aqsu und Uč Turfan veranlicht (Toung Pao Bd 22, S 126ff) Ich kann seinen Ausführungen durchaus zustimmen und freue mich insbesondere, daß es ihm gelungen ist, den in der Hand schrift verstummelten Landesnamen Hoyuka wiederherzustellen Wah rend ich an Hocyuka gedacht und Zusammenhang mit Xočo vermutet hatte, hat Pelhot Hoyuka zu Heoyuka erganzt, das in der chinesischen

<sup>1)</sup> Aus metrischen Rucksichten auch жерра, Quintus Smyrnaeus I, 587 и з

596

Übersetzung des Candragarbhasütra<sup>1</sup>) neben P'o lou kia (Bharuka) in der Form Hi čou kia erscheint. Er hat damit unzweifelhaft das Richtige ge troffen, und auch seine Identifizierung von Hecyuka mit dem heutigen Uč Turfan ist völlig überzeugend.

Inzwischen haben sich in unserer Berhner Sammlung noch ein paar Reste von Papierhandschriften gefunden, durch die die früher gewonnenen Ergebnisse erweitert werden. Aus Qyzil hat Professor von Le Coq eine Anzabl Blitter mitgebracht, die zwischen zwei Holzdeckeln lagen. Es sind im ganzen 54 Blatter, von denen zwei unbeschrieben sind. Diese Blatter bilden aber nicht eine zusammenhangende Handschrift. Sie ge hören vielmehr 13 verschiedenen Handschriften an, die Sammlungen von Versen, Dhäranis und Formulare für die Ankundigung von Schenkungen an den Orden nach Art der früher unter Nr. HI—VI veröffentlichten ent balten. Zu der letzteren Klasse von Schriften gehören die beiden im fol genden abgedrückten Texte.

Die erste kleine Handschrift (Nr X) umfaßt 9 Blatter, die etwa 22,2 cm lang und 7,5 cm hoch sind Jede Seite hat 7 Zeilen Am linken Rande der Ruckseite steben die Blattzahlen 3-11 Auf der Ruckseite von Bl 11 schließt der Text, es fehlen also nur die beiden ersten Blatter Den frei gebliebenen Raum auf der Ruckseite von Bl 11 hat ein Spaterer mit einigen Zeilen in grober Pinselschrift ausgefullt Sie scheinen Anrufungen zu ent halten Im ubrigen zeigt die Schrift den spateren Typus der nordturke stanischen Brahmi doch ist sie ein wenig altertumlicher als die des Blattes Nr IV, das wie die Erwahnung des Suvarnapuspa zeigt, aus dem Anfang des 7 Jahrhunderts stammen muß Das ya zeigt zwar schon die Uinbiegung der Spitzen des linken und des mittleren Aufstriches nach rechts aber sie ist noch micht so ausgepragt wie in der spateren Zeit siehe z. B. die Zeichen ın srayam 5 R 2, tendriya 5 R 3 mandrayate 6 R 6 Bisweilen kann man die Aufstriche fast noch als gerade bezeichnen, siehe z B yac 5 R 7, ayam 6 R 2 Auch das ma weicht von der spateren Form gelegentlich noch in sofern ab, als die obere Horizontale die rechte Vertikale noch meht beruhrt siehe z B aprameya 5 R 4, tam ananta 5 R 5 Öfter ist auch die mittlere Horizontale nicht völlig durchgezogen z B in dem zweiten ma von ma hātmā 6 R 2. in madhura 6 R 5, vielleicht ist auch das als ein alterer Zug zu bewerten Ich möchte daher aus palaographischen Grunden die Ent stehung der Handschrift lieber in das Ende des 6 Jahrhunderts als in den Anfang des 7 Jahrhunderts setzen") wenn 1ch auch gern zugeben will

<sup>&#</sup>x27;) B É F I O 1, 263, 284

<sup>3)</sup> Das gle che gilt für die fruh r veröffenthehte Handsehrift Nr IIII. Hier zu git unbewondere das me haufig noch altertumbeheep i ormen sehe z. B. mahärdijo 50 \ \(\frac{1}{2}\) mahä 60 \(\frac{1}{3}\) eximandiaring 64 \(\frac{1}{3}\) schampstages 67 \(\frac{1}{2}\) mahärdijo 57 \(\frac{1}{3}\)

kumbhanda 57 \ 4 Fin altertumliches ya findet sich in yatanena 57 R 4

daß solche geringfugigen Unterschiede in der Schrift schließlich auch in der Individualität der Schreiber eine Erklarung finden können

Der Text der Handschrift lautet

### Blatt 3 Vorderseite

- ı [ū]ryānām ablıkāksate¹ gunaratām yah sraddhayā daršanam svākhyātañ ca sadā srnoti madhuram
- dharman² muner bhāsstamm³ mātsaryātaranan⁴ tīhāya satatam dānam dadātı svayam triny<sup>5</sup> etāni vadanti
- 3 lokagurarah śrāddhasya lingāni hi 1 rūpādyesv iha satkatesu bahudhā drstam vathā laksanam śr
- 4 ngān8 gor nalanasya dhūmansarāh padmāni sūryodaye satyair indri yanıqrahair bahuvi
- s dhair dravyādhisargais tathā prājūānam iha sūcayanti manaso lingāni bahyair nayaih 2 || ||
- e ya dukhame narakopapattisu yanah prapnoti daham mahat tiryagyoni gatah 10 parasparavadhavyā pāda
- r [du]hkhaksatāh ksuttarsavyasano[pa] → ∪ ∪ ∪ vah pretā [bhramant]i ksitau māt[s]aryas[y]a du[rātmanah]

### Ruckseite

- 1 [pra]tibhayam lobhasya c aitat phala[m] (1) -- r ye samudāga[tah kula]balāśri(v)i[starar11 l]o - (sa)
- 2 mrdhyā1 arayā jagaty abhimatā martyesu ye dehinah dānād etad ara pyate bahuvidhāc chrevortihi
- 3 bhih sajjanas sarva 13 hetum avak sate 14 subhaphalam sasyāni bijamn 15 yathā 2 || jalanı sitanı ar
- i he svapākinām sucir janas tani vivarjayed-yathā tath aiva kinašagatam mahamdhanam 16 [bha]
- s valy akriyāya paropajinam 17 1 yathā tu tirthe suci nirmale jalam sukho pasevijam jagatas trsā
- 6 paham tatha18 dhanam tyāgaratām mahatmanām19 anāirtam toyam iv opabhuyyate 2 || ||
- 7 vrnesu20 yadvat = kryate21 sukhārthibhir vilepanācchādanašodhanakriyā ka tham na turā ma[ma]
- 1 Lies kämkşate 2 Lies dharmam Lies bhazitam 4 Lies -āva 5 Lies tring • Die andere Handschrift (s S 604) liest lingany am!! Lies mit der anderen Handschrift samskriesu \* Lies årngan Lies yad. duhkham 10 Lies tiryag 11 Lies kulabalasritislarair 12 Lies samrddhyâ 12 Lies sajjanarh sarvam 14 Lies areksate 13 Lies bijam 14 Lies mahā dianam 17 I res paropajii indm 16 Lacs tatha 19 Lies mahatmanam 20 Lies vravesu 21 Lies krigate

### Blatt 4 Vorderseite

- 1 t[e]danā bhared iti śrayante vividham pratikriyām 1 vranopamaś ced yadı dehasambhavo bhaved afn](āe)[ch](ā)
- 2 danapānabhojanam¹ sa tannımıtlam nonu duhkham āpnuyād viccārya² deyam bhavasaukhyakāmksinā 2
- Il nırrahyate yad-bhasanāt:—pradiptot³ tat lasya kāryam kurute na daqdham kālāgnin asiam nagati pradi
- dagdham kālāgnin anam jagati pradi 4 pie dadāti yo yat tad upāšnute sah l ataš ca jūnanti rišālasatvās tyaktun?
- t myag vısāyams4 ca bholtum klifba]s tu loke ksayadosadarsi n aws opabhunkte5 na bhayād dadāts 2 kale
- e ca patre ca umoktum artiham sauryāc ca mānac ca tath ana yoddhum janāti satradhika eva n anyah satvam
- ı dadāty eva ca yuddhyate ca 3 dadat priyatvam jagatı prayātı prapnoti Lirtim paramāne yasas (ca dā)

### Ruckseite

- 1 t āstikas o ety aragamya sadbhih sammanyate c āpy anigamyate? ca 4 visiāsyatām eti la[th] (ai)[ia]
- 2 loke na dosam āpno[t]y api dārunebhyah krtāni punyani may eti tusto na trāsam abhyeti
- s ca mrtyukāle 5 [] sphadskamansrucalarskc-aprasannasampūrnnarsmala
- 4 yalasalılāh\* nadya\* İıla susyante pretānām patukāmanam 1 nunam na 5 dattapurva saklanyalıdaksın 10 apr tash krpanash yesām samabhıgatānam
- e purnnanı sarāmsı susyante 2 panıyasya trsarttā yattra na srnvantı nama mättra[m a]
- 7 pı tarsasahasraır bahubhih Irechrataram atah param kim syğt 3 yads anubhavantı (tya)
- 1 Lies bhojanah 2 Lies 1:cur ja 2 Lies prudiplat 4 Lies 1:pa yumi 5 Lies opabhunkt 5 Die andere Handschrift (siehe S 604) liest besser paramam 7 Lies abhigamyat 5 Lies sphafika rucakaiikara ist offenbar verderbt 2 Lies nad jah 24 Lies salikii jali.

### Blatt 5 Vorderseite

- ı sanam parıdahyanlas-trsägninä pretäh [sva]pnäntaresi-api na tat-puna kadātur bhavatı duhkha[m]
- 2 4 tasmād sudāravarnam manojāagandham [8]uci [p]randarasam jinavina yatantradrstam deyam sa
- s nghāya rasapānam 5 || sis tadartham-abhisambodhayāmi yad-ayam ma hātmā nāst.
- dattayastahutasucarıtaduścarıtamılıyasadgrāhaśalyam¹ = nipūtya samyag darsanaba
  - 1 yasta fehleri aft fir 14ta

- s lam utpādya hetuphalādhimoksanyarasāyātmakam śraddhākaram abhipra sārya mātsaryarajakhila
- 6 malalāluvyapamlam²-apanīya pretyabhāre lathamlathārimatihrllelham apāsya sanghasātta-
- r nikām³ gunagunām⁴ ālambanīkrtya nū[nam] evam cı[nta]yı[tu]m pra vrito ganta[v]yam paraloko ām

### Ruckseite

- ı vrpratāso grhītavyam<sup>s</sup> pathyayanam<sup>s</sup> pāralau[k]ikam i[t]y e[ia]m a[n]u-vrcintya [K]u[cis]tarah Kuc[ima](hā)
- 2 rājā sārdham Stayamprabhayā devyāh¹ sārdham tribhūvanavāsibhih¹ prānibhir yo sau bhagaracchrāvalasa
- 2 ngho näsravendrıyabalabodhyangamürgängadhyänavımol.sasamädhısamä pattırasüyana
- yabhūto³ laranajalavanad¹⁰ aprameyaratnagunaganasamudra ity aparimitanunaganani
- 5 dhinicayanidhānabhūtas tam anantagunam bhagai acchrāvalasangham anena triounasa
- 6 mpannen aharena siahastam samtarpayitum (v)yaiasitas tad asmād vi pulaphala/ni/rvaritalāt pra
- 7 tarānaradyād dānād yat punyam punyābhisya[nda]m<sup>11</sup> yac ca kusalam [ku]salābhisyandam<sup>1\*</sup> tad bhavatv etesām
- Les rayahkhila ? Les santankan ? Les gunaganan Richtig grahitayyam "Les palhyafanam ? "Les detya "Les tribhutana" "Lus rasayanabhayanabhuto oder rasayanavsayabhuto 10 Beide na sind unter
- der Zeile eingefügt, lies laranajalarad 11 Richtig syando 12 Richtig syandas

# Blatt 6 Vorderseite

- 1 danapatınam diste i.a. dharme äyuri.arnaba[labh]ogaisvaryapa[ksapa] riväravivrddhaye samparäy(e)
- 2 ca sugatigamanāy āvasāne ca niriānaprāptaye itaš ca deyadharmaparity(ā)yāt² Mautreyā 3 dinām bodhisatirānām kniprabhijāatāyai² bhavatu tathā Brahma Šakkrā
- dınam bodhısatvanam ksıprabhıynatayar bharatu tatnu Brahma Sakkra dınam devagananam pü
- Jäyai bhavatu ye c ābhyatıtah kālagatā dāyakā dānapatayah tesam upa-
- 5 Pattırı isesatāya i 3 bharatu || tath eha rājye rajyadevatā yā nagarasanghārā-[ma]-
- 6 śālacatuśśūlasāmīciparyanadevatā\* bhil.susamghasya pr

  şthā[nuba]ddhā yā devatā yā\*
- läsäm devatanam päyäyai bhavaty api ea pañcaga[t]:[pary]a[pan]nänäm [sat]vänäñ caturā[h]ä
- ¹ Lies parityāgān ² Lies kṣiprābhijāatuyai ² Lies upapatitirisēsatāyai ¹ Richtig -sālā aber auch in Kr XI stets sāla ² Dies yā ist zu streichen lies devitas

#### Ruckseite

- 1 raparijāāyai bhavatu || yat=kimci\* diyale ta[t=sa]riefbhya](h sa)[main di]vatā[m i]ti || iti tada(r)[tha]
- 2 m abhısambodhayamı yad ayam mahutmö pavanabalarıhatajalabhu[jam] gajıhvagajalarna
- 3 camcalalarebhyo bhogebhyah sāram iditsum<sup>7</sup> Kucisvaram Kucimahārājā nam Toltilam<sup>2</sup> sārdham Svayam
- prabhayā devyā pañeagatıcarakāvaruddhais\* ca satrair yo sau bhagava cehravakasa[ngha]<sup>10</sup>
- 5 silādigunasampannam anena varnagandharasopetena ākālikena madhura prada
- e nen opanımandrayate<sup>11</sup> tad asmāt<sup>12</sup> madhurapradānād yat punyam pu nyābhīsyanda[m]<sup>13</sup> yac ca kusalam<sup>14</sup>
- r k[u]salabht[sya]ndam<sup>15</sup> tad bhavatv etesām danapatinām ayurvarnaba [labha]gasvargaišvaryasamırttafy]e<sup>18</sup>
- 4 Lies kumerd 7 Lies oditsuh 8 Siche über diese Stelle die Bemerkungen 5 006 \* Lies odrika 2 Lies sanglas ikan 11 Lies opanimantrayate 12 Lies amda 12 Richtig syando 14 Das lam ist über der Zeile eingefügt
- 12 kuśa ist in klemerer Schrift über der Zeile eingefügt, richtig syandas
  -samtradhave

# Blatt 7 Vorderseite

- 1 staś-ca deyadharmaparityāgāc Chakra Brahmadinām devagananām puja yas bhavatu — abhyatital(ā)
- 2 lagatanām ca dānapatīnam upapatīvrisefsa]tayai bhavatu samasatah pañ cagatīparyapa
- s nnā[nam] ca satvānām tisrnam trsnānām vyavacchedayas¹ bhavatu || dat lam bahv aps n asva tad+bahupha
- lam [sa]tpatrahınam dhanam lorpiam balpazakandakäkulatale\* koettre khile bizavat raga
- 5 die[sa]tamomalavyapagate pätre gunānkrte³ danam svalpam apı prayāti bahutām nyagrodha
- [b]ıya(m) yaihā î vyākhya[ia]m kanakacaiendravapusā budāhena buddhāt manu punyena svakriei dāna
- v vs[dhɪn]ā śrɪvɪstaram\* prāpyate etat=pārvakrtam tvayu šubhamate [ya]d= bhujyase\* sāmpratam tad=bhuyo

### Ruckseite

- 1 [ps] kuruşva karma kuśalam bhuyah-phalam praptoyase? 2 || lebhe gūmal.hilām-Aśokanrpatih pa[nsu]
- 2 pradanān \* nanu avargām [st]rs ca jagama husyapamuner sācamadā nam \* prats danam hy salpam \* apr pra
- \*I ne vygregecheds ja \*Leos balbajakar fald \*Lues gundlankste \*Lues erakstena \*Lues efricastarah \*Lues bhiyyar ti Lues prilpayase die Schreibung staya für paja begegnet öfter \*Lues prilpayase die

- 601
- s sādānišade<sup>s</sup> tistīryate cetasi slaksne tāsasi sodakc nipatitas tailasya bindur yathā 1 ||
- bahusrutāh silavantah prazňādhyā dhyāyinas ca ye samgham āyānti te sarie samudram i-
- 5 [ta] \*fat]ndhatā\*\* 10 1 himavān ausadhīnāmm\*\* 11 āsrayam ūrītī\*\* ca sarva sasyānam\*\* 2 sādhūnām sartesām ta-
- e th āsrayam samghah iti viddhih<sup>14</sup> 2 tritayam na bhavati samgha<sup>15</sup> trita yasmarane ca tat phalam a
- r tocat dirghasya dirghadarsi lo vädah samghasamsmarane 3 tasmät sarta gunaugham samaham
- <sup>10</sup> Lies prasadarisade <sup>10</sup> Lies sandhavah? Zu erwarten ware sindhavah <sup>11</sup> Lies himacantan osadhnan <sup>12</sup> Lies uri in <sup>13</sup> Lies sasyanda <sup>14</sup> Lies sangha it tidah <sup>11</sup> Lies sangha

### Blatt 8 Vorderseite

- ı sarvajüavacanajalamegham satkatyı ārca[ya] bhaktyā yathā o [la]m [so]-mya samfqh]o hı 4 —
- 2 sādhunām vargabandho munīnām sainyam śūrū[n]ām māravidrāvanānām brinindam 2 saidlinām arasis
- brmndam² 190(g)ınām sayya nānām samūhah sārfih]o vistirno moksamārggodāhvagānām³ 5 || karanī-
- yānı punyānı duhihā hy akr tapunyatā krtapunyāh sukham yāntı loke hy asmın paratra ca 1 ıka loke
- pretya [ca s]u s khahetu[bhū]tām punyām pratīpats pratīpanno mahādānapatīr evan-
- namn[ā]<sup>6</sup> sārdham [bh]āryayā kalyānā
  <sup>6</sup> sayapavıtrı[k]r[ta]sam [t]ınā<sup>9</sup> samrdham<sup>8</sup> sarvaır eva sanyhasy
  opasthānakar[man]ı samprayuklāh<sup>9</sup>
- 7 yo sai bhagaracchrāfva]kasamghah silasa[m]āfdh]iprajñā[v]i[muk]ti jñānāfdaršana[sampannah 10

#### Ruckseite

- 1 anāsravendriya[balab]odhyāngamā(r)[gū]n[gudh]yānavi(m)o[k](sasa)[m] ādhisa[m]ā[pa]ltifh]rasāyana[bh](ā)
- 2 janabhilio 12 lara[na]ja[la]vad 12 aprameyagu[na]ratnasamrddha evam a-[par]imi[la]qfu|naqanan
- 3 dhinidhā[na]bhulo bhagavacchrāvakasamgha13 anena śu[c]irucikalmikānā [va]dyena14 āhāra
- t vidhusésena bhiksusamgham samtarpayatah<sup>12</sup> evam samparitrptā bhavantu dānapa-
- 1 Lees saikrty 1 Lees brindam 1 Lees marggäddhvagānām 1 ni ist uber der Zeile eingefügt 1 Lies pratipadam 1 Lies evannamā, besser noch erannamā 7 Die Konstruktion ist offenbar fehlerhaft 1 Lees särdham 1 Lies samprayuktaih 10 Lies jihānadaršana 11 Lees -bodhjanga , samā
- patitinadyana <sup>12</sup> Lies laranajala <sup>13</sup> Richtiger ware etwa bhulas tam bhagavacchrirokasamgham <sup>14</sup> Lies navadyena <sup>15</sup> Die Satzkonstruktion verlangt <sup>2</sup>Um mindesten samlarpayati

chucinicim

- s tayo naiskramyapra gapašamahsambodhirasaih 18 abhyatitakalagatā nām dāyakada
- 6 napatinām<sup>17</sup> pujāyam<sup>18</sup> bharatu tath ānena bhojanapradānena ye kecid iha (grā)manigama
- 1 nagarasamghārāma[sa]mnırāsına [d]evā[su]ragaru[da]ga[n](dh]ar[ra
  k]ın[n]aramaho[ra]ga[h]
  1 Lucs pasamasambodhi 2 Lucs danapatınam 2 Luc puya yat

### Blatt 9 Vorderseite

- 1 sa[rtaca]turyons[sattānām nā]na[bh](ŭ)[t]anām caturāharaparījāāy[as] bhavatu yac=ca ks
- 2 ñeid dryate sariesām safma]m dryatām ris || tat-tasya dhanam vacyam dattam yad-yena rgavani¹ mudi
- s tefna] sesam upākkrošakaram² mrtasya yai parthwair hryate³ 1 ke murkhatarās tebhyo ye drstvā dhana
- va(tām) vrpannānam grhavibhavam atyasamsthām\* na samtvarante pra dananavidhau\* 2 yady api
- s bhayanı na syur vibhavanām nrpajalagnıcorebhyāh deyam tath dpi danam sarvam hy utsryya ga
- e [nta]vyam 3 yo va[s]yam tyakta[vya]m [na] tya[ja]ti [dha]nam mamsatad iti mātva¹ tya[jat]i sa ta[d a]py a[va]ŝyam na
- 1 [ty]aga[pha]lans c apnots 4 ta[sm]a[d] etad a[s]eksya svayam pradatum budho rhats dhanans tulye

#### Rucksette

- 1 h[i] parityag[e] nyayena varam pari[tyaga](h) 5 || snättrapradäna[sya] na messti saktir vaktum visälam
- 2 nikhilam phalam [te] buddhah sfi Jayam [va]ksyati te bhafi Jisyan Mai trejavunsah [pha]lam aprameyan ity avi
- s malagatrapratilabhasamvarlanıyam pratipadam samādaya vartino mahā dānapate — snā
- [trasva]mina[h]\* särdham sarvair eva yathabhyagatair dätrbhor\* yo>sau bhagaiacchravakasamigho>\* [j]na
- o hajat acctravususumigno» [3]mu o [nämbu]nä praksalifia]kayaranmanahsamudācaro ragadiesamokupravā bilasantati
- [s tam a]nantagunam bhaga[rac]chrāvakasamngham¹¹ [ya]thopakalpn tena pañcānuśansabhrtasnatra
- 7 pra[da]nen12 opanimantrayase12 lad sa[s]māc=chu[caructrapravarā[nava] dva[sn lutrapradānād145 nat+ mun[u]a
- dyafen futra pradānād 11-2 jats pun(y)a 1 Lices bharatis 2 Lices upalkroda 2 Lices 1 riyate Lices - samstham 1 Lices trayate 2 Das A scheint
- \* Lies praddinavidhau

  \* Lies corebhyth \* Lies vated \* Das h scheint
  spliter engefügt zu so n

  Lies dafröhr n Lies sangho n

  \* Lies parludannen

  \* To Lies parludannen

  \* To Lies parludannen

  \* To Lies parludannen

  \* To Lies parludannen

  \* To Lies parludannen

  \* To Lies parludannen

  \* To Lies parludannen

  \* To Lies parludannen

  \* To Lies sanghom

  \* To Li

### Blatt 10 Vorderseite

- 1 m+upacılam tad+bhayatı+asya mahādānapatch sa[pa]rifsa]tkasy+ūyuria [rnaba]labhogaifs]yaryapaksaifi]
- vriddayestassea snätrapradänäds Brahmendrädinäm devänäm päjäbhinir vritaye bhavatu ye csäbhya-
- 3 titā! kulagatā dātāras etesām anena anātra pradānena cyutyu papattīrī išesa tāyai? bhavatu
- sanāsatah pañcagatī paryāpannānām satvānām asmāt snātra pradānās² trayānām¹ [mal]
- 5 [n]ā[m] pravahanāyai\* bhavatu || samammaharantu bhadanta\* ghatam grāhayāmi glanānām? pratha
- 6 mala ghalam grühayüms tatananlaram\* glana upasthüyakünüm\* tafda] nantaram ve vrddhü¹o safsti]-
- 7 varakānām ghatam grāhayāmi 12 ekonasasti-astafpa jā [c]āša(t) [sa]p[ta pañcāša]t satrancāša[t]

# Ruekseite

- 1 Pañcapa[ñeñ]fat-eatu[s]pañeñfat tr[s]pañeñfat dvñ[pañeñ]sat-[ekapañeñ fa]t-pañeñfafd[vars[ñn](ûm)
- 2 ghatam grāhayāmi ekonapañeāšat-a stacatvārimšat-saptaca[t]vārimšat-sat catvārimsat !\*
- ร (วาร)กิเตอสหน้ารากร่อน-ceatuccatvarsmsat-tricatvarsmsad-dvacatvarsmsat-ekacat งสารกรรม catvarsmsadvarsa
- 4 nām ghatam grāhayāmi ekonacatvārimšat astatrimšat saptatrimšat sattrim šat-pañ(e)al(r)im-
- s éac catulrimisat tretriméad-d'ediriméat ekatriméat triméadrar sunām ghatam grāhayami ekonatrimi-astaiim
- 6 sat sapiavimsat sadvimsat pañcavimsac catuvimsat trevimsad diāvimsat ekavimsad vimsadvarsānā(m) gha
- 7 tam grāhayāmı ekonavımsat-astadasa saptadasa rodadasa pañcadasa catur ddasa trayo
- ¹ Lies e Abhyatital ¹ Lies upapatitu i degatāyai ¹ na 1 t unter der Zeilo eingefugt hes pradanāt ⁴ Lies trayānām ˚ Lies prauhanājai ˚ Lies amanunharantu bi dadanāh ʾ Lies glānānam ʾ Lies stadanantaram ʾ Lies glānānam ʾ Lies tradāhāh ʾ Lies glānānam ʾ Lies cradāhāh ʾ Lies vrādāhāh ʾ Dio zahlteichen Schreibfehler und Verstoße Segen die Regelin der Grammatiker in der folgenden Aufzählung der Monelie nach threm Alter habe ich nieht verbesser ' ¹ Yulleicht steht rimstapa da

### Blatt 11 Vorderseite

- 1 (daśa)-drādaśa ekadasa-daśarar-ānam ghatam grahnyāmi navahvarsānām astavarsānām safp]ta
- 2 (va)rsānam sadvarsānā[m] paūcavarsānām caturvarsanam tretarsānam dvuarsanām ekatarsānam
- 3 a[ra]rsikānām ghatam grāhayāmi śramanerakanam¹ ghatam grāha yāmi — samprajana°
  - <sup>1</sup> Lies śramanerakanam \* Lies samprajana

- . [bhada]nta3 snāyata || pradānād4-dh: manu-yānām jayate bhogavistarah
- bhogebhyo zāyate darpo 5 darpād dharmavyatılramah 1 vyahlramya ca saddharmam=avidyāndhah
- prthagjanah apāyān-tyantı\* yatr-eme vā 6 stavyah\* sarvabālısāh 2 tasmāc chilasahayasya kāryo dānasya samgrahah
- tayor drayoš ca nırıāne lariatya<sup>†</sup> parınamanā [3] šilena sugatım yātı dānaıs tatr ānugrhyale mo, sāya pranulamena duh[kh](ā)

### Ruckserte

- ı ntam a(dhr)gacchatı 4 || a rat h sa[nga]gana(m) ııla[lp]ya mıtrāya mānah\* lhalu sarvalok(e) [sa](msā)
- rado[şa]m vijugupsamāna maksābhilāsir³ na bhavābhilasi 1 panaprada nam trīgunopayuktam nir[ā]
- s [misam] madyagunair=apetam sanghāya yo danapatir=dadāti kalena sat
- krtya ca kalpıkañ ca 2 pha

  [la]m vəsətam muunnā yatholiam yatheslato janmasu tasya bhunkte dhar
  mārthasambodhvasam ca [pi
- 5 [tv]a10 tranaksayac chantim uparti pascat11 3 ||10

604

\* Lies bhadanta oder bhadantal \* Lies adanād \* Lies yanti. \* Lie\* vāstavyāh \* Lies kartavyā \* Lies mitrayamānāh \* Lies bhilāşi. \* Lies pātod \* Lies pašeāt \* Die von spaterer Hand hinzugefügten Zeilen sind etwa zu lie n

ari bhya santatebhya maha santatebhya ukusamebh<sub>i</sub>a tikusumebhya mukhajambhane

bhya namo prayasalasya dhu(?)ttu mamndala(?)da svaha tesa

Die kleine Handschrift umfaßt vier verschiedene Farmulare Bl 3 V 1-6 R 1 enthalt die Farmeln fur die Ankundigung einer Schenkung von Speise Als Einleitung dienen 18 Strophen in denen die Freigebiekeit ge priesen wird. Sie sind wie die Numerierung zeigt in Gruppen zerlegt Zuerst kommen 4 Gruppen von je 2 dann 2 Gruppen von je 5 Strophen Die beiden ersten Gruppen sind im Sardülavikridita die beiden folgenden ım Vamsastlıa Metrum die funfte Gruppe besteht aus Upajatı die sechste aus Ārvā Strophen Worauf diese Gruppeneinteilung beruht weiß ich nicht zu sagen. Das Metrum kann nicht das Entscheidende sein da sogar aufemanderfolgende Strophen des gleichen Metrums verschiedenen Gruppen zugewiesen werden anderseits in dem zweiten Formular auch Strophen verschiedenen Metrums zu einer Gruppe vereinigt sind Jedenfalls ist diese Gruppenteilung ganz fest. In zwei Handschriften aus Qyzil die Buddhastotras und andere lyrische auch epische Poesie enthalten finden sieli auch Sammlungen von Versen über die Freigebigkeit. Auch hier sind die Strophen in Gruppen geteilt. In der einen Handschrift') kehren die Strophen 3 V 1-5 in der anderen2) die Strophen 4 V 3-R 3 als ge

<sup>1)</sup> Vorläufige Katalognummer "82

<sup>\*)</sup> Verliuf go Katalognummer 828

schlossene Gruppe wieder Die eigenthehe Ankündigung der Schenkung ist in Prosa abgefaßt und im Anschluß daran werden, wiederum in Prosa, Wunsche für die Wirksamkeit der Gabe zugunsten einer Reihe von mensch hehen und göttlichen Wesen ausgesprochen

Unmittelbar daranf (6 R 1—7 V 3) folgt das Formular fur die Ankundigung eines madhurapradāna samt den übliehen Segenswunschen, in den Ausdrucken dem ersten Formular sehr ahnlich, aber kurzer gefaßt Da eine Einleitung fehlt, ist dieser Text wohl als Substitut für die Prosa des ersten Formulars gedacht für den Fall, daß die Gabe in madhura bestand Madhura muß hier naturlich irgendwelche sußen Stoffe bezeichnen<sup>1</sup>), die, wie es scheint, in den Klöstern Turkestans besonders zur Herstellung von Getrinken benutzt wurden. In einem anderen Formular") werden Melasse, Honig, Zuckerrohr, Weintrauben, Kristalkzucker, die drei scharfen Stoffe Ingwer, sehwarzer innd langer Pfeffer, und Tamarinden als Ingredienzien von Getrinken, die dem Orden gespendet werden, erwahnt (gudarasa madhum is fulfum) mrdiikam šafrfkarafm vå trkatukarasam ämmblafm kulpikam no dadati)

Es folgen drei Gruppen von Strophen (7 V 3—8 V 3) bestehend aus zwei Sardülavikndita Strophen einer einzelnen Strophe in demselben Metrum und funf Strophen, von denen die erste ein Sloka die nachsten drei Äryäs sind und die letzte im Vaisvadevi Metrum ist. Die ersten beiden Gruppen dienen wiederum dem Preis der Freigebigkeit, die letzte feiert den Orden. Ich möchte annehmen daß diese Strophen als Abschluß sowoll des ersten als auch des zweiten fakultativen Formulars aufzufassen sind.

Der folgende Sloka der die Erwerbung von rebgibsem Verdienst empfichlt, bildet offenbar die Einleitung des dritten Formulars das wie derum die Ankundigung einer Speisespende in der gewöhnlichen Weise enthalt (8 V 3—9 V 2) Die nachsten funf Äryas die der Verherrlichung des Gebens gewidmet sind (9 V 2—R 1) durften als Schluß dieses Formulars gedacht sein

Åuf Bl 9 R 1 beginnt dann das vierte Formular für die Ankundigung einer Schenkung von Badewasser eingeleitet durch eine Indravajra Strophe, in der die innendliche Verdienstlichkeit gerade einer soleben Gabe hervorgehoben wird Die in Prosa abgefaßte Ankundigung halt eich in dem ublichen Rahmen Dann aber folgen noch Formelin für die Über gabe der einzelnen Wasserkruge 'Die Ekrwurdigen sollen bedenken<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Auch in Nr VI ist danach tad asman madhurapradanat zu erganzen

<sup>2)</sup> Vorlaufige Katalognummer 304

amammaharantu bhadanta ist wohl zu samanvaharantu bhadantah zu ver bessern, vgl die einleitende Formel bei feierlichen Erklarungen samanväharatu äynemän z B nr I v I R 3 Allenfalls könnte bhadanta in der Anrede auch für den Plural gebraucht sein auch in Bl 11 V 4 steht es anstatt des zu erwartenden Plurals

000

Ich lasse den Krug entgegennehmen. Fur die Kranken lasse ich den Krug zuerst entgegennehmen, darauf fur die Krankenwarter, darauf fur die Alten. Fur die 60 jahrigen lasse ich den Krug entgegennehmen, fur die 59 jahrigen, fur die 58 jahrigen, und so geht es weiter bis zu den 'Einjahrigen', den 'Nichtjahrigen' — wohei die Jahre sich offenbar auf die Zugehörigkeit zum Orden beziehen —, und schheßlich den 'Novizen'. Mit der Aufforderung: 'Ehrwurduge, hadet mit Bedacht')' schließt dieser Absehnitt, und es folgen noch vier Ślokas und drei Upajāti-Strophen, in denen die Gabe und insbesondere die Gabe von Getrank geruhmt wird.

Das Schriftehen ist fur die Keuntnia des huddhistischen Rituals von Wert und wegen der vielen Verse, die es enthalt, auch fur die Geschichte der snateren buddhistischen Dichtung nicht ohne Interesse; ich mochte hier aher nur auf zwei historisch wichtige Stellen naher eingehen. In dem ersten Formular (Bl 5 R 1ff.) wird angekundigt, daß sich der Herr von Kuci, der Großkönig von Kuci (Kuciśtara, Kucimahārājan) samt der Königin (devi) Svayamprabhā entschlossen hahe, mit aigener Hand den Orden der Hörer des Erhahenen mit Speise zu erfreuen. Der Nama des Könics findet sich in dem zweiten Formular (Bl. 6 R 3). Die Satzkonstruktion ist hier in Unordnung Ein Sinn ergiht sich nur, wenn man für die Akkusative in Z 3 die Nominative einsetzt, so daß die Übersetzung lautet: 'Daher tue ich kund und zu wissen, daß in dem Wunseh aus den Glucksoutern, die unsteter sind als das von des Windes Gawalt gepeitschte Wasser, als die Zunge der Schlange und das Ohr des Elefanten, das Beste zu ziehen, dieser Edla, der Herr von Kucı, der Großkönig von Kucı (Kucistvara, Kucımahārāran) Tottika samt der Königin (devī) Svayamprabhā und den Wesen, die festgehalten sind in dem Wandel in den funf Daseinsreiehen. den Orden der Hörer des Erhabenen, der durch Morahtat und andere Vorzuge ausgezeichnet ist2), zu dieser mit Farbe. Duft und Geschmack versehenen, zu außergewöhnlicher Zeit gereichten Gahe von Sußigkeiten einladt.

Wir lernen hier also einen bisher unbekannten König von Kuci kennen, dessen Name recht urundisch klingt<sup>3</sup>), wahrend seine Gemahlin einen rein sanskritischen Namen fuhrt. In den chinesischen Quellen habe ich ihn

<sup>1)</sup> samprajana kann kaum für etwas anderes stehen als samprajana

<sup>9)</sup> Wie die Parallel-tellen in Nr. X 5 R 2ff. 9 R 4ff. Nr. XI ČV 4ff. D R 3ff cargen, ist yosau bhagarucchrücuksanghus tam diklädegunaampenaam zu lesen, die nahere Charakterisierung des Ordens ist hier weggefallen. Die etwas unubersichtliche Satzkonstruktion hat meht nur hier, sondern auch in Nr. X 8 V 7ff. Nr. XI A R 6ff. Nr. XII V 2 zur Verwirrung des Textes geführt. Jetzt hält sich leicht erkennen, daß auch in Nr. III die im Nominativ stehenden Bewörter pracaramentangan inangangmanaampen bes amsraar abhgerate (V 2—4) in Wahrheit auf des Samglia gehen und im Akkusativ stehen sollten. Thenso in Nr. IV R 2-3, daher hier noch abhyaration steht.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das PW, verzeichnet allerdings ein tuutika Perlinusehel, Perk' aus dem Häjangrhaota und Tottägana, Tottäganiga, Touta, Tautatgana als Namen einer veileselen Schulle, aber der Zusammenhang mit diesen Wörtern ist ganz unwahr-

meht gefunden Wenn meine Schatzung des Alters der Handschrift richtig ist, wird man ihn in der Zeit vor dem Anfang des 7 Jahrhunderts suchen เทยรรยน

Die zweite kleine Handschrift (Nr M) besteht aus 6 Blittern, die ungefahr 22 3 cm lang und 7,5 cm hoch sind. Die Maßo sind also fast die gleichen wie die der Handschrift Nr X Eine ganz genaue Messung ist meht möglich, da der Rand der Blatter etwas abgestoßen ist. Daß die Handschrift aber ursprunglich nicht nut Nr X vereinigt war, zeigt die verschiedene Form des Schnurloches. Die Blattzahlen sind bis auf eine durch Beschadigung des linken Blattrandes völlig verloren. Auf Bl. D ist aber deutlich der Rest einer Ziffer sichtbar, die nur eine 4 oder eine 5 gewesen sein kann Daruber findet sieh der Rest einer anderen Ziffer, der wahrscheinlich die rechte Halfte einer 10 ist. Bl. D wurde danach also Bl 14 oder 15 gewesen sein, 10 oder 11 Blatter mussen im Anfang fehlen Das stimmt zu der Tatsaclie, daß Bl A mitten im Text beginnt

An der Handschrift haben der Reihe nach vier verschiedene Schreiber geschrieben Dio Vorderseite von Bl A, die stark gebraunt und an den Randern abgerieben ist, stamint von dem altesten Schreiber Die Schrift mit ihren aufrecht stehenden Zeichen weist noch ganz den archaischen turkestanischen Typus auf Das ma zeigt noch altere Formen als in dem Blatt Nr 1, die Querlinie wird noch nach unten gezogen, und die Grund lime lint bisweilen nech fast die Form eines spitzen Winkels ein Zeichen, daß sie noch durch einen Doppelzug der Teder zuerst von rechts nach links und dann von links nach rechts zustande kam. Dis ya zeigt noch die Aufstriche, von denen der mittlere bisweilen nach rechts geneigt ist, die Schleife des linken Aufstriches fehlt noch

Ein wenig spater ist die Schrift der Ruckseite von Bl. A und des Bl. B. Sie zeigt zwar immer noch durchaus den altertumlichen Charakter aber die Querlime des ma verlauft luer horizontal und berührt die rechte Vertikale, und die Grundlinie ist eine einfache Horizontale Bisweilen findet sich über auch noch ein alteres ma. z B in casmim BR4 Das ya ist noch das alte dreiteilige Zeichen aber der Imke Aufstrich ist verschleift

Derselben Zeit gehört der dritte Schreiber an von dem Bl C-F V 5 stammt Auch hier begegnet gelegentlich noch einmal die altere Form des ma, z B ın Lāma DR2 Das ya zeigt zwar ebenfalls eine Schleife am linl en Aufstrich unterscheidet sich aber von dem ya des zweiten Schreibers dadurch, daß die Grundlinie nicht gerade, sondern in der Mitte nach oben gezogen ist

Aus viel spaterer Zeit stammt der Schluß der Handschrift FV 6-R 9 Das ma hat im allgemeinen die spatere Form mit dem bis zur Vertikale

scheinlich. Ich möchte übrigens noch darauf hinweisen daß wenn auch Tottilam vollkommen deutlich dasteht bei der haufigen Verwechslung von ta und na in dieser Schrift de wahre Namensform auch Tontika usw sein konnte

608

durchgezogenen oberen Querstrich und dem abgesonderten unteren Quer strich, doch ist die mittlere Querlime öfter nur halb durchgezogen wie in der Schrift von Nr X, und in malä  $\Gamma$ R 3 berührt auch die obere Quer linie die Verthale nicht ganz Auch das ya ist für gewöhnlich das spatere Zeichen, doch kommen auch altere Formen mit mehr oder weniger geraden Aufstrichen vor, siehe äropayen  $\Gamma$ V 9, yo R 2, besonders ya R 5, yaś R 5. Dieser Schluß durfte daber in derselben Zeit geschrieben sein wie die Handschrift Nr X

Der Text, in dem besonders der Nachtrag von Schreibfeblern wimmelt, lautet

## Blatt A Vorderseite

ma naral[e]su ga[n]dh y [l]su[m] pr(e)[l](e)-

khais tath[a]gato rhām¹ samyaksambuddhaih sarvianārttham pratisiddham sarvvadharmavabodhabalaneriv[ā]²

[1] [p] tasya nırodhanervvānasya³ prapish sparsah pratilabhāyam⁴

bhavatu svandāmi sirasā pa

sarviasne[he]na yusmām<sup>5</sup> sambodhay[ā]my•aham durllabham h manusyatvam buddhotpādam sudu[rlla]

o (bham)° prapya manusyatvam sasanañ ca mahamuneh sāsane bhi ratis² tasmad vyayadhyam³ svahitais sadā [1]°

[le]=ps ca saddharma asaddharma\*o pravarddhate vsnasyante hi samn mitrah<sup>11</sup> murgāmārganidaršakah<sup>1\*</sup> 4 ksi(ya)

r (ty a)yur ahordtram yautanañ e opazeryate arogya[m] tyadhayo <sup>13</sup> ghnan ti sampattiñ ca vipattayah 5 utpa

pāp[e] vā saddharmasya avsjūaya muner vvākyam=adhar me¹¹ dharmasam[j][ā]s[tah 6] || ⊗ ||

### Ruckseite

ı (sı)ddham ∋ da[nam] yena sva[rgo] vapt[o]15 ııı[ı]dhasıkhavıbhasanı cay(o) narāmarapüyıt(ah)

prāpis tetur danam diei bhuri ca suhrd anupamam drdham hys anugāmikam dāridryā(gni)m

s m(ā)t[s]aryyārttham<sup>17</sup> prasamayats hi jalavam<sup>18</sup> munindranisevitam tas mad-deyam saktyā danam pha(la)

<sup>1</sup> Gemeint ist wohl tathāgatair arhadbhih \* Richtig nireran nervam ist die im Toch und Luc gebrauchl che Form Richtig nireninasya prāptih und pratilābho oder prāptieparšapratilābhā ja 4 Gewöhnliche Schreibung Richtig buddhotpddah sudurllabhah 7 Lies ratais für nusmän 1 1st unsicher, man erwartet die Ziff r 3 10 Lacs saddharmah vylvamuam f 12 Lies nidaréaláh 12 Lies tyddha po II Lies sammitrah asaddharmah is Lies refeto die Schreibung mit kurzem a ist bei Formen von 14 Lies adharmo 17 Lies målsaryyottham? 18 Lies etwa 10 I ses propter ardp gewöhnlich talam rira tan

- 4 (m a)nupamanı=abhılasata19 sadā parayā mudā 1 tadārtthamm20 abhi-
- 6 [d=a]yam mahādānapati<sup>21</sup> satpuruvasamsarggopabrhitāyātanaprasādasamdohah<sup>22</sup> sufqr]-
- 6 (h))tanāmadheyah Kucımahārā[ja]\*3 sārd[dh]am sarvvai\*1 pañcagatiparyyāpannai\*5 sat[i]aih yozsau [bhaga](ia)-
- "Lies abhilasata " Lies tadartiham " Lies patih " Lies brinhitā jalana " Richtig mel ārājah " Lies sarvraih " Lies pannath

#### Blatt B Vorderseite

- 1 [cchrā]valasangh[a] yaltra t[e] pudgala¹ sūtravīnayābhīdharmagrahanadhāranavīcāna[la]
- [rma]pratipattikušalāh\* śilādigunanidhānabhūtā rāgādosaunāsanatatparā³
- [a]
  s rarsısāsanadhurdhara anantaguna tathāgataśrāvakasangham janga
- mam=11:a pünya

  L[s]ettram\* onena anavadyena annapänena samiarpayati anena danena
  asy aswana
- s (mno da)napales äyurivarnnabalabhogaistaryyaparitarapak ayasovivr ddh sharati ta
- 6 (th anena d)anena B[r]ah[m]endr[a]ourend[r]aguhyagendradınam¹0 de vadanam¹¹ c asuragar(u)dagandharva

### Ruckseite

- (kınna)[rama]h[o]ragayaksarā[k]sasānām [o]jourrddhir bhavatu anena ca a[me]jupradā[ne]
- 2 (na)<sup>14</sup> abhyatılakâlayatānām dana patınām <sup>13</sup> Suvurna pu spaprabhrtınāmm <sup>14</sup> upa pattıvišesa
- 3 [tā]yam<sup>15</sup> bhavatu tath ānena danena Kucıvısayaparıpālakānam devatā nam anu
- 4 (gra)ħāya bhatatu ye c-āsmimis sanghārāme simaparipālaka devatā stupašalasā
- 5 (mı)[cı]paryyanadevatā<sup>11</sup> tasām apı devadānam<sup>15</sup> ojovimunaviirddhir bhavatu paneagati
- 6 (pary)yāpannānāñ ca satrānām caturāhāraparıznāyai bhaiatu ||
- 1 Lies pudgalāh 1 Lies ticarana 1 Lies rāgadosa 4 Lies dami das akṣara vor rarṣi ist kaura als ma zu leisen 1 Lies tami anantagunam 4 Lies pungakṣctīram 7 Lies auramnāmno 1 Lies dānapater 9 Lies tirrādhir 16 Lies-guḥṣyak 11 Lies dervlanam 11 Lies amṣyapradanena 12 Lies patinom 14 Lies prabhrīmam 15 Lies tirše vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē vistē v

609

sambodhayānu ya

610

2 [s-ta]emim² sa utpadyate tadiad yac chramanadvijātisu dhanam vinya syate śraddhayā tat tasmim² paraloka

3 [to]yapatite bimbe samutpadyate 1 || 111 mahādānapati 3 inthunnāmenah 4 sārddham sarviai 5 ye

sārddhan sarvias\* ye (hl/e)cana bhiksusamghasy ālpena vā bahūna va\* anugraham kurvvants taih sarviebhs\* sarddha\* yo yam bha

s gavacchrāvakasamghah silasamādhihprajñāvimuktijñānadarssanasampan nas\* tam tādršam bhaqaia

6 [cchr]ātakasamgham=anena tarnnagandharasopapeten 10 akalikena pana kappradānen opanima

### Ruckseite

1 [nt]rayatı yad asmāt pānakappradanad yat punya<sup>11</sup> punyābhisyandam<sup>12</sup> kuśalam kuśalābhisyandam<sup>13</sup> tad bhava

2 tv asya mahādānapatis<sup>11</sup>-saparisaikasy<sup>15</sup> āyuriārnnabalabhogaisiaryya parivārapakṣavierādhaye<sup>16</sup> catu

1 finnjän ca rasānam prāptisparsanappratitedhāyai<sup>17</sup> naiskrāmyarasasya<sup>18</sup>
pravitekarasasya vyfujpaśamarasa
 1 slva sambodhirasasya tath anena panalappradanena buddhasāsanābhi

pprasannanām devanāgaya
5 [ksā]nām pugayas bharatu [ya]š c eha r[ā]jyadevatā nagaradevata 18 sam

ghāramadevata 10 stūpasamıcısı 8 (ma)parspālakadevatā 20 tāsām aps devatanam pujāyas bhasatu ye ceābhya

titakalamgatadaya[ka]

Lies cchaya

Gewöhnliche Schreibung für tazmin

Lies patir

Für tlihannämena richtig tithamnäma

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies sarvedahan

Lies

16 Lees rasopeten <sup>13</sup> Lees punyam <sup>18</sup> Richtig syandah <sup>13</sup> Richtig syanda <sup>14</sup> Lees pates <sup>15</sup> Richtig saparspatkasys <sup>18</sup> Lees varnum <sup>17</sup> Richtig pratitedhäga <sup>18</sup> Richtig naukramya <sup>18</sup> Lees devatah <sup>18</sup> Lees devatah <sup>18</sup> Lees devatah <sup>18</sup>

### Blatt D Vorderseite

1 (dā)napatayah¹ lesām gatisthānantar[o]papattivišesatāyai² bhavatu sa masato³-nena pāṇaka[ppra]

(dā)nenā pancagatīparyyāpannānān ca satvānām trnnatīņnatīyapacchedā bhavatu || dašabaladha

rašisyebhyaš šilašamajūānasukrtakāryyebhya\* bhavatrsuārahitebhyo? dadāts vah pānaka

<sup>1</sup> Lies abhyatta <sup>2</sup> Lies athanantaro <sup>3</sup> Lies samasato <sup>4</sup> Lies ppradalnena <sup>3</sup> Gemeint ist berj am frankalm synjaceke läya <sup>4</sup> Lies läryye bhyah <sup>3</sup> Die andere Handschrift (\* S 614) hest anstatt der Dative die Genetivo Seytholm, farysholm, rahilladm

- m udüram 1 manıkanalarajatabhandash<sup>8</sup> pıbantı pünänı te manojñänı dısı bhus.
- s sukhasaubhügyam sphītam=apı rasam labhantı sadā° 2 sambodhıpraša marasam ısmuktrasam=utla
- 6 mam ca yat pravaram 10 pānakadānād dātā labhati ca trṣnāk sayam aścsa 11
  3 ||

### Ruckscite

- 1 [ta]da(r)ttham abhisa[m]b[o]dhayāmi [ya]d āya(m)!" h[e]tuphalābh[i]jñah kāyabh[o]gajitt[e]bhyah sāra[ni]\*(ā)
- däiukäma uthannämo<sup>13</sup> mahädänapatih särddham sarıvash Kaucyasr= däyakadänapatibhr+yye c e
- s ha bhil susamghosy) 1 opusthälarmmany 13 rudyultäs etath sartvath sär ddham yo sau bhaqavacchrävalasamgho na
- 4 ltra te pudgalāk pañcopādānaskandhabhāransksiptāh pañcendriyatiksīkr tāh\*e pañcaba
- s labalınah pañcabhayanırmuktāh pañcagatısamatıkkrāntās tam tādršam bhagavacchrācaka
- 6 [sam]gham anena varnnagandharasopapeten<sup>17</sup> āhārappradān<sup>18</sup> ābhini mantrayati anen sāhāra
- <sup>1</sup> [ppra]danen äsy-awa tavan mahadanapalih<sup>19</sup> saparisalkasy<sup>90</sup>-āharopa rama[n]irodhanirivā
- \* Lies bl'andaih wio in der anderen Handschrift \* Die andere Handschrift test avravam labhati cat(a) \* Ebenso dio andere Handschrift, richtig yah pravarah \* 11 Lies aseam 12 Lies ayam 13 Lies namā 14 Lies samphasy, 14 Vgl pali tikkhindriya 15 Lies pradānen 16 Lies patek 15 Richtig sapars saikasus

# Blatt E Vorderseite

- 1 [na]pral[i]v[e]dhayui 1 bhaiatu tath ānfe]n āhārappradānena Maittrey [a]dinām bodhisatvānām Lsipprā
- 2 (bh.)jñāy āstu² Brahma Śalkrādinām deiagananām ojobalavimānavivr ddhaye² bhaiatu vivrddho
- 3 Jobalarımanam bhutva\* sarvve danapatıvargge\* krtsnañ ca satrasamudram raksane yatnaranto
- 4 bhavantu tath-āddhvatītakālamgatadayakadānapatīnam\* gatīsthānantaro papattīvī
- b [ée]satayar¹ bhavatu yadı tu kathañcıd unaśväsıkātê karmmano hınagatı janmasambandha
- § [sya]t tata ppranıtazanmasambandlır astu pranıtat pranıtataram 11 iha rāzyadevatā nagara
- 1 Richtig pratitedhaya 2 Lies bhiji à ja astu 3 er ist unter der Zeile eingefügt 4 Lies verjädhayjobalavinana bhitia 4 Lies danapatiranggam 4 Lies dalhaytig 4 dan garafallaha handradi kahlantik
- Lies virdalniyobalavimana bhutid Lies dadhivatita f der gewöhnliche Ausdruck ist abl yatita Lies sihänäntaro
  Lies anäšväsikatvätf Lies tatah Richtig sambandho-stu Lies darah

7 (de)[vatā]¹¹ samgh[ā]ramasi[il]pasāmīci prahānaśaladevatā¹¹ tāsām deva tanām¹¹ pajāyai bhava[t][u]

#### Ruckseite

- 1 [8] tasmfā]d<sup>15</sup>-āhārappradānāt sarvvasatvānām caturāh[a]raps jñāyai<sup>16</sup> bhavatu yac ca da[ha]<sup>12</sup>[l](sħ)[c](s)
- 2 (d) [d](s)yate sarvrebhyah samam diyatām=sts || baladirākaradiisam13
  purnacandravadanam mattagasendra
- s t[t]kkramam padmapattranayanam abdharanısvanam jınam sankhakunda dasanam slaumı samaksata ya
- 4 tha nitriti 19 gatam am 1 kamasukham subham tatha janmasamksayasu kham trammatakarinan 19 ninam
- s hastasamsiam<sup>21</sup> akhilam kāmasnkham tu tair virbho labhyate na kunarair\* uye na ramanti te
- 6 [ma]te kım punahɨ\*\* śamasukham 2 ye tava śasanam mune n āsrayantı kunarās te parsvañcitaɨ\*² ci
- [ram] sambhramanti gatisu ye tu varam srayamti te sasanam supurusas le bhavasamksayam dhruvam yanti ni
- s (rvr)tisukham 3 sarvvam=idam jagat sada svatmasaukhyanıralas24-tvan= naradamyasārathe lokasaukhya
- 11 Lies devatah 12 Lies eangharama richtig pradhanasala aber hier stets sala lies devatas 12 Lies devatanam 12 velleicht ist eamosatov smad zu lesen 14 Lies parijangus 12 Lies shot 12 Lies karitisan 12 Lies nirertim 25 Lies terimata 21 Lies samsiham 12 Lies punah 24 Lies terintas 45 Lies eauthvaniratam

### Blatt F Vorderseite

- 1 [ns]ratah tac ca kudarsanasr-halo' n=āvagacchati jagat tena na gacchate drutam tva' jinendra saranam 4
- tva(m) parasatvapidayā pidase³ jina yatkā stair⁴+vyasanair+jagat+tathā pidyate na sabhrsam² svam⁴ vyasan[a+](h)
- 3 saduhihilam tusyale na tu tathă tvam paraduhihanâsanun\*tusyase na\* yathă 5 nasayıtu
- yathā 5 nasayıtu 4 n na t tama<sup>10</sup> sakkyate dınakaraı<sup>11</sup> saptabhır udgatası-tathā candra
- mandalasatar \* yat-tara rugabhasti

  b bhy \*\* nasiyate yina mahan -inohamayam manastano dehinam hirdi gatam 6 ||

  b bhy \*\* nasiyate yina mahan -inohamayam manastano dehinam hirdi gatam 6 ||

  b bhy \*\* nasiyanan bir nasiyanan bir nasiya nasiya nasiya nasiya bharanti wa
- e šalam sahasram<sup>11</sup> suvarnuaniskā jāmbūnadā n-āsyā sāmā<sup>13</sup> bhavanti ye buddhacaitjesu prasannacitā<sup>16</sup> pafdaf(m)
- 7 [vs]hāre samatskramamitti 1 satam sahasrani 13 suvarnapindā 13 jambu nadā n sasua sama 3 bhavanti 30 buddha
- 1 Lies halam 2 Lies tedm 2 Lies phlyase 4 Lies avair 2 Lies aubhfain 4 Lies avair 3 Lies sudhilhitatam 2 Lies nathaidt 2 Vor oder limiter nat filt eine. St. lies e sudhilhitatam 2 Lies nathaidt 2 Vor oder limiter nat filt eine. St. lies e sudhilhitatam 2 Lies karaih 1 Lies katach 1 Lies katach 1 Lies phlyas philip Lies katach 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas philip 1 Lies phlyas phi

- s [cai]tyesu prasannacittä äropayes+mrtikapindam+akam\*1 2 sa säkasrani\*\* suvarnamätäm\*\* jämbüna(dä)
- (n=ā)s[y]a sama<sup>\*1</sup> bhavanti yo [buddha]caitye\*u prasa[n]nacitta [ā]ro-payen=muktapu\*pakarāšim<sup>\*3</sup> 3 šatam saha[s](rā)

## Rückseite

- 1 (nɨs)u(tar)[na]k(ot)y(o) j(ā)[m]bunadfā nɨā jsya sa[mā] bhata[nt](t) yo buddhac[aɪ]ty[e]su (p)r(a)sannac[i]lla[h] pradīpa[dā]na(m) [pra]ka (roti)
- 2 (vi)dvān 4 satam sahasranı\*\* suvarnafi] hā\*\* [jā]mbūnadā n\*asya sama bhavatti\*\* yo buddhacastycsu prasannafci]-
- 3 [tto] malūtikaram prakaroti tidvam 5 šatam sahasrani 20 suvarnapar vialā sumero sama neūsya sāma 31 bhata(nti)
- yo buddhacatyesu prasannacita äropayec>chatiradhvayo patakam³° 6 es äho dal sinä prokta apprameya
- 5 (ta)thägata ya mudralalpe³³ sambuddhe särtthavahe³¹ hy\*anuttare 7 ti ethatta punäyed³³-yasi\*ca yasi\*c äpi parinirtriam
- 6 [sa]me cittaprasade hist nzāsti punyativevalazī 8 na hi citte prasanne smimn alpā bhatati dal vinā ta-
- 1 thägale v [ā]<sup>33</sup>sambuddhe buddhāna śrāvakaś<sup>33</sup>ca ye 0 evam hy acıttıtā buddhā buddhadharmasya cıttıtā acı
- 8 [tt](t)te prasādy seha upakah syād acittita. 10 tesām acittitānām. epra tihatadharmacakkravarttina(m).
- \* [sa]myaksambud/dh]ana43 n alam gunaparam43 adhigattum40 11 || 11 Lies citta arapayen mrttikapii dam ekam 22 Lies salam sal asrant mūţā 25 Lies multakapusparasim vgl sk multapuspa sahasrān: " Lies sutarnavahā " Lies neāsya samā bhavanti 20 Lies malati laram (1) prakaroti tidran ... Lies sahasrant ... Lies meroh sama neas ja \*\* Lies chattradhvajau patākām \*\*\* Lies prokta apprameya tathagate samudrakalpā (oder ya bhadrakalpe\*) 24 Lies süritharahe 21 Lies tişthantam 36 Lies samam cittam prasadycha 37 Lies višesata 38 Lies ca 38 Lies buddl ānam śravakāś 40 Lies etwa evam hy-acıntıta buddha buddhadharma py acıntıtah acıntıtan prasād jeha vipākah syad acıntıtah 41 Lies acıntıtanam 42 Lies apratikata Lies varifinam! Über dharma stehen zwei nebeneinander gesetzte Punkte 44 Lies param 43 Lies buddhānam

Die Gliederung des Textes in vier gesonderte Teile, auf die die Verschiedenheit der Schrift fuhrt wird durch den Inhalt bestatigt. Die ersten drei Teile enthalten wiederum Formulare fur die Ankundigung von Gaben Von dem ersten Formular sind aber auf der Vorderseite von Bl. A nur der Schluß der in Prosa abgefalten Segenswunsche und sechs Slokas erhalten, in denen zum Eifer ermahnt und auf den Verful der Religion hingewiesen wird. Das zweite Formular, das die Ruckseite von Bl. A und Bl. B fullt, dient der Ankundigung einer Spende von Speise und Trank in der gewöhn inchen Art. Die Einleitung bildet eine Ströphe im Bhujangavijrmbhita Metrum. Die sonst ublichen Schlußstrophen fehlen ber. Der dritte Text,

von Bl C V 1 bis F V 5 reiebend, umfaßt zwei Formulare. In dem ersten wird eine Gabe von Getrank, in dem zweiten eine Gabe von Speise ange kundigt. Der Prosa des ersten Formulars geht eine Strophe im Särdöllavi krädita Metrum voraus, den Schluß bilden drei Āryās, in denen, wie zum Teil auch in den Segenswunsehen der Prosa, auf den besonderen Charakter der Gahe Bezug genommen wird. Diese drei Āryās kehren in einem anderen Formular ih, noch um drei weitere Āryās vermehrt, wieder. Das zweite Formular entbehrt der einleitenden Strophen, hat dafür aber am Schluß ein Buddhastotra in sechs Strophen in einem mir unbekannten Metrum von 15 Silben im Päda. Der Nachtrag endlich, der von F V 6 his R 9 geht, besteht aus 11 Strophen, 6 in Upajäti, 4 Slokas und einer Āryā, die wieder den unermeßlichen Wert einer Gabe an den Orden betonen.

Angaben von historischem Interesse hietet nur das zweite Formular Darum tue ich kund und zu wissen, daß dieser große Gabenherr, der die Fulle der Klarheit seiner Sinne durch den Verkehr mit guten Leuten ver starkt hat, der Großkönig von Kuci (Kucimahārāja), dessen Name zum Heil genannt wird2) zusammen mit allen in den funf Daseinsreichen um herwandernden Wesen den Orden der Horer dee Erhabenen, in dem die Einzelnen in den Mitteln zum Erlernen, Behalten und Durchforschen von Sütra, Vınaya und Abhidharma erfahren eind Schatzkammern der Mo ralitat und anderer Tugenden nur darauf bedacht, Liebe und Haß zu vernichten Trager der Lehre des Sehers - diesen durch unendliche Vor zuge ausgezeichneten Orden der Horer des Tathägata der einem wandelnden Felde dee Verdienstes gleicht, mit diesem tadellosen Essen und Trank erfreut Wegen dieser Gabe soll diesem Gabenherrn N N Mehrung sein an Leben Aussehen und Kraft an Besitz und Herrschaft, an Gefolge und Anhangerschaft und Ruhm Und gleicherweise soll wegen dieser Gabe den Göttern. Brahman, Indra, dem Herrn der Asuras dem Herrn der Guhyakas und den ubrigen und den Asuras Garudas Gandharvas, Kinnaras, Maho ragas, Yaksas und Raksasas Mehrung der Kraft sein Und (das Verdienst) wegen dieser unermeßlichen Gabe soll den dahingegangenen verstorbenen Gabenherren mit Suvarnapuspa an der Spitze zur Vorzuglichkeit der Wiedergeburt gereichen Gleicherweise soll (das Verdienst) wegen dieser Gabe den Göttern, die das Reich von Kuer beschirmen, zur Förderung ge reichen, und auch den Göttern die in dieser Ordensniederlassung die den Bezirk schirmenden Götter und die Götter der Stupas der Hallen der samicis und der Zellen sind3) auch diesen soll Mehrung ihrer Kraft und

<sup>1)</sup> Vorläufige Katalognummer 304

<sup>2)</sup> Für die Bedeutung von eugehitanamadheya siehe Levi JA 33 165ff

<sup>1)</sup> ye elemim sangharime simaparipilak i devait siapakilasimicipariy,ma devai(h) ühnlich Nr. X v S i ha niye niye kenti ye nogarası nyi aran ülüncüsi kilasimiciparpandecatik CR b i ha niyendevatik nagaradevat(h) sampharima teviti) siipasimicisimapari pilaindevat(h) F V b i iba niyendevat (h) sampharima tayandevat(h) sem pharmantipandimiciprahlandevat(h) F V b i iba niyendevat (h) sampharmantipandimiciprahlandiladevat(h) Auch in Nr. V III B i S V s two teh

ihrer Götterpalasto sein. Und den Wesen, die in den funf Daseinsreichen umherwandern, soll es zur richtigen Erkonntnis der vier Nahrungsarten<sup>1</sup>) gereichen.<sup>2</sup>

Der Text zeigt, daß das Formular fur den Gebrauch der Mönche in den Klöstern von Kuei bestimmt war. Der Name des Kueimahārāja ist hier nicht erwahnt, und dio Titel, dio er hier erhalt, sind nicht die gewöhnlichen der späteren Zeit. Der Titel Kueisvara fehlt, dafur erhalt er das Beiwort sugrhitanāmadheya, das bis in dio Zeit der Kṣatrapas zuruckgeht. Dieso Abweichung in der Titulatur mag zufüllig sein, doch ist es heachtenswert, daß auch Vasuyasas in Nr. I nur Kueimahārāja genannt wird, wahrend Artep (Nr. VIII), Tottika (Nr. X), Suvarapnuṣṇa (Nr. IV) und vielleicht auch Suvarṇadova (Nr. VI) den Titel Kueistrara Kueimahārāja erhalten. Der Titel Kueistrara kommt jedenfalls bis jetzt nur in Dokumenten in der späteren Schrift vor.

An der Spitzo der verstorbenen Gabenherren, denen die Schenkung zu einer vorzuglichen Wiedergehurt verhelfen soll, wird Suvarnapuspa genannt. Man könnte zunachst versucht sein, in diesem Suvarnapuspa den Suvarnapuspa zu sehon, dessen Namo sich mit Sicherheit in dem Formular Nr. IV wiederherstellen laßt, sowie den Swarnabüspe der in der Sprache von Kuci ahgefaßten Holztafel, dessen Identitat mit dem Su-fa-po-kue der Chinesen Lévi, JA. XI, 2, 319ff. uberzeugend nachgewiesen hat. Dem aber stellen sich unuherwindliche Schwierigkeiten entgegen Su-fa-po-kue-Suvarnapuspa war der Vater des Suvarnadeva, der zwischen 618 und 630, nach dem Todo seines Vaters, den Thron bestieg. Nach unserem Formular war Suvarnapuspa verstorhen; der Ausdruck abhyatitakälapatänän däna-pat(i)näm Suvarnapuspaprabhrtinäm macht es sogar wahrscheinlich, daß man ihn als vor langer Zeit verstorben ansal Das Formular könnte also auf keinen Fall fruher als 618 geschrieben sein, das aher ist nach dem

jetzt sehe, -laśālasāmīcıstu(pa)- zu lesen. Aus diesen Stellen geht hervor, daß sāmīci und paryana irgendwelche mit dem Kloster in Verbindung stehende Gebaude bezeichnen mussen Da sämler nicht nur vor paryana, sondern auch vor siman, prahänašāla (d. 1. pradhānašālā 'Meditationshalle') und stū(pa) und hinter šāla, catuššāla und stupa erscheint, muß es ein selbständiger Ausdruck sein Im Pali findet sich samī cıkamma öfter in der Verbindung abhivādanam paccutthānam añjalıkammam sāmīcikammam (z. B Cullav 1, 27, 1, 6, 6, 4; 10, 1, 4), und Hārāvalī 134 wird sāmīcī in der Bedeutung von vandanä gelehrt; sämics ist daher hier vielleicht eine Halle, die fur die Verehrung des Buddha bestimmt war. Paryana oder paryana ist im Tocharischen und in der Sprache von Kuci paryam, das meist in Verbindung mit lem = layana erscheint und offenbar Zelle bedeutet, siehe z B Tocharische Sprachreste 153al (lena)s lielnac paryānas paryānac 'von Höhle zu Höhle, von Zelle zu Zelle', 148 b6 wyā(ra)m samkrāmam le paryānam = vihāre sanghārāme layane paryane; 260 b5 lem paryöm wyār sankrām ypanira 'sie machen einen Vihāra, einen Sanghārāma, eme Höhle, eme Zelle' 105b3; 285b4, 452b5. Im Pah entspricht der Bedeutung nach parivena.

<sup>1)</sup> Im Palı kabalınkara ahara, phassahara, manosancetanahara, viinanahara

616

heutigen Stande unserer Kenntnis der turkestanischen Palaographie un möglich Wio oben bemerkt, ist unser Formular in einer Schrift geschreben, die, wenn sich auch vorlaufig noch Lein absolutes Datum für sie angeben laßt, jedenfalls viel alter ist als die Schrift der Formulare Nr IV und VI die auseuscheinlich Suvarnapuspa und Suvarnadeva als die zur Zeit der

Niederschrift regierenden Könige nennen

Wir werden so zu dem Schluß gedrangt, daß es zwei Kömge von Kuci mit dem Namen Suvarnapuspa gegeben hat, der eine der Vorganger des Suvarnadeva, der andere jedenfalls geraume Zeit, vielleicht Jahrhunderte vor ihm lebend. Bei dieser Auffassung löst sich, wie mir schemt, auch eine Schwierigkeit, die die Angaben Huen isangs über Suvarnapuspa bereiten In seiner Beschreibung von Kuci sagt er nach der Übersetzung von Juhen (f. 4f.)

'Au nord d'une ville qui est situee sur les frontieres orientales du ro vaume, il y avait jadis, devant un temple des dieux, un grand lac de dra gons Les dragons se metamorphoserent et s'accouplerent avec des juments Elles mirent bas des poulains qui tenaient de la nature du dragon. Ils etaient mechants, emportes et difficiles à dompter, mais les rejetons de ces poulams dragons devinrent doux et dociles C est pourquoi ce royaume produit un grand nombre d'excellents chevaux. Si I on consulte les an ciennes descriptions de ce pays on y lit ce qui suit ,Dans ces derniers temps il y avait un roi surnomme Fleur d'or qui montrait, dans ses lois, une rare penetration Il sut toucher les dragons et les atteler a son char Quand il voulait se rendre invisible, il frappait leurs oreilles avec son fouet et disparaissait subitement. Depuis cette epoque jusqu'a ce jour, la ville ne possede point de puits de sorte que les habitants vont prendre dans le lac l'eau dont ils ont besoin Les drigons s'etant métamorphoses en hom mes, s unirent avec des femmes du pays et ils en eurent des enfants forts et courageux, qui pouvaient atteindre, a la course, les chevaux les plus agiles Ces relations s'etant etendues peu à peu, tous les hommes appar tinrent bientot a la race des dragons, mais fiers de leur force, ils se livraient a la violence et méprisaient les ordres du roi. Alors le roi ayant appele à son aide les Tou Kione (Tures) massacra tous les habitants de cette ville, depuis les enfants jusqu'aux vicillards et n. laissa pas un homme vivant Maintenant, la ville est completement descrite et lon n'y aperçoit nulle habitation"

Was her von König 'Goldblume' beriehtet wird, tragt deutlich die Zuge der Sage, und es ist mit immer sellsam erschienen, daß Hüen tsang eine soliche Sage von einem Mann erzahlt baben sollte, die bei seiner An kunft in Kun allerhöchstens zwölf Jahre tot war Und selbst wenn man annehmen will daß sich im Osten die Sage seinieller um eine Person bildet, hleibt es doch unerklathlich daß sich Huen tsang für diese Geschichte auf Alle beruft, auf 'die früheren Beriehte', 'die alten Annalen, 'les an

ciennes descriptions du pays', oder wie man die Worte übersetzen will, und selbst die Variante, die Lévi anfuhrt 'les hommes d'âge' macht die Sache nicht begreiflicher, die Geschichte des letzten Königs mußte um 630 schließlich doch auch noch ganz jugendlichen Bewohnern des Landes bekannt sein. Alles wird mit einem Schlage verstandlich, wenn wir Huentsangs Angaben uber König 'Goldblume' nicht auf den Vorganger des Suvarnadeva, sondern auf den alteren Suvarnapuspa bezieben, der jetzt durch das Formular bezeugt ist Nun seheint aber Huen tsang diesen König 'Goldblume' doch in 'diese letzten Zeiten' zu versetzen, und so könnte man auf den Gedanken kommen, daß er die beiden Herrscher wegen der Gleichheit der Namen zusammengeworfen hatte Allein ich glaube nicht, daß ihm dieser Vorwurf gemacht werden kann Watters, On Yuan Chwang's Travels I, p 61, und Lévi, a a O p 354f, haben die Jubensche Übersetzung der den Konig 'Goldblume' betreffenden Stelle bereits verbessert, wabrschemlich ist aber auch der einleitende Satz 聞豁先志曰近代有王 號日金花 etwas anders zu verstehen Herr Dr Waldschmidt schlagt die folgende Ubersetzung vor 'Hört man die fruheren Berichte, (dann) heißt (es dann) die letzte Dynastie hatte (einen) König namens Goldblume '\* Faßt man den einleitenden Satz in diesem Sinne auf1), so schwindet sowohl der innere Widerspruch, der bei Juliens Übersetzung in der Darstellung Huen tsangs zutage tritt, als auch der Widerspruch zu den Angaben unseres Formulars Der Suvarnapuspa unseres Formulars, der König 'Goldblume' Huen tsangs war ein König der Vergangenheit, nach dem am Ende des 6 Jahrhunderts wieder ein Sproß der Königsfamilie von Kucı benannt wurde

In dem dritten Formular wird für den Gabenherrn kein Name angegeben, es heißt hier nur (Bi DR 2), daß er seine Einladung ergehen laßt 'samt allen gebenden Gabenherren von Kuci (Kaucya), die hier bei der Pflege des Mönchsordens tatig sind'

Unsere Sanskrit-Handschriften haben uns demnach bisher sechs Namen von Königen von Kuci gehefert

- 1 Suvarnapuspa (Nr XI), der König 'Goldblume' des Huen tsang
- 2 Vasuyaśas, Kucimahārāja (Nr I)
- 3 Artep, Kuciśsara Kucimahārāja (Nr VIII) Di die einlicimische Sprache von Kuci kein h kannte, möchte ich die Vermutung außern, daß Artep ein Sk. Haradeva wiedergibt
- 4 Tottika, Kucīsvara Kucimahārāja (Nr X) init seiner Gemalilin Svayamprabhā
- 5 Suvarnapuspa, Kucisvara Kucimahāraja (Nr IV), der Swarnabūspe der Holztafel, der Su fa po kue der Chinesen

b) Diß das Si kia fang et, wio Lévi, a a O p 319 angibt, einfach von dem letzten König spricht, beweist kaum etwas, da es doch wohl auf Huen tsangs Text zurickgeht.

6 Suvarnadeva, Kucımahārāja¹) (Nr VI), der Swarnatep der Holztafeln, der Su fa-te der Chinesen

Mit dem letztgenannten König ist, wie ich schon oben S 538 bemerkt habe, wahrscheinlich auch der in Nr VII erwahnte (Su)varnadeva gemeint Dazu wurde stimmen, daß der mit ihm zusammen genannte Sanmira danapati einen Namen tragt, der sich aus der Sprache von Kuci erklart Hier ist sk sramanera zu sanmire geworden, wahrend es im Tocharischen als samner erscheint In dem Formular muß allerdings Sanmira Eigenname sein, da ein Novize unmöglich zugleich als danapati bezeichnet werden kann Die Verwendung von Sanmira als Eigenname hat aher ihre Parallelen schon in viel alterer Zeit in Indien selbst Dort finden sich in den Inschriften von Mathura, Sanchi, Bharaut und Bhattiprolu nicht nur Namen wie Samana (336°) 530 1332 1337), Samanâ (720), Śramanaka (53), Śamamkā (43), in den Weihinschriften von Säncht wird auch ein eresthin Samanera genannt (Samanerasa Abeyakasa sethino danam 184 283) Gegen die Be ziehung des (Su)varnadeva auf den Kucikömg dieses Namens könnte nur angefuhrt werden, daß das Blatt in Sorcuq gefunden ist, das nur eine halbe Tagereise von Qarašahr entfernt ist, also sicherlich in dem Gehiet des alten Reiches von Yen k'i liegt Aher auch wenn der in dem Formular srwahnte Ort Imaraka wie ich vermutst habe, in der Nahe des heutigen Sorouq also in Yen k'i gelegen hahen sollte, wurde das meines Erachtens noch nicht gegen die Beziehung des (Su)varnadeva auf den Kucikönig sprechen, da es nicht an Beispielen fehlt daß Könige auch außerhalh der Grenzen thres Reiches Stiftungen fur den Ordsn inschten. Und schließlich laßt sich auch die Möglichkeit daß das Blatt durch einen Zufall andersnoher in die Klosteranlags von Sorcuq gelangt ist, meht von der Hand weisen

Daß wir im allgemeinen von den Sorenger Funden Aufschlusse für das Reich von Yen k'i erwarten können, bestatigt ein Blatt (Nr XII), das in der sogenannten Stadthöhle gefunden ist. Es ist ungefahr 7 em hoch, 41,5 em lang und nahezu vollstandig erhalten. Am linken Rande der Ruckseite tragt es eine Blattzahl die stark verwischt ist, aber doch mit Sicher heit als 40 gelesen werden kann. Die Schrift zeigt den gewöhnlichen spiteren Typus. Auf jeder Seite stehen 5 Zeiten. Der Text der Vorderseite und der ersten drei Zeilen der Ruckseite, ist in Sanskrit, die beiden letzten Zeilen der Ruckseite, die von demselben Schreiber herruhren wie der vorangehende Text, sind in tocharischen Sprachreiten unter Nr 370 veröftentlicht. Inhaltlich gehört das Blatt in dieselbe Kategorie wie die Nummern III—VI, X'und XI, es enthalt die Formeln für die Ankündigung einer an den Orden gerichteten Einladung zur Mahlzeit. Der Sunskrit Text wimmelt von Tehlern, die tellweise auf der Naeldsassigkeit des Schrei

<sup>1)</sup> Kuciávara kann weggefallen sem

<sup>1)</sup> Die Zahlen beziehen sich auf meine Last of Brahmi Inscriptions

bers beruhen mögen, in vielen Fallen liegt aber die Verderbnis auch weiter zuruck. Ich habe in diesem Fall davon abgesehen, die Fehler zu berichtigen, da sich die meisten unschwer durch einen Vergleich mit den Parallel Texten erkennen lassen. Der Text lautet

### Vorderseite

1 || tadartham avasambodhayāmı yad ayam mahātmā aparımıtasubharucı rapunya[p]ra (ma)[hā][dā]napatı Agnısıara Agnımahārāyā Indrārjunena sār[dha][m] A[q]nıma[hā][rānī])

Indrārjunena sār[dha](m) A[g]uma[hā](rājhī) 2 yā Suryaprabhūyā sārdham sartas pahcagattparyapanneh sattasr yo sau bha[ga]tacchrātalasamqham an[e]na tarnagandharaso[p]et[e]na āhā-

r[e]n opanımamtrampayatı ta(smād a)

s hārapradānād yah punyam (pu)nyabhisyanda[h] yas ca kuśalam lusa lābhisyanda tad bhava[tv] etesām dāyakadanapati(nām) drete va dharme āyurvarnabalasukha[bho][a][ausva]

(tya)pal.saparıvārābhivrddhaye¹ stu idaš ca teyadharmaparıtyāgāt²Mai treyānām sariesām bodhimārga pratipamnānām lsipr(ā)fbli{(+)nāy

üstu tathā Brahma Sakrādinfālm catu

5 rnām ca lokadhi patinām astāvišatis ca gandhari akubhāndanāgayaksase nādhipatinām prabhāvābhi vrddhaye stu tathā Agnivisaya paripālakā nām detatānām Vyāgra Ska

## Ruckscite

1 ndhālsa Kapıla Manibhadraprabhāvā[bhs]vrddhaye² etu tathā kumbhā dhipatinām Śrisambhava Lohitābha Krhisa Svastika Indraprabhrtinām prabhāvābhis rddhaye etu tatha n(ā)gādhi

\* palnām Manwarma Sudarsana Susukhah³ prabhāvābhwrādhayesetu tathā purna Agundrānām ādau Candrārjumnas [y]-ā[bh]yatuakāloga

tasya upapattırısesatayar

s r-bhavatu samāsatah pafācaga]tīparyāpamnanām satvānam caturnāhāra parījādyair-[bha]ratu yac ca kiñci dyate (lat)-[sa]rvebhya samasamo dātavyam=tt | |

4 Paklyosti pissanksi ñemi ñaklafsj-navišikāšši dharmatām ayiş kus ne ñaklañ navišikāñ tri ñemintu pāsfsji urapoş—bramāāt

ulānnāt štua(+)+š

5 [k]ciñi läğ 1 iniu Mahiśvar Skandhak, märenäss-acı—viki okat-pi täşti näñ" yak[sjäñ" kumpäntäñ" kintareñ-kandhari iñ" (kam şiñi eppre şiñi kus-pat-fnu] ñaklan"

\* bhi ist von anderer Hand spater unter der Zeile eingefügt \* bhi ist von anderer Han i später unter der Zeile eingefügt \* Die Leung Susukhah ist meht ganz sieher Durch den is Strich des zweiten zu ist ein Qu estrich gezogen so daß das alsara viell ieht zu zu lesen ist

Was der Sanskrit Text besagen will ist etwa das Folgende 'Daher tue ich kund und zu wissen daß dieser Edle der Spender unermeßlicher,

schöner, glanzender, verdienstvoller Gaben, der große Gabenherr, der Herr von Agni, der Großkönig von Agni (Agnisiara, Agnimahārāja) Indrā riuna1) samt der Großkönigin von Agni2). Sürvaprabhä, samt allen in den funf Daseinsreichen umherwandernden Wesen den Orden der Hörer des Erhabenen3) zu dieser mit Farbe, Duft und Geschmack verschenen Speise spende einladen lißt. Das Verdienst, der Überfluß an Verdienst, die Ver geltung guten Werkes4) der Überfluß an Vergeltung guten Werkes (die) aus dieser5) Speisespende (herruhren), möge diesen spendenden Gaben herren noch in diesem Leben zur Mehrung gereichen an Leben, Aussehen und Kraft, an Gluck, Besitz und Herrschaft, an Anhangerschaft und Ge folge Und (das Verdienst) wegen dieser Schenkung einer frommen Gabe soll Maitreva und allen ubrigen\*) die den Weg zur Erleuchtung beschritten haben, zu baldiger Erkenntnis verhelfen. Gleicherweise soll es Brahman, Sakra und den übrigen (Göttern) und den vier Weltenhutern und den 28 Heerfuhrern der Gandharvas, Kumbbändas, Nägas und Yaksas") zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es den Gottheiten, die das Reich von Agni beschirmen, Vyaghra, Skandhaksa, Kapila und Mani bhadra\*) zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es den

<sup>1)</sup> Zwischen punyapra und ha napati sind irvi oder vier alisariae vällig unterschin geworden. Die Erganzing des weiten Wortes zu nichadanapati ist natur helt sieher, der Schluß des vorausgehenden Kompositums ist wahrechenhelt in Ann logie zu dem in Nr. III und IV gebrauchten Austrucke zu prinyapradauadat zu er angenzen, wein das auch nach dem Umfang der Lucke ein weing zu lang erschent Der Instrumental Indrätjunena fügt sich nicht in die Satzbostruktion, wenn man ihn int dem folgenden arnhäm verbanden wollte wurde hinter estendi ein aufhan fehlen Außerdem sollte man dann mahädänapatind Agnikarena Agnimahänjik erwarten Mir sehent es daher, daß Indrätjunena tinden in Erbet für Indrätjunah ist Jedenfalls bezieht sich in Nr X S v 3ff again mahätind in Nr XI AR öff agam mahädanpatik) auf den König und eine falsche honstruktion wie hier findet sich such in Nr X S v 3ff, wo isoch ger nichts werter übrig bleibt als agan mahädimä mit dem Akkussity Kuckforum kuremahängänam; Töttkam zu verbinden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Da in Nr A 5 R 2 6 R 4 the konigin von Kuci det genannt wird könnto man daran denken auch hier den Tittel Agninada gd zu Agninudadennya zu er känzen Allein der Instrumental von dets wurde hier kaum detijd lauten — an den angeführten Stellen steht dergåh und dergå — und ich halte daher die Leganzung

zu Agnimahārājniyā für wahrschemlicher

3) Es 1-t zu lesen yo-sau bhagaracchrārakasamghas tam, s S 606, Anni 2

Es 1st zu lesen yo-sau bhagaracchrarakasanguas iam, s 5 500, Ainti 2
 Lusala das hier volleges Synonym von punya ist

<sup>3)</sup> Statt des zu erwartenden tod aur ald ählerspreidunde (vgl. Nr. IV. R.4. Nr. A. S. R.6. 6 R.6. 9 R.7. Nr. A.1 CR.1) sehemt nach dem Umfang der Lucke zu urteilen, ebere tesmid dichterspreidund i dagestanden zu luben.

<sup>\*)</sup> In Nr VIII, 50 V 4ff erschemt Vyaghra als vraggaparipalala von Kuer Dort werden ferner Kapila und Magibhalent genannt. Skandhalka begegnet im Gefolgo Skandhas im Mahübhirata (9, 45 60) in der Laste der Yaksus in der Molamilyun (JA NJ, 5 30ff) erschemt er als Schutzgott Laudike (81) also wohl von Luci

Oberherren der Kumbliändas Śrisambliava, Lohitäbha, Krhisa Svastika, Indra<sup>1</sup>) und den ubrigen, zur Mehrung der Macht gereichen Gleicher weise soll es den Oberherren der Nägus, Manivariana, Sudarśana, Susukha<sup>2</sup>) zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es dem an der Spitze der fruheren Fürsten von Agni dahingegrüngenen verstorbenen Candrärjuna zur Vorzuglichkeit der Wiedergeburt gereichen<sup>2</sup>) Kurz, den in den funf Daseinsreichen umherwandernden Wesen soll es zur richtigen Erkenntnis der vier Nahrungsarten gereichen Und was immer gegeben wird, das soll allen gleichmäßig gegeben werden<sup>3</sup>

Der in Tocharisch abgefaßte Schluß wiederholt noch einmal die Segens wunsche Herr Dr Siegling übersetzt ihn "Es möge gehört werden Das Juwel des Bhiksusamgha möge den Göttern und Naiväsikas die Dhirma gabe geben Welche Götter und Naiväsikas, die die drei Juwelen zu huten geruht baben, Brahman, Indra die vier großen Götterkonige, Vismu Mahesvara, Skandhakumära usw, die 28 Anfuhrer, die Nägas, Yaksas Kumbhandas, Kinnaras, Gandharvas welche irdische und dem Luftraum angehörige Götter es auch immer gibt "Hier bricht der Text ab

Die Formulare I. IV-VI. VIII-XI haben uns die indischen Namen dreier von West nach Ost sich anemanderreibenden Reiche am Nordrande des Tarımbeckens geliefert Hecyuka, Bharuka und Kucı unser Blatt fugt der Liste den Namen des östlichen Nachbarstaates von Kuei limzu denn das hier genannte Agni ist naturlich mit dem 阿吉尼 A Ki ni identisch das Huen tsung auf seiner Reise von Kao č'ang nach Kuci durch querte und das bei den anderen buddhistischen Schriftstellern gewohnlich als 鳥者 U k'14) und in der historischen Literatur als 焉者 Yen k'i er scheint Es ist das Gebiet des heutigen Qarašahr Der als Gabenherr ge nannte Konig Indrarjuna empfangt die Titel isvara mahārāja genau wie die spateren Konige von Kuci und er wird vermutheh auch derselben Zeit angehören wie jene. In den mir zuganglichen chinesischen Nachrichten uber Yen kı vermag ich weder ihn noch seine Gemahlin Süryaprabha nachzuweisen und ebensowenig den gegen den Schluß des Sanskrit Ab schnittes als verstorben bezeichneten Candrārjuna Der Zusatz purna Agnindranam adau laßt darauf schließen daß Candrarjuna als der Ahnherr der Dynastie betrachtet wurde Der Ausdruck purna (für purna) befremdet Fbenda werden Kapila (15 30 53) Vambhadra (31) und Simhavyaghrabalabalau (6I) genannt

<sup>1)</sup> In der Liste der Yaksas finden sich Syastika (46) und Indra (29)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) In der Liste der Nagas in der Mahamäyun (Zapiski Vost Otd Imp Russk Arch Obše VI 246) kehrt Sudarsana wieder Statt Manivarman finden sich hier Mani Manikana Manisuta Dem nicht sicheren Sissukha entspricht hier vielleicht Sumut ho.

<sup>3) \</sup>uf diesen Satz werde ich spater zurückkommen

<sup>4)</sup> Ob Fa liiens 位克 U i mit U k i identisch ist ist nicht ganz sicher Lévi JA M 2 341, möchte es heber mit kun identifizieren

allerdangs Allenfalls könnte man ihn im Sinne von 'samtlich' nehmen, bei der Fehlerhaftigkeit des Textes ist es mir wahrscheinlicher, daß er für purva sieht. Da sowohl der Ahnherr der Dynastie als auch der regierende König einen Namen tragt, der auf arjuna endigt, darf man wohl annehmen, daß Arjuna der Familienname des Geschlechtes war!)

Von den vier Landernamen Ostturkestans, die uns in den Formularen ın Sanskrit überliefert sind, sind zwei, Kucı und Hecyuka, aus der ein heimischen Sprache übernommen, zwei, Agni und Bharuka, sind indische Namen2) Agm erklart Watters, On Yuan Chwang's Travels I. 46f. fur die Übersetzung eines lokalen oder Hu Namens, indem er das chinesische Yen k'ı auf turkisch yanghı 'Feuer's) zuruckfuhrt Ich hege starke Zweifel gegen diese Erklurung und möchte eher glauben, daß Yen k'i ebenso wie U k'14) und vielleicht auch U1 nichts weiter als ein Versuch ist, Agni wiederzugeben. Der Name des Landes liegt uns, was bisher nicht erkannt ist, noch in einer funften Transkription im Chinesischen vor. In der ersten der von Levi, B É F E O V, 262f, aus der chinesischen Übersetzung des Candragarbhasutra veröffentlichten Listen von Landern finden sich gegen den Schluß (Nr 47-53) die Namen Sa lo, U t'ien, Kiu tsi Po lou kia, Hi čou kia, I ni 信尼 ( San šan, es folgen noch (Nr 54) Kin na lo (= Kınnara) und (Nr 55) Con tan (= Cınasthana) In der letzten Liste a a O S 282ff erscheinen die Namen von U t'ien bis Cön tan in derselben Reihen folge (Nr 48-55) Die Liste von Ša lo bis Šan šan ist, wenn wir von I ni zunachst absehen eine Aufzahlung von Landern Ostturkestans Sa lo = Kashgar, U t'ien = Khotan, Kiu tsì = kuci Po lou kia = Bharuka. Hı cou kıa = Hecyuka, San san = Kroram am Lop nor Es muß also auch I m em Land in Ostturkestan som Dazu stimmt daß in der Liste, in der die Lunder mit Rucksicht auf die achutzenden Naksatras geordnet sind a a O S 277. I ni hinter Sa lo erscheint, und da Karleren für das erste Zeichen des Wortes die Aussprache kanton yel, jap ol angebt, walirend Shanghai val entspricht, so kann es wohl als sicher gelten, daß I m wiederum Agni wiedergeben soll. Das Reich von Agni scheint also zu allen Zeiten einen indischen Namen geführt zu haben

<sup>1</sup> Es ist seltsam daß die Angabe der Chinesen daß die Nomge von Nuce den Namen Po Weiß fihrten, durch die Sanskrit Dokumente bisher Leine Bestätigung gefunden hat und daß andererseits die Nomge von Agui einen 1 amiliennamen zu haben

scheinen der wohl durch Po wiedergegeben sein könnte

2) Siehe die Besprechung der alten Namen von Kuci, Hecyuka un! Bharuka

von Pelliot, Toung Pao 22 S 126ff

3) Gemeint ist wohl das im osmanischen Turkisch vorkommende yanyin

<sup>&#</sup>x27;Schadenteuer, Brand, eine Ableitung von der Wurzel yanmag brennen' ) Daß U ki, wie Watters meint, auf die Pali Form Aggi zunickgehen sollte, ist nur ganz unwahrschalbch

<sup>\*)</sup> Der Name steht nur in der Liste, die dem Prosatext entnommen ist in der metrischen Wiederholung ist er ausgelassen

Anders liegt die Sache bei Bharuka Wie Pelliot gezeigt hat, führt Kumo, der Name, der dem Lande in den chinesischen Quellen der Han Zeit gegeben wird, auf ein ursprungliches \*Qumaq oder \*Qumoq als einheimischen Namen Damit laßt sich Bharuka lautlich nicht vereinigen Aber auch eine Übersetzung kann Bharuka kaum sein. Die Grammatiker und Lexikographen kennen allerdings ein Wort bharu Unadis 1,7 wird die Bildung des Wortes von bhr gelehrt, und Upvaladatta hemerkt dazu, daß es 'Herr' bedeute bharats bibbarts sets bharah svāms. In der Siddhantakaumudī wird dem noch Haras ca hinzugefugt1) Trikāndas 309 wird bharu m der Bedeutung 'Gatte' gelehrt, nach Hemacandra, Anek 2, 434 bedeutet es 'Gatte' und 'Gold', nach Med r 69 'Gold' und 'Siva', und Trikandas 46 wird er nochmals unter den Namen Sivas aufgefuhrt2) Aber das Wort ist in der Sprache memals lebendig gewesen. Im PW 2 wird em emziger Beleg aus der Literatur gegeben, die vierte der Einleitungs strophen zu Bānas Kādambarī namāmi bharios caranāmburadrayam, wo nach Mahadeva bharroh Dual ist und Harr und Hara bezeichnet. Aber gerade hier zeigt die Fulle der Lesarten bhatsos, bhartsus, marccos pitros, baddhas usw , daß Abschreiber und Erklarer mit dem Wort nichts anzu fangen wußten Es ist daher ganz unwahrscheinlich, das dieses Wort den Mönchen von Ostturkestan gelaufig gewesen und zur Übersetzung irgend eines einheimischen Namens verwendet sein sollte Bharuka kann vielmehr durchaus beanspruchen, als Originalname betrachtet zu werden Dann aber kann es kaum etwas anderes sem als die Kurzform von Bharukaccba, dem Bagúyata der Griechen, dem heutigen Broach Tatsachlich werden wir eine Variante des Namens Bhiruka, als eine Nebenform von Bhiru kaccha, Bharukaccha kenneulernen Wenn aber der Name der Hafenstadt des westlichen Indiens nach Ostturkestan verpflanzt wurde, so kann das doch wohl nur durch Kolonisten aus Bharukaccha erfolgt sein, die den Namen ihres alten Heimatortes auf ihren neuen Wohnsitz übertrugen Offenbar war Bharuka zunachst der Name einer Stadt der erst spater auf das Land ausgedehnt wurde, und wir werden annehmen durfen, daß es Kaufleute aus Bharukacelia waren, die die Niederlassung begrundeten Wann das geschehen, laßt sich vorlaufig nicht sagen Der Name Bharuka findet sich in dem Candragarbhasütra, dessen chinesische Übersetzung durch Narendrayasas aus dem Jahr 566 n Chr stammt3), bei Huen tsang usw Er ist uns also seit der Mitte des 6 Jahrhunderts fest bezeugt, aber sicherlich vicl alter

<sup>1)</sup> Die alte Calcuttaer Ausgabe der Siddhantakaumudi die Böhtlingk in seinen Unädi Affixen abgedruckt hat hest Harir Haris ca anstatt sedmi Haris ca

<sup>4)</sup> Das PW verzeichnet auch noch die Bedeutung Meer' nach der Unadivr im Samksiptas

<sup>7)</sup> Siehe Lévi, B É F E O V. 261 Der Name ebenda S 263, 268, 284

624

Ich wurde es vielleicht nicht gowagt haben diese Ansicht über die Entstehung des Namens Bharuka vorzutragen wenn sich nicht noch de Name einer zweiten Stadt des westlichen Indiens die sogar zu Bharukacche in naher Beziehung zu stehen seheint in Ostturkestan nachweisen ließe In der Beschreibung seiner Ruckreise nach China durch den Suden Ost turkestans bemerkt Huen tsang1) daß auf dem Wege von Khotan nach Ni lang eine Stadt namens Pi mo war Sie lag ungefahr 330 h östlich von Khotan ungefahr 200 le westlich von Ni jang dem heutigen Niva Yule The Book of Ser Marco Polo I 191f hat mit diesem P't mo das von Marco Polo erwalinte Pein oder Peym identifiziert und Sir Aurel Stein Ancient Khotan I 452ff hat starke Grunde dafur vorgebracht daß P'ı mo oder Pein auf der Statte von Uzun Tati und Ulugh Zigrat zu suchen ist. In P 1 mo war nach Huen tsang eine Statue des stebenden Buddha aus Sandel holz ungefahr 20 Tuß hoch die bestandig ein helles Licht ausstrahlte Wunder wirkte und Gebete erhörte Aranke wurden geheilt wenn sie den der Stelle ihres Leidens entsprechenden Körperteil der Statue mit Blattgold bedeckten Nach der Lol al Sage hatte noch zu Lebzeiten des Buddha König U to yen na (Udayana) von Kiao sang mi (Kausambi) diese Statue herstellen lassen Bei dem Tode des Buddha hatte sie sich von selbst in die Luft erhoben und war nach der Stadt Ho lag lo kia im Norden des Khotan Reiches gelangt. Das war eine reiche bluhende Stadt aber die Bewohner waren Unglaubige und niemand Lummerte sich um die wundertatige Statue Einige Zeit spater kam ein Arhat dahin der dem Bilde seine Verehrung erwies Die Leute von seiner seltsamen Erscheinung betroffen meldeten die Sache dem Konig und dieser befahl den Fremden mit Sand zu bedecken Das geschah und der eingegrabene Arhat wire verhungert wenn nicht ein Mann der das Bild ebenfalls schon verehrt hatte ihn heimlich mit Nahrung versehen hatte. Als der Arhat im Begriff war sich davon zu machen prophezeite er seinem Woliltater daß zum Entwelt fur die Behandlung die er erfahren in sieben Tagen ein Sandregen die Stadt bederken und memand am Leben bleiben werde er rate ihm sich schleunigst zu retten Darauf verschwand er in einem Augenblick Der Mann kehrte in die Stadt zuruck und erzahlte seinen Verwandten und Freunden was der Arhat ihm mitgeteilt hatte allem sie lachten ihn aus Am zweiten Tag erhob sich ein Sturm der nllen Schmutz wegblies darauf fiel ein Schauer von Juwelen hermeder Das letztere veranlaßte die Leute noch mehr den Mann wegen seiner Leichtglaubigkeit zu verspotten Dieser ließ sieh aber nicht beirren er grub einen unterurdischen Gang der außer halb der Stadt mundete und verbarg dort hostbarkeiten. In der Nacht des siebenten Tages nach Vitternacht setzte dann wirklich ein Sandregen ein der die Stadt begrub. Der Mann entkam durch seinen unterirchschen

i) De Stello ist in der Übersetzung Jelens aber mit Verbesserungen abgedruckt von H ber B f F F O VI 333ff

Gang und wandte sich nach Osten, bis er nach der Stadt P'i-mo kam Kaum war er angelangt, als anch die Biddha-Statue dort erschien. Er bezeigte ihr seine Verehrung und wagte nicht, sie anderswohin zu schaffen Nach einer Prophezeiung wird die Statie, wenn die Lehre Śākyas erloschen ist, in den Palast der Nägas eingehen. Huen tsang fügt hinzu, daß die Stelle des alten Ho lao lo kin jetzt ein großer Sandhugel sei. Die Könige der benachbarten Lander und machtige Personen aus fernen Ge genden hatten oft versucht, die verschutteten Schatze auszugraben, allein, sobald sie an die Grenzen der Stadt gekommen waren, hatte sich ein fürebtbarer Sturm erhoben, dinkle Wolken hatten den Himmel verhullt, und die Schatzgraber hatten ihren Weg verloren.

Es ist von Interesse, daß die Legende von dem Untergang Ho lao lo kias in leichter Veranderung noch heute im Munde der Bewohner der Gegend lebt Sie erzählen, wie Sir Aurel Stein angibt, von der Verinchtung der alten Stadt, die einst auf der Statte von Üzun Tati lag Ein Heiliger wurde einmal von den Einwohnern der Stadt verachtlich bebandelt. Sie weigerten sich, ihm Wasser zu geben — nach einer Version, weil er sie weigen unnatur licher Laster getadelt hatte. Der Heilige verfluchte die Stadt und prophe zeite ihre baldige Zerstörung. Wahrend die Leute noch darüber spotteten, stellte sich ein Sandregen ein, der sieben Tage und Nachte dauerte, bis alle Gebaude verschuttet waren. Nur sieben fromme Leute, die den Higen mit Achtung behandelt hatten, retteten ihr Leben, indem sie sich an Seilen festhielten, die von einem hohen Pfahle herabhingen, nach Art eines Rundlaufs, wie er noch heute in Ostturkestan beliebt ist. Der Sturm trieb sie herum, und so erhoben sie sich immer höher über dem sich anhaufenden Sande

Von dem wundertatigen Buddha-Bilde, das Huen tsang beschreibt, berichtet schon ein Jahrhundert früher Sung vun, der von 518-522 eine Reise nach Udvāna und Gandhāra machte 1) Das Bild befand sich nach ihm in einem großen Tempel, 15 h sudlich von der Stadt Han mo, die angeblich 878 li ostlich von Khotan lag Es war eine vergoldete 16 Fuß hohe Statue des Buddha mit samtlichen Körpermerkmalen. Ihr Gesicht war immer nach Osten gewandt, und es war unmöglich sie nach Westen zu drehen Nach den Erzahlungen alter Leute sollte eie ursprungheh durch die Luft aus dem Suden gekommen sein. Der König von Khotan kam, um sie zu verehren, und versuchte, sie in seine Stadt zu bringen. Als aber der Zug bei Einbruch der Nacht unterwegs Halt machte verschwand die Statue plötzlich, und Nachforschungen ergaben, daß sie an ihren alten Ort zuruckgekehrt war So errichtete der König einen Schrein über dem Bilde und überwies ihm 400 Heimstatten zur Bestreitung seines Unterhalts Wenn die Leute aus diesen Familien irgendeine Krankheit liatten, legten sie der Statue ein Goldblatt auf den Körperteil, an dem sie litten, und

<sup>1)</sup> Chavannes Voyage de Song Yun, B É F E O III, 392f

wurden so geheilt Spater errichteten Tausende Statuen und allerlei Ge brude und Tempel an dem Ort Die gestickten seidenen Banner und Bal dachme zahlten nach Zehntausenden, mehr als die Halfte davon waren Standarten der Wei Die Daten der Inschriften auf diesen Standarten gingen von 495-513 n Chr, eine der Standarten ging nach der Inschrift in die Zeit der Yao Ts'in (384-417 n Chr ) zuruck Dieser Bericht Sung vuns stimmt mit dem Huen tsangs in allem Wesentlichen so genau überein, daß bereits Beal, Travels of Fah Hian and Sung Yun (1869), S 177, an nahm, beide bezogen sich auf eine und dieselbe Statue Anch Stein halt ihre Identitat für zweifelles, wenn sich auch die Verschiedenheit der Orts namen. Han mo auf der einen, P'i mo auf der anderen Seite, vorlaufig nicht genugend erklaren laßt und die Angabe über die Entfernung Han mos von Khotan unmöglich richtig sein kann Auffallend ist, daß Sung yun nur von der Ankunft des Bildes durch die Luft erzahlt, die Vorgeschichte der Statue in Ho lao lo kia aber verschweigt. Das laßt immerhin die Möglichkeit offen, daß diese Legende im Anfang des 6 Jahrhunderts we nigstens noch nicht mit jener Statue verknupft war Huber, B É F E O VI 339 glaubt allerdings aus einer Stelle des von Narendravasas im Jahre 592 ubersetzten Süryagarhhasütra1) folgern zu durfen, daß die Legende schon fruher in Khotan bekannt war In dem Sutra wird erzahlt, daß zur Zeit des Buddha Kasyapa das Reich von Khotan Kia lo ša mo hieß Es war ein überaus friichtbares Land, in dem sich Hunderttausende von Hei ligen aufhielten Unter den Bewohnern des Landes riß aber infolge des Wohlstandes, in dem sie lebten Zugellosigkeit ein. Sie verleumdeten die Herligen und besudelten sie mit Staub Infolge dieser schlechten Behand lung zogen die Heiligen fort. Die Leute freuten sich daruber, aber die Götter des Wassers und die Götter des Feners ergrimmten Alles Wasser ım Lande verschwand, und da es weder Wasser noch Feuer mehr gab gungen alle Geschöpfe zugrunde und der Boden wurde unfruchtbar Die Bewerfung der Heiligen mit Staub und die Unfruchtbarkeit, die als Strafe dafur das Land befallt, sind allerdings zwei Punkte, die diese Sage mit der von Huen tsang erzahlten Legende gemenn hat aber sie genugen micht, um ihre Abhangigkeit von jener Legende zu erweisen. Wir haben in der indischen Literatur eine andere alte, auch den Buddhisten wohlbekannte Sage, die die gleichen Zuge aufweist und die daher sehr wohl das Vorbild fur die Geschichte von der Verödung Ahotans gewesen sein kann das ist die Sage von der Entstehung des Dandalawaldes\*)

Im Sarabhangajataka (V 133 27ff) wird erzahlt, wie ein Asket Kisa Vaccha in das Reich des Königs Dandaki in die Stadt Kumbhavati, zieht

<sup>1)</sup> Cheretzt von Livi B E F E O 1, 257

<sup>7)</sup> Das Material für die Geschichteil ir Sagerst von Charpentier, WZKM XXVIII, gesammelt siele auch Uttara livavanasutra 5 288 seiner Beurteilung kann ich nicht unmer zustumm n.

und sich bei einem General in einem Park niederlaßt. Eine Hetare, die bei dem König in Ungnade gefallen ist, sieht ihn und beschließt, ihr Ungluck auf ihn abzuladen. Sie zerkaut Holz, das zum Reinigen der Zahne dient. speit den Speichel dem Asketen auf seine Haarflechten und wirft ihm schließlich auch noch das Holz auf den Kopf, dann hadet sie und geht heim Als sie in der Tat nach einiger Zeit wieder zu Ehren kommt, ist sie uberzeugt, daß ihr Mittel geholfen hat, und als einmal der Hauspriester seine Stellung verloren liat, rat sie ihm, das gleiche Mittel anzuwenden Auch der Hauspriester hat guten Erfolg mit der Sache, und als der Konig einen Aufruhr in einem Grenzland dampien muß, überredet der Hauspriester den König, um sich den Sieg zu sichern, sein Ungluck in der bewahrten Weise auf den Asketen zu übertragen Der König und sein ganzes Heer hespeien den Asketen, der General aher laßt ihn sauhern, und zum Dank dafur verkundet ihm der Asket, daß am siebenten Tag das Reich, weil die Gottheiten erzurnt seien, zugrunde gehen wurde, und rat ihm, sich schleunigst davonzumachen Der General meldet die Sache dem König, aber der glaubt seinen Worten nicht, und so flieht er allein mit Weib und Kind aus der Stadt in ein anderes Land Den Kisa Vaccha laßt sem Lehrer durch zwei junge Asketen in einer Sanfte durch die Luft fortschaffen Als der Konig siegreich in die Stadt zuruckgekehrt ist, lassen die Gottheiten zunachst einen Regen strömen, durch den alle Kadaver aus der Stadt weggeschwemmt werden Dann geht auf den reinen Sand ein Regen von hummlischen Blumen meder, auf die Blumen ein Regen von Mäsakas, auf diese ein Regen von Kahlpanas und auf diese ein Regen von hummlischen Schmuckstucken Als die Leute das Geld und den Schmuck sammeln, fallt ein Regen von feurigen Waffen auf sie nieder, die sie in Stucke schneiden Dann regnet es gluhende Kohlen und feurige  $\Gamma$ clsstucke, und endlich fallt ein feiner Sandregen, der im Umkreis von sechzig Meilen das ganze Land zudeckt. Die Geschichte von dieser Zerstörung wird in ganz Jambudvipa bekannt

Zwei Gāthās, in denen auf diese Sage angespielt wird, zeigen, daß die Freveltat des Königs in der Form, in der sie hier erzahlt wird, die Erfindung des Verfassers des Jātaha Kommentars ist, also aus spaterer Zeit stammt. Im Sarabhangajātaha wird Sahka auf die Frage nach dem Schick sal des Dandahi die Antwort (622, 21)

Kısam pı Vaccham avakırıya Dandakî ucchınnamülo sayano sarattho Kulkulanäme nırayamlı paccatı tassa phulingā nıratantı käye<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Text tassa pullingani patanti läye, aber C<sup>k</sup>, im Kommentar auch C<sup>k</sup>, lesen puli, B<sup>d</sup> phulli. Der Kommentar verbindet ni mit phulinga phulingantii vitacci langing.

628

'Weil Dundaki den Kisa Vaccha beworfen hatte, ward er an der Wurzel abgeschnitten, samt seinen Leuten und seinem Reiche, er brennt in der Kukkula genannten Hölle Funken fallen auf seinen Körner nieder

Der Kommentator erklart allerdings arakrriya in Übereinstimmung in der Proseerz illung durch nutlhubkanadantalathapätanena tassa sarire kalim paräheträ, aber das kann kaum die Bedeutung des Wortes sein Der richtige Sinn ergibt sich aus G 27 des Samhiccajātaka (530)

> arajam rajasā Vaccham Kısam avalırıya Dandalī tālo va mulato chınno sa rājā vibhavam gato

'Weil Dandah den leidenschaftslosen Kisa Vaccha mit Stauh be worfen hatte, ging dieser König wie ein Palmbaum, der an der Wurzel ab geschnitten ist, zugrunde'

Daß nach der alteren Sage Dandali den Asketen mit Strub uber schuttete, wird durch die Fassung der Geschichte im Mahavastu bestaugt Sie wird dort zweimal erzahlt zuerst in Prosi (3, 363, 3ff) und dann in Versen (3, 364 12ff) Der Risi Vatsa wohnt am Himavat Er leidet an der Windkrankheit, magert ab (kroo abhüşi) kann die Kalte micht ver tragen und zieht deshalh nach dem Daksinäpatha in die Stadt Govardhana wo der ungerechte König Dandakt herrscht Der laßt den harmlosen Rumit Stauh üherschutten Ein Minister namens Vighusta der die Gewalttat des Königs mißbiligt laßt ihn aus dem Staubhaufen ausgraben, und zum Dank dafur giht ihm der Ris den Rat schleungst zu fliehen, er selber wurde am siebenten Tage sterben und dann wurde dem Reich eine große Gefahr drohen Der Minister macht sich mit seinen Verwandten davon Am siebenten Tage stirtt der Ris und die Stadt wird in der Nacht durch die aufgeregten Bhütas in Asche verwandelt

Die Jat 522 21 entsprechende Strophe lautet hier (369, 2ff )

rsım ca l alsam akramıyana Dandakı') ucchınnamulo sadhano sarastro Kukkulam nama narakam prapanno sphuluqaqalavatato sanucchrayah')

Daß die Buddhisten sehr wohl wußten daß die Dandaki Sage die Sage von der Entstehung des Dandakawaldes ist, obwohl das in den an gefuhrten Stellen nicht ausgesprochen ist zeigt die Bemerkung des Kommentators Jat V 29, 181 In der Gathä (Jät 513 17) ist von Räma der in den Dandakarañia gegangen war die Rede, der Kommentator erklart Dandakarañia virte Kumbhacatinagaram genteñ

<sup>1)</sup> Senart I est 151 pămâunăkramı yena Dandali nher dio Lesung d r Hanl schriften BW 151parn (U 151parn) ca vatsă âkramı sona (B sone) dan lali (B danduk) fulit cher auf den oben geg benen Text

<sup>\*)</sup> Der Text ist nicht ganz sicher der Sinn ist wohl \*(Scin) Körper ist mit einem Netz von Feuerfunken überdeckt.\* Senart lest. \*\* sphulimgaj ill va tato samuechra sih.

Sicherlich junger in der Motivierung der Schuld des Königs, aber im ubrigen den buddlistischen Tassungen sehr ihnlich ist die jamistische Version, die sieh bei Devendra und bei Laksmitallabha zu Uttarajih 2, 27 findet 1) Purandarayasa, die Tochter des Königs Jitasatru von Śrawasti, ist an König Dandaka (D. richtiger. Dandaki) verheiratet, der in der Stadt Kumbhakarakataka (D -kada)2) herrscht Ihr Bruder Skandaka ist ein Anhanger der Jamas, und als einst Pālaka, der Paroluta des Dandaka, in Sravasti Jama-Möncho schmuht, wirft er ihn hinaus Palaka sinnt seitdem auf Rache Skandaka wird spater Mönch Als er mit 500 Schulern nach Kumbhakarakataka zicht, versteckt Palaka Waffen in dem Park, in dem die Schar sich mederlaßt, und redet dem König ein, Skandaka und die Mönche seien gekommen, um ibn zu töten und sich der Herrschaft zu be machtigen Durch die Auffindung der Waffen wird der König von der Wahrheit der Worte seines Purchita überzeigt. Er überantwortet die Mönche dem Pālaka der sie mit einem yantra zu Tode foltern laßt Skandaka stirbt mit dem Wunsch, als der Verbrenner des Landes wiedergeboren zu werden Seine Schwester, die über die Ermordung der Mönche ent setzt ist, will Nonne werden Sie wird von Göttern nach Śrāvastī geleitet und dort von Munisuvrata ordiniert Skandaka, als ein Agnikumära Wiedergeboren, verbrennt das Land samt der Stadt 'Daher ist der Dan dakawald entstanden'

Von den buddhistischen und jamistischen Passiuigen unterscheiden sich die brahmanischen durch die andere Begrundung der Schuld des Kömgs Kantilya Arthas p 11, nennt unter den Beispielen fur Könige, die zugrunde gingen, weil sie ihre Sinne nicht im Zaume hielten, den bhoja Dândakya, der mit seinen Verwandten und seinem Reich umkam, weil er sich aus Liebe an einem Brahmanenmadchen verging Dasselbe Beispiel sogar mit genau denselben Worten führt Vätsyäyana, Kamas p 24 fur Leute an die um der Liebe willen zugrunde gingen Im Jayamangala zu Kamandakas Nītisara I, 58 wo Kantilyas Beispiel wieder erschemt, wird die Sage genauer erzahlt Dandakya kommt auf der Jagd ın die Einsiedelei des Bhrgu wo die Tochter des Rsi gerade allein ist Er verhebt sich in das Madchen und entfuhrt sie auf seinem Wagen in die Stadt Als Bhrgu aus dem Wald nach Hause kommt und seine Tochter nicht findet, stellt er durch Meditation fest, was sich zugetragen hat, und flucht dem Dandakya daß er mit seinen Verwandten und seinem Reich in sieben Tagen durch einen Strubregen vernichtet werden solle, was denn auch eintrifft Dieselbe Geschichte findet sich in dem Jayamangala zum Kamasütra Die Abweichungen sind ganz unbedeutend, für Bhrgu steht

Jataka hingewiesen

¹) Eine Inhaltsangabe nach Devendra bei Charpentier a a O S 229 Ich gebe den Inhalt nach Laksmivallabha S 27 der Ausgabe (Calcutta Samvat 1936)
²) Charpentier hat auf die Almhehkeit des Namens mit dem Kumbhavati des

630

hier Bhärgava und die Frist von den siehen Tagen bis zur Katastrophe wird nicht erwähnt, dafur wird hinzugefingt, daß die Statte noch heute als der Dandakawald besungen wurde

Ausfuhrlicher wird die Gesehichte im Rāmāyana, 7, 79, 5ff erzihlt König Danda, der jungste der hundert Söhne des Itsväkui, hat von seinem Verter die Gegend zwischen Vindhya und Saivala als Reich erhalten und grundet dort eine Stadt Madhumanta. Sein Purolita ist Ušanas Blätgava Eines Tages kommt Danda in die Einsiedelei des Blätgava, erblickt dort dessen Tochter Araja, vergewaltigt sie trotz der Warnungen des Madchens und kehrt in seine Stadt zurück. Als der heimgekehrte Rsi die Sache erfahrt, verflucht er den König nach sieben Tagen soll ein Staubregen im Umkreis von 100 Meilen das Reich verhrennen und den König samt den Seinen vermehten. Blätgava und die anderen Bewöhner der Einsiedelei ziehen darauf aus dem Lande fort, nur Arajā hleibt auf des Vaters Gehelß in einem großen Teich in der Einsiedelei, die Wesen, die in der Nacht des Verderbens bei ihr sein werden, sollen verschont bleiben. Der Staubregen stollt sich punktlich ein und verwandelt das Land in Asche, seitdem wird es der Dandakawald genannt.

Daß Danda als Name des Kongs eine Verschlechterung gegenuber dem Dändakya der Sästras und dem Dandaki der Gathäs ist, hat schon Charpentier bemerkt. Was Araja betrifft, so sueht Charpentier nach einem Zusammenhang mit dem arajam von Jät 530, 27, wie er selbst gesteht, resultatios Ich glaube gar nicht, daß bei dem Namen an 'Staub' zu denken ist Ram 7, 81, 2 heißt es von Bhargava so 'pasyad Arajam dinäm rajasd samabhipluläm, wo das letzte Beiwort doch nicht anders verstanden werden kann als rajasäbhipluläm, rajasä samabhipluläm bei Manu 4, 41, 42 Arajä wird also dasselbe bedeuten wie arajas Hem Abh 510, und man könnte höchstens vermuten, daß ursprungbeh Arajä gar meht der Name war sondern das Madchen als noch meht mannbar bezeichnet war, wodurch des Schuld des Königs noch größer erscheinen wurde

Ob die brahmanische oder die buddlustische Fassung der Sage die altere ist, wage ich nicht zu entscheiden. Warum die buddlustischen Geschichten albern und sinulos sein sollen, wie Charpentier sich ausdruckt, verstehe ich nicht, das jus tahons scheint mir in einem Marchen durchaus berechtigt zu sein. Jedenfalls kannten die Buddlusten eine Sage, wonach der ode Dandakawald dadureli entstanden war, daß dort einmal ein Asket mit Staub oder Sand zugedeckt wurde<sup>3</sup>), und das Bestehen dieser Sage

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Fine Parallele zu der Sage von der Entstehung des Dandakarufinn ist die von der Entstehung des Wejhärufinn Im Matadgajatan (497) wird erzählt, did der wiese Matadga im Mejhä Reiche umge bracht wurde und daß die Gottheien erzurist dann das Land durch einen heißen Aschenregen vernichteten Die G\u00e4thi (497, 24, 530 28) die darauf Bezug nimmt, laute.

konnte leicht dazu fuhren, die Verödung Khotans in ähnlicher Weiso zu erklaren 1.

Wenn ich somit nuch den Zwannmenhang der im Süryagarbhasütra uberlieferten Sage mit der Legende von dem Untergang Ho-lao-lo-kins uberlieferten Sage mit der Legende von dem Untergang Ho-lao-lo-kins uberlieferten Sage mit der Legende legenfalls nicht als bewiesen ansehen kann, ist Huber (a. a. O. S. 337) unzweifellnaft der Nachweis gelungen, daß sich eine Version jeuer Legende bereits in dem sogenannten Rudrä-yanäradäna (37) des Divyävadäna findet\*). Der Text steht wie die meisten der im Divyävadäna gesammelten Erzahlungen nuch in dem Vinaya der Mülasarvästivädins, der uns in der chinesischen Übersetzung 1-tsings verliegt; fraglich ist nur, ob wir mit Huber und Lévi³) den Vinaya als die Quelle des Divyävadäna ansehen müssen, oder ob umgekehrt, wie neuerdings Przyluski annimmt\*), die Kompilatoren des Vinaya Erzahlungen aus dem Divyävadäna oder einer ütteren Rezension des Werkes aufnahmen.

Ehe wir uns aber dem Inhalt des Avadāna zuwenden, muß ein Fehler berichtigt werden. Der Name des Helden der Erzahlung ist gar nicht, wie man bisher angenommen hat, Rudräyana. An den meisten Stellen erscheint allerdings der Name in dieser Form, aber 505, 29 steht gacchodräyana, 505, 30; 560, 1. 191. 27 äyuşmän Udräyanah in samtlichen Handschriften, 559, 3 urzasankramyodräyanam in ABC, mit der kontaminierten Lesart upasamkramyo Rudräyanam in D. Daß Udräyana die allein richtige Namensform ist, beweisen die metrischen Stellen, in denen der Name erschennt. 567, 20 steht richtig in allen Handschriften adyäpy Udräyano bhiksü räddharmair na mucyale, in 570, 4 gegen das Metrum adyäpi Rudräyano bhiksur fivitäd vyaparopitab. Die Entstellung von Udräyana zu Rudräyana

Weil er böse Absichten gegen den rulunvollen Mätanga gehegt, wurde Meijha samt seiner Gefolg-chaft vernichtet. Da entstand der Meijhawald'.

<sup>4)</sup> Lév, JA. XI, 5, 76f. hat den Namen Ku-lo-ka-mo, den Khotan zur Zottes, Buddha Kädyapa geführt haben soll, sehr gestreich als Khara-Syāmāka erklart, d. h. als eine Zusammensetzung von zwei Namen von Örtlichkeiten, die in dem gleich zu besprechenden Udräyanfävadäna vorkommen. Mir sehent diese Erklarung nur daguren dewas unsicher zu werden, dad, wie Lévi bemerkt, in dem Glossar Fan fan-yu der Name Kia-lo kä-mo, der aus dem Bericht des Ci möng übernommen ist, als 'plein algle or' interpretiert wird. Man seht nicht ein, wie Kharakyämäka in dieser Weise gedentet werden konnte, zumal auch khara in der Bedeutung 'Meeradler, Reiber, Krabe' nur unzureichend im Räjnanghapta bezeugt ist. Allein wie dem auch sein mag, auf keinen Fall kann die Legende des Süryagarbhasütn beweisen, daß die in dem Avadäna erzahlte Legende des Untergauges von Ho-lao-lo kin oder Rauruka im Sernden seit dem Anfang des 6. Jahrhunderts lokalisiert war. Weder in dem Avadäna noch sonst wo ist von einer Katastrophe, die über Khara und Syämäka herengebrochen ist, die Rede

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eine Inhaltsungabo nach dem Sanskrit-Text hat Huber, B. É. F. E. O. VI, S.12ff. gegeben. Ein Stuck übersetzte sehon Burnouf, Introduction à l'histoire du Buddhisme Inden. S 341—344.

<sup>1)</sup> Huber, B. E. F. E. O. VI, 3, Lovi, Toung-Pao II, 8, 105ff.

<sup>1)</sup> Indian Historical Quarterly V. p.5

erklart sich aus der Schrift, in der nördlichen Brähmi sind vom 4 bis etwa zum 7 Jahrhundert und ru meist überhaupt nicht zu unterscheiden!) Daher kommt auch das Schwanken der Handschriften zwischen Udraka und Rudraka (z. B. Buddhae 12, 82, 83, 86), Urunnundu nd Rurumunda (z. B. Divy 349, 8, 9, 12, 14, 350, 25, 364, 15, 385, 10, 18, 27) usw. Ich brauche daher im folgenden die richtige Namensform Udrävana.

Das Avadāna beginnt mit den Worten 'Es gibt zwei große Stadte, Pataliputra und Rauruka2) Als Pataliputra sich erhebt, geht Rauruka zugrunde' In Rauruka herrscht König Udrayana, seine Gemahlm ist Candraprabha, sein Sohn Sikhandin, seine Hauptminister Hiruka und Bhiruka<sup>3</sup>) In Rājagrha regiert Bimbisāra Eines Tages kommen Kauf leute mit Waren von Rajagrha nach Rauruka Udrāyana fragt, ob es noch ein anderes so bluhendes Reich gabe wie das seine. Die Kaufleute bejahen es im Ostlande (puriadese) hege die ebenso bluhende Stadt Rajagrha, wo König Bimbisāra regiere Udrāyana beschheßt, mit Bimbisara in freund lichen Verkehr zu treten Er sendet ihm einen Kasten voll Edelsteinen Bimbisāra schickt ihm als Gegengabe feine Stoffe Udrāyana setzt diesen Austausch von Geschenken durch Übersendung eines Panzers aus Edel steinen fort. Bimbisara ist in Verlegenheit, wie er diese kostbare Gabe erwidern soll Auf Rat des Buddha beschheßt er ein Bild des Tathagita zu senden Aber Lein Maler ist imstande, den Buddha zu malen, da memand, der ihn anblickt die Augen von ihm wenden kann. So laßt der Buddha ein Tuch bringen und seinen Schatten darauf falleu den die Maler dann mit Farben ausfullen. Unter das Bild werden vier kurze Texte geschrieben das saranagamanam oder die abhyupapattik, die Formel, mit der man den Anschluß an den Orden erklarte die siksa oder das siksapadam, die zehn Gebote, die der Mönch zu halten verpflichtet ist, der anulomapratilomadra dasangah pratityasamutpādah, auch lokasamurttih oder lokasya prarritini ertti genannt, die Formel vom Kausainevus des Entstehens vorwarts und ruckwarts, zwei Gathās, die zum Eifer ermalinen und als atyutsāhanā\*) be zeichnet werden, Udanavarga 4 37 38 Dem Bild wird ein Schreiben vorausgesandt, in dem der König gebeten wird dem Bild die höchsten Ehren zu erweisen Udrāyana, anfanglich durch diese Zumitung beleidigt, folgt doch auf Rat seiner Minister der Aufforderung, aber die Bedeutung des Bildes bleibt ihm unklar Erst Kaufleute aus Madhyadesa die nach

Y) Schon Spever, WZKM AVI 355 erklart die Verwechtung von u und ra aus der Ähnlichkeit der Zeichen in der nepalissischen Schrift, beurteilt aber das Verhaltnis von Udrayana und Rudenyana falsch

<sup>4)</sup> In I toings Übersetzung wird hinzugefügt 'in Jambudopa' Die Han! schriften schwanken zwischen Ruuruka und Rornka

No 575, 25 26 28 576, 22 24 Im Kompostum wird immer Hirubhirulau georgt 556 8, 569, 15, 563, 25 usw Aur 545 5 findet sich Hirur Bhiruh (MSS Hirubhirus)

<sup>4)</sup> atyutalhata 547, 26 1st zu verbessern

Rauruka gekommen suid, unterrichten ihn über die Persönlichkeit des Buddhr und den Sum der untergeschriebenen Texte. Er überdenkt die Formel vom Kausaluckus, die Winkricht geht ihm auf, und er wird einzolaäpanna. Er richtet an Bimbisära ein Schreiben nut der Bitte, ihm einen Mäuch zu senden. Auf Verschlag des Buddha wird Mahükktjäyana in Begleitung von 500 Mönchen ils Apostel nach Rauruka gesandt. Er wird innt den größten Ehren empfangen und hat auch innt der Bekehrung der Leute gewaltigen Erfolg. Unter anderen treten zwei Hausvater, Tissy und Pusya, in den Orden ein, und erlangen die Arhatschaft. Bei ihrem Tode errichtet man für jeden einen Stäpa. Um das Bekehrungswerk im Harem des Königs und unter den Frauen des Landes fortzusetzen, wird spater dann die Nonie Sailä mit 500 Gefahrtinien von Räjagrha nach Rauruka berufen und mit den gleichen Ehren wie Mahükätyäyana aufgenommen.

Eines Tages spielt König Udrayana die tîna und seine Gemahlm Candraprabha tanzt dazu Plötzlich bemerkt der König an ihr die Zeichen des Todes, er erkennt, daß sie in sieben Tagen sterben wird. Die tina gleitet ihm aus der Hand zu Boden Die Königin fragt erschrocken, ob sie schleeht getanzt habo Der König klart sie über ihr Schicksal auf Candra prabhā benutzt die kurze Spanne, die ihr zum Leben geblieben, um sieh durch Sailā in den Orden aufnehmen zu lassen, und verspricht dem König, wenn sie in der Götterwelt wiedergeboren werden sollte, ihm zu erscheinen Nach ihrem Tode als Göttin unter den Caturniaharanka Göttern wieder erstanden, begibt sie sich zu dem Buddha und erlangt durch seine Belehrung den Stand einer srotaapanna Dann begibt sie sieli nach Rauruka zu Udrāyana und ermalınt ilin in den Orden zu treten, um nach dem Tode in der Götterwelt wiedergeboren und wieder mit ihr vereinigt zu werden Am nachsten Morgen übergibt Udräyana seinem Sohne Sikhandin die Herrschaft, empfiehlt ihm seine alten Minister Hiruka und Bhiruka und zieht nach Rajagrha, wo ihn der Buddha in den Orden aufnimmt Auf einem Almosengange begegnet er dem Bimbisāra, der sich vergebens bemuht, ihn in den welthehen Stand zuruckzulocken

Siklandın regiert eine Weile in Gerechtigkeit, gerat danin aber auf Abwege Die treuen Minister Hiruka und Blirruka die ihm Vorhaltungen machen, werden entlassen und durch zwei schlicchte Menschen ersetzt, die das Volk bedrucken Durch einen Kaufmann erfabrt Udräyana in Räjagrha von der Mißwirtschaft seines Sohnes Er tut seine Absicht kund, nach Rauruka zu kommen und den Sohn wieder auf den rechten Weg zuruckzuführen Als das in Rauruka bekannt wird, stellen die beiden schlechten Minister, für ihre Stellung fürchtend, dem Sikhandin vor, sein Vater wurde kommen, um ihn des Thrones zu berauben, und überreden ihn schließlich, den Vater töten zu lassen Auf dem Wege nach Rauruka trifft Udräyana seine Henker. Sie gewahren ihm noch die Zeit, sich der Meditation hinzu-

geben und die Arhatschaft zu erlangen Er prophezeit, daß Sikhandin als Vatermörder und Arhatmörder zur Hölle fahren werde, dann wird ihm der Kopf nbgeschlagen

634

Als Sikhandin den Tod des Vaters und seine Prophezeiung erfahrt, wird er von Reue ergriffen. Er verbinnt die beiden schlechten Minister von seinem Angesicht, setzt Hiruka und Bhiruka wieder in ihre Amter ein und hringt seine Tage in Trubsinn bin Um ihn von seinen Gewissens bissen negen der beiden Todsunden, die er auf sich geladen hat, zu heiler, veranlassen die heiden schlechten Minister seine Mutter, ihm zu erklaren, daß er gar nicht der Sohn des Udrayana sei, sie habe ihn im Ehehruch empfangen Seine Bedenken wegen des Arhatmordes wissen sie durch eine List zu zerstreuen Sie machen in den Stüpas des Tisya und des Pusya je ein Loch und setzen zwei junge Katzen hinein, die sie abrichten, auf eine an Tisva und Pusya gerichtete Beschwörung hin hervorzukommen, ein Stuck Fleisch zu nehmen, ihren Stups zu umwandeln und wieder in ihrem Loche zu verschwinden Dann gehen sie zum König und stellen ihm vor, es gebe gar keine Arhats, auch Tisva und Pusva seien Betruger gewesen und darum als Katzen wiedergeboren worden. Dann fuhren sie vor dem König und vielem Volk die Katzenbeschwörung auf Das Mittel wirkt Die meisten Leute fallen vom Glauben ab Der König gewahrt den Monchen und Nonnen keine Almosen mehr, so daß alle his auf Mahākatvāyana und Saila das Land verlassen

Eines Tages begegnet Mahakātyāyana, als er auf seinem Almosen gange nach Rauruka hineingeht, dem Komg der gerade die Stadt ver laßt Er tritt heiseite, um nicht von dem König ein unfreundliches Wort zu hören Hıruka und Bhıruka die sich im Gefolge des Königs befinden, klaren den Konig auf Befragen über den Grund der Zuruckhaltung des Mönches auf Als aber die Szene sich her der Rucklehr des Königs und Mahakatyayanas wiederholt, da wissen die beiden bösen Ratgeber dem König einzureden, Mahâkâtyayana halte sich von ihm fern um nicht von dem Staube des Vatermörders besudelt zu werden. Da ruft der König zornig Thr Herren wer mich heb hat, der werfe je eine Hand voll Staub auf diesen geschorenen Bettelmönch! Die ganze Umgebung des Königs gehorcht der Aufforderung, und Mahakatyayana wird unter einer Staub masse begraben, durch seine übernaturliche Macht schafft er sich aber eine Laubhütte unter der Staubdecke. Hirten haben den Vorgang mit angeschen Sie berichten Hiruka und Bhiruka, die hinterher kommen, was geschehen, und mit ihrer Hilfe eraben die beiden den Mönch aus Der prophezeit, daß in sieben Tagen zur Strafe fur die Untat des Königs ein Staubregen Rauruka verschütten werde Am ersten Tage werde ein Sturm die Steine, Kies und Scherben aus der Stadt blasen, am zweiten Tage werde ein Blumenregen fallen am dritten em Regen von Kleidern am vierten ein Regen von gemünztem Gelde, am fünften ein Regen von Gold, am

sechsten ein Regen von Edelsteinen, und eindlich am siebenten werde der Staubregen keininen. Auf die nugsthelte Frage der beiden, ob auch sie das Schiek-al der Bowohner der Stadt tulen wurden, beruhigt Mahākā tyāyana sie und gibt ihien den Rat, sie sollten einen unterirdischen Gang (surungā) von ihrem Hause bis zum Flusse graben und in der Naho ihres Hauses ein Beet bereithalten. Wenn der Edelsteinregen falle, sollten sie das Boot init Edelsteinen fullen und sieh davonmaehen. Die beiden Minister bergeben sieh zum König und beriehten ihm alles, funden aber keinen Glauben. Da kehren sie nach Hause zurück.

Hıruka übergibt seinen kleinen Sohn Syāmāka dem Mahākātyāyana und bittet ihn, wenn er die nötigen Anlagen dafur zeige, ihn in den Orden aufzunehmen, im anderen Falle ihn als seinen Diener zi behalten Ebenso übergibt Bhiruka seine Tochter Syāmāvatī der Nonne Sailā, ebenfalls mit der Bitte, sie, wenn sie im Besitz der nötigen Anlagen sei, zur Nonne zi machen, sonst aber sie seinen Freunde, dem Hausvater Ghosila in Kanšambī, zu übergeben Sailā verlaßt darauf Rauruka und bringt die Syāmāvatī zu Ghosila Ini übrigen treffen Hiruka und Bhiruka ihre Vorkehrungen zur Flucht, wie Mahākātyāyana es ihnen geraten hat, und am sechsten Tage, nachdoni alles genau der Prophezeiung gemaß eingotreten ist, ontkommen sie glücklich Hiruka grundet in einem anderen Lande eine Stadt namens Kiruka, Bluruka in einem anderen Lande eine Stadt bliruka die auch den Namen Bhirukaecha empfangt. Am siebenten Tage beginnt der Stadt verselilossen, so daß niemand entsthehen kann.

Mahākātyāyana fliegt durch seme Zauberkraft auf semem Mantel, an dessen Zipfel sich Syamaka festhalt, aus der Stadt Die Stadtgöttin schließt sich ihnen an Die drei kommen nach einem Marktflecken (karia taka) namens Khara und machen bei der Scheuer 1) des Ortes halt Mahā katyāyana macht sich zum Bettelgang in dem Flecken auf und laßt den Syamaka und die Göttin bei der Scheuer zurnek Durch die Macht der Göttin fangt das Korn an, sich zu vermehren Der Aufseher der Scheuer bemerkt das Er erfahrt von Syamaka die Ursache und beschließt, die Göttin durch eine List dauernd an den Ort zu fesseln. Er übergibt ihr Schloß und Schlussel mit der Bitte sie bis zu seiner Ruckkehr aufzu bewahren und keinem anderen als ihm selbst zuruckzugeben. Der Mann beruft darauf eine Versammlung der Bewohner des Fleckens, berichtet ihnen von dem Wunder in der Scheuer und fordert sie auf, seinen Sohn zum Oberhaupt (sresthin) zu machen, dann werde er sich selbst töten, und da die Göttin ihm Schloß und Schlussel nicht zuruckgeben könne, werde sie danernd zum Wohle des Fleckens dort bleiben. Die Leute sind damit einverstanden Der Sohn wird zum Oberhanpt gewahlt, der Mann begeht Selbstmord, und die Göttin erklart sich bereit, ihren dauernden

<sup>1)</sup> Statt Lhalābhidhana ist wie Huber gezeigt hat Lhaladhana zu lesen

Sitz in dem Flecken zu nehmen. Sie gerat spater in den Verdacht, die Gehebte des Mahākātyāyana zu sein. Das erregt ihren Zorn, eine Seuche ist die Folge, aber es gelingt, sie wieder zu besanftigen. Am Ende der Regenzeit beschließt Maliäkätyäyana, weiterzuziehen Er uberlaßt der Göttin als Andenken seinen Becher!) Sie erbaut darüber einen Stupa, den noch heute die Mönche, die Castya Verehrer sind, verehren, und richtet em Fest, den lämsimaha, das Becherfest, em

Mahākātyāyana setzt mit Syāmāka seine Luftreise fort. Die Rinderund Schafhirten (gopālakapašupālakaih) sehen, wie der Knabe an dem Mantelzinfel hangt Sie rufen 'Er hangt! Er hangt!' (lambate, lambate) Danach werden die Leute in Jenem Lande Lambakapala2) genannt Dann kommen die beiden zu einem anderen Marktflecken (kariataka) Mahākā tväyana laßt den Syāmāka unter einem Baum zuruck und tritt seinen Bettelgang an In dem Flecken ist gerade der Komg, ohne einen Sohn zu binterlassen, gestorben. Die Leute suchen nach einem Nachfolger. Sie bemerken, daß der Schatten des Baumes, unter dem Syamāka schlaft, den Korper des Knaben nicht verlaßt, und schließen aus diesem Wunder, daß er die geeignete Person sei Mit Erlaubnis des Mahākātyāyana nimmt Syāmaka die Königswurde an Das Reich wird danach das Syāmāka Reich (Śuāmākarānua) genannt

Mahākātyāyana, nun allem, gelangt nach Vokkāna, wo seme Mutter wiedergeboren ist Nach zartheher Begrußung halt er ihr eine Predigt mit dem Erfolg, daß sie bekehrt wird und den Grad einer srotaäpannä erlangt Beim Abschied übergibt er ihr auf ihre Bitte seinen Stab (vasti) Sie er baut einen Stupa, der als Yastistupa bekannt ist und den noch heute die Moncbe, die Caitya Verehrer sind, verehren

Mahakātyāyana will dann nach dem Madhyadesa zuruckkehren3) Er kommt an die Sindhu Die Gottheit des Nordens (Uttarapathanivasini deratā) bittet ihn um ein Andenken Mahākātyāyana erinnert sich daran, daß im Madhyadesa das Tragen von pula, einer Art Schuhe, nicht erlaubt ist Er laßt der Gottheit daher seine pula Das ist der Ursprung des Pula

<sup>2)</sup> Die richtige Deutung von kāšika und kāšimahah des Textes wird Huber verdankt, es ist kaméi zu lesen

<sup>2)</sup> Die Handschriften haben tasmim janapade manusyanām Lambakapāla (·ο Γ· A Lambayākepāla, BC Layokepāla, D Lambakepāla) iti samjilā samirttā. Vor ili samjulā samerita wird sonst der Name meist wiederholt (s. 576, 23 25, 580, 3f) aber nicht 581, 1 Auch hier scheint das nicht der Fall zu sein. Auch wird hier nicht der Name des Landes gegeben, sondern der Name der Leute in dem Lande, es wird also Lambi Lapala zu lesen sein, und der zweite Bestandteil des Namens soll offenbar dadurch erklart werden, daß die gopālaka und pasupālaka 'lambate lambate' rufen. Die chine sische Übersetzung I tsings hat nach Lévi, JA XI, 5, 90 pour cette raison l'empli cement du territoire qu'ils traversèrent ainsi s'appelle Lan po'

<sup>3)</sup> Madhyadesam agantukamuk, agam hat luer sicherheh wie so alt den Sinn "zuruckki hren"

caitya, den andere Pulcsyara nennen!) Mahākātyāyana gelangt dann allmahlich nach Srāyastī und herichtet den Mönchen von seinen Erlebnissen

Die Mönche wunschen schließlich noch zu erfahren, weshalb Udräyana den Tod durch Henkershand erlitten habe, weshalb Sikhandin und die Bewohner von Rauruka unter Stnub begraben seien und Mahäkätyäyana mit Staub übersehuttet sei und weshalb Hiruka und Bhiruka glucklich davon gekommen seien Der Buddha erklart ihnen, daß es die Folgen ührer Taten in einer früheren Geburt seien. Auf diese Geschichten braucht hier nicht eingegangen zu werden.

Das Udrāvanāvadāna ist von Ksemendra in seiner Bodhisattvāvadānakalpalatā (Nr 40) bearbeitet worden Ksemendras Darstellung stimint in allem Wesenthehen genau mit dem Avadana überein, wenn er an einigen Stellen kurzt, an anderen ausführlicher ist, so erklart sich das aus den allgemeinen Tendenzen seines Werkes Selbstverstandlich heißt auch bei ihm der Held Udrayana (tib 'U dra ya na) Der Name seines Reiches schwankt auch hier zwischen Rauruka (4) und Roruka (100), tib Sgra sgrog(s) Anstatt Hiruka (6, 69 112) findet sich öfter Heruka (153 164 170 199), wie die tibetische Übersetzung stets liest Auch der Namo der von ihm gegrundeten Stadt lautet hier Heruka (170), die von Bhiruka gegrundete Stadt heißt Bhiruka (170) Der Sohn des Heruka heißt hier Sjāmaka (164 178), tib Suo beans Die Einwohner von Lampaka werden hier nicht Lambakapāla, sondern einfach Lambaka (177) genannt, tib Hphyan ba po Fur Vokkāna wird hier Bhokkānaka (170) geschrieben tib Beg ka na ka Der karastaka Khara wird Kharavanikarvata genannt (173), das Tibetische hat hier kar pa tahi sa rihi nags su 'in dem Sari Walde eines larpata' Einigen der Personen, die im Avadana namenlos sind, werden hier Namen beigelegt. Die beiden schlechten Minister heißen Danda und Mudgara tib Dbyug pa und Tho ba (70 83 1723) Die Mutter des Si Lhandin wird Tarafika, tib Ta ra li ka genannt (120). Den Rat das Buddha Bild nach Rauruka zu senden gibt hier nicht der Buddha selber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das 1st nach Levi, JA XI 5 113 der Sinn der im Sanskrit verderbten Stelle <sup>3</sup>) Der Stoff dieses Avadana hat auch die huddhistischen Kunstler zur Dar stellung gereut Foucher, B Å F E O IX 23 Beginnings of Buddhist Art and Other Essays 231ff, hat nachgewiesen daß eine forthaufende Reihe von 25 Rehefs an dem Stupa von Bärtbudur die Geschichte des Udrayana im genauen Anschluß an das Divya vadana illustriert vgl Krom und van Erp Bärtbudur Tevtband 256ff Taf Ser IB 64—88 In der Schatzhöhle G zu Qyzıl ist wie Waldschmidt Gandhara Autscha Turfan S 63 Taf 34 erkannt hat auf einem Freske die Szene dargestellt wie Candraprablia vor Udrayana tanzt Iniks davon werden die beiden als Mönch und Nonne eingekleidet Vgf Gnuwedel Kultstatten S 100 Alt Kutscha II, 97, Fig 72 und Tafel XL XLI v. Le Cog Buddh Spatantike IV, Taf 3, VI, S 37

i) Hier im Texte Dandin, was durch das Tibetische als falsch erwiesen wird ) Auch in den Vorgeburtsgeschichten am Schluß des Avadana zeigt sich diese Tendenz zur Spezialisierung Der Jäger wird hier Kalapasa genannt (183) der Haus halter Nanda und seine Tochter Madalekha (191)

sondern der Vinister Var-äkära (15) Das Lautenspiel des Udräjana und der Tanz der Candraprabliä werden hier nicht erwahnt (41) Udrayanas Begegnung imt Bimbisära erfolgt hier vor seiner Ordinierung durch den Buddha (50ff) Die Flucht des Hiruka und Bhiruka findet auch hier zu Schiff statt, aber der unterirdische Gang fehlt (169), dagegen wird hinzu gefugt, daß sie sich nach Suden wenden (170) Anstatt der Errichtung des Stüpa über dem Becher des Mahäkätjäjana in Khara und der Einrichtung des Becherfestes wird hier (175) erzahlt, daß die Göttin ein Cautya des Kätyäjana in Suravati, tib Lha klan erhaute, und daß die Cautya Ver ehrer dies noch heute verehren Von der Erbauung des Pulacaitya wird hier nichts gesagt, von Bhokkänaka geht Mahakätyayana sogleich nach Śrāvasti (181) Dagegen wird bei der Erwahnung der Stüpas des Tisja und Pusya hinzugefugt daß die Caitya Verehrer sie noch heute verehren (30) Es ist angesichts dieser Verschiedenheiten wohl möglich, daß sich schon Ksemendras Vorlage ein weing von dem Text des Avadäna entfernte aber diese Abweichungen können anch auf Neuerungen Ksemendras beiseite gelassen werden

Eine kurzere Version der Udrayana Sage findet sich in dem von Ki kia ye zusammen mit T an yao im Jahre 472 n Chr übersetzten Tsa pao tsang king Chavannes hat sie in seinem Cinq cent contes et apologues unter Nr 420 (III 127ff ) ubersetzt Der Held der Erzählung ist auch hier König von Lu hu (Rauruka) aber er wird nicht Udrayana, sondern Yu t'o sien, Udasena genannt Seine Gemahlm heißt hier Yu siang (La ksanavati) sem Sohn Wang kun (Räjasena) Der ganze erste Teil der Ge schichte über die Beziehungen des Königs zu Binibisara die Sendung des Buddha Bildes und des Mahākatyāyana und der Saila nach Rauruka fehlt hier Die Erzahlung beginnt mit dem Lautenspiel des Konigs und dem Tanz der Königin In dem Abschnitte bis zu der Katzenbeschwörung ist manches breiter ausgeführt als in dem Avadana, manches aber auch weg gelassen oder leise verandert. Der Buddha triff hier überhaupt nicht auf. Die als Göttin wiedergeborene Königin sucht und empfangt hier keine Belehrung von ihm, und ebensowenig ist er es, der den König in den Orden aufnimmt Die Wanderung des Mönch gewordenen Königs nach Rajagrha und seine Begegnung nut Bimbisara fehlen hier Es wird nur kurz ge-agt, daß der König die Welt verließ die Lehre studierte und Arhat wurde er erlangt die Arhatschaft also nicht erst wie im Avadana unmittelbar vor seinem Tode Die treuen Minister Hiruka und Bhiruka erseheinen hier nicht. Von der doppelten Sunde des Vatermordes und des Arhatmordes die Kong Wang kin auf sich ladt, wird auch hier gesprochen, wie er von der Schuld des Vatermordes befreit wird, wird hier aber nicht erzählt Von den Gewissensbissen wegen des Arhatmordes wird er durch die Gaukelei an den Stupas der beiden Arhats geheilt, die hier aber Tie & (Tisya) und

Yu po tie šī (Upatisya) heißen und im bürgerlichen Leben nicht einfache Haushalter, wie im Avadana, sondern große Minister gewesen sind. Nur gelegentlich erfahrt man hier auch, daß Saila in Raufika weilt, die Königin begrindet ihren Wimsell, Nonne zu werden, dannt, daß sie von Šī šī (Sailā) gehört habe, daß ein Meusch, der glaufigen Herzens auch nur für einen Tag in den Orden getreten sei, unter den Göttern wiedergeberen werde. Die Erzahlung von der Mißhandlung Kätyäyanas und dem Untergange der Stadt ist gedrangter als im Avadāna Hiruka und Bluruka erscheinen auch hier nicht als Retter, ihre Stelle immit ein 'großer Mimster' ein. Die An weisung zur Flicht gibt hier nicht Kätyänna, sondern der Minister faßt selbet den Plan, einen unterirdischen Gang zu graben, der außerhalb der Stadt mundet Von einer Plucht zu Seluff ist nicht die Reile Der Sand regen tritt auch luer am siebenten Tage ein, nuch luer laßt der Himmel verher duftende Blumen, Edelsteine und Kleider regnen, aber dieser Regen von Kostbarkeiten ist nicht auf die vorliergehenden Tage verteilt, sondern findet unmittelbar vor dem Sandregen statt. Als der Minister sich mit den Semen durch den unterirdischen Gang gerettet hat, begibt er sich zu Kātyāyana und legt ihm die Frage vor, warum die Bewoliner Raurukas durch den Sandregen begraben seien Das ist dieselbe Frage, die in dom Avadāna die Mönche in Śrāvastī, als sie von den Ereignissen in Rauruka gehört haben, an den Buddha stellen, und die Geschichte aus der Vergangen heit, die Katyayana zur Erklarung erzahlt, ist genau die gleiche wie die von dem Buddha vorgetragene Im Avadana ist sie nur nech etwas aus fuhrlicher, weil luer auch noch die Frage gestellt und beantwertet wird, warum Mahākātyāyana mit Staub zugedeekt und Hiruka und Bhiruka gerettet wurden Die Reise des Käty ayana wird hier ganz kurz abgetan Es wird nur gesagt, daß er sich, nachdem er den Minister über die Ursache des Sclucksals der Bewohner von Rauruka aufgeklart hatte im Begleitung der Stadtgöttin nach Hua ši (Pātaliputra) begab Dem wird die Begrundung hinzugefugt 'Depuis l'antiquité, cette derniere ville (Pataliputra) et la ville de Lou lieou (Roruka) étaient alternativement l'une en prosperite et l'antre en decadence, celle ci ayant ete detrute, l'autre devait redevenir florissante, telle était la raison pour laquelle Kia tchan yen et ses com pagnons') se rendirent dans la ville de Houa che'

Im Anschluß daran wird dann noch erzahlt, daß der angesehene Burger Hao yn söng ('Mit der schönen Stimme' = Ghosila) sich an die Grenze des Reiches begab und dem Ehrwurdigen Gaben darbrachte Dieser Ghosila, seit langem wohlhabend, wurde, als der Ehrwurdige sein Haus be treten hatte ungemein reich Als Kätyäyana in diese Stadt\*) gekommen war, fragte er den Buddha, warum Ghosila sich einer schönen Stimme und immer wachsenden Reichtums erfreue Der Buddha erklarte ihm, daß in

<sup>1)</sup> Vorher ist aber nur die Stadtgottin als seine Begleiterin erwahnt

<sup>2)</sup> Es scheint Pataliputra gemeint zu sein

der Vergangenheit ein Burger tiglich 500 Pratyekabuddhas zur Mablzeit einzuladen pflegte Der Mann, den er als Boten sandte, war immer von einem Hunde begleitet Eines Tages vergaß der Mann die Einladung zu überbringen. Da hief der Hund allein zu den Pratyekabuddhas und bellite sie an Die Buddhas erkannten, daß der Hund sie einladen wollte, sie be gaben sich zu dem Burger, der sie hoeherfreut bewirtete. Jener Burger war der Buddha selbst in einer früheren Geburt, der Bote war Anrunddha, der Hund war Ghoula, dem zum Lohn für seine Tat eine schöne Stimme und Reiehtum zuteil ward.

Diese Erzahlung des Tsa pao tsang king ist offenbar nichts weiter als ein vielfach ungenauer Auszug aus dem Avadana Daß sie unursprunglich ist, zeigt sich vor allem in der Veranderung des Namens des Helden zu Udasena, zweifellos war, wie wir spater sehen werden, sein alter Name Udrayana Aus zwei Stellen können wir sogar schließen, daß die Quelle der Erzablung nicht das Divyavadana war, sondern der Text, wie er im Vinaya zu Prayascittika 82 lautete Dahin weist zunachst die Angabe uber das abwechselnde Bluhen und Verfallen von Pataliputra und Rauruka Sie beruht auf der Bemerkung im Anfang des Avadana, die in der chine sischen Übersetzung des Vinava ebenso lautet Wenn Pataliputra auf bluht, verfallt Rauruka, wenn Rauruka aufbluht, verfallt Pātalputra', wahrend es ım Dıvyāvadana heißt yadā Pātaliputram samvartate tadā Rorulam martate, was man in dieser Form doch nur als historische Zeit angabe auffassen kann Immerhin ware es möglich, daß die Umkehrung des Satzes die den Sinn so ganzlich verandert, im Divyavadana erst ım Laufe der schriftlichen Überlieferung geschwunden ware, vollig be weisend aber ist der von Ghosila handelnde Schluß der Erzahlung Er ist mit der Geschichte von Rauruka so lose verknipft daß man sein Er scheinen an dieser Stelle überhaupt nur begreift, wenn man weiß, daß im Vinaya die Geschichte des Ghosila unmittelbar auf die des Udräyens folgt 1) So erzahlt denn auch dort der Buddha den Mönchen die Geschichte aus dem fruheren Dasein des Ghosila, um ihnen zu erklaren, wie er zu seiner schönen Stimme gekommen ist. Kleine Verschiedenheiten in der Darstellung sind vorhanden aber sie sind nicht von Bedeutung Es kann also auch die Erzahlung des Tsa pao tsang king in Anbetracht ihrer Ab hangigkeit von dem Avadana, wenigstens zunachst, hier unberueksiehtigt blerben

Daß das Udrāyanavadāna im letzten Grunde mit der Legende des Husen tsang vom Untergange Ho lao lo kus identisch ist, wird memand bestreiten wollen Die Ahnlichkieten der heiden Erzählungen lat sehon Huber a a O S 337f, hervorgehoben In beiden Fallen wird eine Stadt von einem Sandregen verschuttet und zwar zur Strafe dafur, daß die Bewohner auf Befehl des Königs einen Heiligen im Sande vergraben laben

<sup>&#</sup>x27;) Siche Hubers Inhaltsangabe B F F I O VI, 17ff

In beiden Fällen ersteht dem Heiligen ein Retter. Bei Hüen-tsang ist es eine ungenannte Person, im Avadana sind es die beiden guten Minister Hiruka und Bhiruka. Diese Retter werden in beiden Fällen zum Lohn für ihre Guttat von dem Heiligen vor dem Untergang dadurch bewahrt, daß er ihnen die Vernichtung der Stadt am siebenten Tage vorhersagt, und sie retten sich auf dieselbe eigentümliche Weise durch einen unterirdischen Gang. Auch die Einzelheiten der Geschiehte der Vernichtung der Stadt stimmen zum Teil genau zusammen. Der Sandregen setzt am siebenten Tage ein. Voraus geht ein Sturm, der allen Schmutz aus der Stadt wegfegt, und ein Schauer von Juwelen. In beiden Fällen spielt ferner ein Buddhahild, das aus der Ferne gekommen ist, eine Rolle in der Geschichte, und zwar als Ausgangspunkt der Katastrophe. Im Avadana wird es der Anlaß, daß Mahākātvāvana ins Land kommt, bei Hüen-tsang, daß der Arhat durch die Verehrung, die er ihm zollt, die Strafe des Königs auf sich zieht. Daß es im Avadana ein Gemälde, bei Huea-tsang eine Statue ist. ist allerdings ein beachtenswerter Unterschied; für den Gang der Erzählung macht es aber nichts aus. Über die Schicksale des Porträts beim Untergange der Stadt erfahren wir nichts, die Statne rettet sich selbst auf wunderhare Weise nach Pi-mo. Ob man damit die Flucht der Stadtgöttin in dem Avadana zusammenstellen darf, wie Huber es tut, ist mir zweifelhaft. Man darf nuch nicht verkennen, daß die Übereinstimmungen in der Geschichte der Vernichtung der Stadt fast alle dadurch an Beweiskraft verlieren, daß sie sich schon in der Sage von der Entstehung des Dandakawaldes finden, die aus viel älterer Zeit bezeugt und wahrscheinlich das Urhild aller dieser Sagen von der Vernichtung einer Stadt oder eines Landes durch einen Sandregen ist. Ein besonderer und daher beweisender Zug ist in dieser Partie nur die Herstellung des unterirdischen Ganges. Dazu kommt weiter noch das Buddhabild, und schließlich wird jeder Zweifel an dem Zusammenhang der beiden Geschichten dadurch beseitigt, daß Ho-lao-lo-kia, wie Huber gezeigt hat, die regelrechte chinesische Wiedergabe von Rauruka ist, die Stadt also in beiden Erzählungen denselben Namen trägt.

Es erhebt sich also die Frage, ob wir es hier mit einer Geschichte indischen Ursprungs, die nach Turkestan gebracht und dort lokalisiert wurde, zu tun haben oder ob eine turkestanische Lokalsage in den Vinaya der Mülasarvästivädins aufgenommen wurde. Huber hat sich für das letztere entschieden. Er beruft sich darauf, daß das Avadäna selbst Ranruka in eine Gegend, die außerhalb des eigentlichen Indiens liegt, also nach Turkestan versetze. Man branche, um sich davon zu fiberzengen, nur die Rückreise Mabäkätyäyanas nach der Zerstörung Raurukas zu verfolgen. Mahäkätyäyana kommt über Khara nach Lambäka', dann nach Syāmäka und weiter nach Vokkäna und endlich 'descendant vers le

<sup>1)</sup> Huber schreibt Lamba.

Sud<sup>1</sup>)' an den Indus, wo er den Bereich der Gottheit des Nordens verlaßt Von den genannten Örtlichkeiten sind zwei bis jetzt lokalisiert<sup>2</sup> Lambäka oder Lampäka entspricht dem heutigen Lampään, Vokkäna ist das heutige Wakhän Die beiden Örtlichkeiten liegen im Suden des Pamir, d h zwischen Turkestan und Indien

Ich brauche kaum darauf hinzuweisen, daß, falls Huber mit seiner Ansicht, der sich auch Levi, JA XI, 5, 76 angeschlossen hat, recht haben sollte, sein Nachweis von einschneidender Bedeutung für die Geschiehte des Kanons der Mülasarvästivädins sein wurde, ganz gleich, ob man an nehmen will, daß die turkestamschen Elemente dem Kanon von Anfang an angehorten oder erst spater, jedenfalls aber vor der chinesischen Uher setzung, in Turkestan aufgenommen wurden. Die Sache hat sogar noch ein weitergehendes Interesse Gegen den Schluß seines Aufsatzes bemerkt Huber 'Dans la formule niême par laquelle le Divyāvadāna commence le recit de la destruction de Roruka , Quand Pătaliputra monte, Roruka tombe en decadence', ne faut il pas trouver l'expression de cette rivalite lustorique qui fit passer tour à tour la préponderance des royaumes fondés sur les bords du Gange aux royaumes de l'Asse centrale?' Auch wenn man sich diesen etwas kuhnen Folgerungen nicht ganz anschließen will, wird man zugestehen mussen, daß iener einleitende Satz und alles, was uns in dem Avadana von dem Verkehr zwischen Rauruka und dem Madhyadesa berichtet wird, auf die engsten Beziehungen zwischen Indien und Ostturkestan schon in einer sehr fruhen Zeit hinweisen wurde

Ich glauhe nun allerdings, daß eine genauere Frufung der Texte zu einem ganz andern Resultate führt. Ich will gar kein Gewicht darauf legen, daß es von vornherem nicht gerade sehr währseheinlich ist, daß das Avadäna, eines der interessantesten der ganzen Sammlung aus der etwas mageren Lokallegende herausgesponnen sein sollte. Man darf naturheh die Natur der Berichte dabei nicht außer acht lassen. Das Avadäna ist das Werk eines gewandten Erzahlers, die Angaben Huen tsangs berühen offen bar auf den mundhehen Mitteilungen der Ortseingesessenen und wir können nicht wissen, wie weit diese selbst unterrichtet waren, weivel sie dem Pilger erzahlten und wieviel er selbst vielleicht weggelassen hat

Wichtiger ist schon etwas anderes Die turkestamsche Lokalsage haftet an der Buddhastatue, die in P i mo verehrt wurde Warum sollte der Verfasser des Avadāma diese Statue ganzilieh ausgeschaltet und durch ein Porträt des Buddlu ersetzt haben, über dessen Verhleib er mehts berichtet\* Umgekehrt mußte naturlich, wenn man die Lokalsage nach den Vorbilde des Avadāma gestaltete, das Gemalde aus der Geschichte verschwinden, und nichts war im Grunde naturlicher, als daß man dam die

<sup>1)</sup> Dieso Bemerkung findet sich nur in der chinesischen Übersetzung nicht im Sanskrit Text des Diesjäradina

Sandelhelzstatue von P'i-me mit der in der ganzen buddhistischen Welt hechbernhmten Sandelholzstatue des Udayana identifizierte. tsang schildert sie uns in seinem Beriebte über Kausambi1). Sie stand in einem großen Tempel innerhalb des königlichen Bezirkes der Stadt. Sie war aus Sandelhelz geschnitzt und hatte einen steinernen Baldachin. Von Zeit zu Zeit entsandte sie ein übernaturliehes Licht. Fursten aus verschiedenen Landern hatten versucht, sie fertzunehmen, aber niemand konnte sie von der Stelle bewegen. So machte man Bilder von ihr und verchrte sie, und alle wahren Bilder des Buddha sind nach dieser Statue gemacht. Über ihre Entstehung erzahlte man, daß König Udayana, als der Buddha fur drei Monate in den Trayastriment-Himmel gefahren war, um zum Wohle seiner dort weilenden Mutter das Gesetz zu predigen, wahrend seiner Abwesenheit ein Abbild des Meisters zu haben wunschte. Er bat daber den Maudgalyayana, durch seine übernaturliche Macht einen Kunstler in den Himmel zu versetzen, um dort das Bild des Buddha zu schaffen. Als Buddha auf die Erde zurnekkehrte, erhob sieh die Helzstatue von ihrem Sitze und begrußte den Herrn der Welt, und dieser erwiderto freundlich den Gruß und sagte seinem Bilde, es werde seine Aufgabo sein, die Unglaubigen zu lehren und zu bekehren und kunftige Goschlechter auf dem Wege der Religion zu leiten. Daß man durch die Identifizierung der Statue von P'i-me mit der des Udayana mit der Tatsache in Konflikt kam, daß die letztere ja noch immer in Kausambi gezeigt und verehrt wurde, wird die turkestanischen Mönehe wenig bekummert haben, auffallend ist höchstens, daß auch Huen-tsang diesen Widerspruch gar nicht bemerkt zu haben schemt2).

Ich will schließlich auch nicht unerwahnt lassen, daß in dem Falle, daß die Lokalsage nach dem Aradäna gestaltet wurde, die Zuruckfuhrung der Statue auf König Udayana vielleicht auch dadurch begunstigt wurde, daß in der Quelle das Bild zu einem König Udräyana in naher Beziehung stand. Bei der Ahnlichkeit der Namen ist, wie wir spater sehen werden, gerade unser Udräyana auch sonst mit Udayana zusammengeworfen worden, und in tibetischen Schriften, z B bei Täranätha³), wird der Name des Königs von Kausämbī Utrayana geschrieben. Selbstverstandlich kann

<sup>1)</sup> Julien, Mém. I, 283ff

<sup>2)</sup> Die Statue von Kausambi hatte ubrigens eine Rivalin in einer Sandelholzstatue des Buddha zu Srävast! Über ihre Entstehung erzählt Fn hem (Legge, S 56f.) dieselbe Legende wie Huentsang von der Statue zu Kausambi, aber an Stelle des Udayana erscheint hier Prasenant, und von dem Eingreifen Maudgalyäyanas wird michts gesagt, einfacher heißt es hier, daß der Konig die Statue herstellen ließ, weil er sich nach dem Anblick des Buddha sehnte Auch Huen tsang kennt die Statue von Srävasti, er bemerkt, daß Prasenant sie wahrend der Abwesenheit des Buddha im Trayastrumfat Himmel habe anfertigen lassen, als er von der Herstellung der Statue durch Udayana gehört hatte Clulien. Mém I, 296)

bei der Verschiedenheit des Verhaltnisses, in dem Udayana und Udräyana zu dem Buddhabilde stehen, der angenommene Zusammenhang zwischen beiden nur als eine Möglichkeit bezeichnet werden. Man braucht darauf auch kein Gewicht zu legen, die Hineinbeziehung des Udayana in die Lokallegende wurde sich meines Erachtens, wie oben bemerkt, schon durch die Populanität der von ihm erzahlten Geschichte zur Genuce erkluren.

Es gibt nun aber auch abgesehen von solchen allgemeinen Erwa gungen ein paar Angaben in dem Avadāna die gegen die Lokalisierung von Rauruka in Ostturkestan sprechen Hiruka und Bhiruka entfliehen zu Schiff durch einen unterirdischen Kanal, der von ihrem Hause bis zum Flusse reicht, aus der Stadt So hat es ihnen Mahākātyayana geraten yuvām yāvac ca grham yāvac ca nadi atrāntare surungām khānayitvā grhasa mīpe nāram sthapaystvā tisthatah | yadā ratnavarsam patet tada ratnānam nāram pūraystvā nispālaystavyam iti (574, 28ff , 575, 17ff ) Genau so fuhren sie es aus Hiru Bhirukabhyām agrāmātyābhyām yātac ca grham yāvac ca nadi atrāntare surungām khānayitia grhasamīpe ca nauh sthapitā (576 5f), Hıru Bhırukav agramatyan ratnanam nasam purayıtva nıspa läystau (576, 21f) Wenn der Erzahler die Minister das Schiff bei dem Hause verankern laßt, so stellt er sich die surunga offenbar als mit Wasser gefullt dar Die Herstellung eines solchen unterirdischen Kanals durfte etwas schwierig gewesen sein, aber solche Bedenken sind bei einer Legende, die so viel Wunderbares berichtet. kaum berechtigt Wichtig ist nur, daß der Erzahler die Minister die Fahrt offenbar auf dem Flusse fortsetzen laßt Es ist doch ganz unwahrscheinlich, daß em Erzähler, der nur einigermaßen mit den Verhaltnissen Ostturkestans bekannt war, auf den Gedanken ge kommen sein sollte, seine Helden eine Reise zu Schiff machen zu lassen<sup>1)</sup> Seine Angaben lassen eher darauf schließen daß das Rauruka, das er im Sinne hatte, in der Nahe eines großen schiffbareu Flusses lag

Seltsam ist es ferner auch daß die Kaufieute aus Räjagrha dem Udräyana erklaren, Rajagrha liege im östlichen Lande asti deta pärvadese Räyagrham negaram (545, 17). Nun begt ellerdungs Räyagrha etwa 4 Grad Stilcher als die Stritte, wo man das turkestanische Rauruka anzunchmen lat, aber das spielt für die Lage der beiden Orte zueinander doch keine Rolle im Verhaltins zu den mehr als 1200 Kilometern, die Räyagrha sud licher liegt. Man sollte statt pürvadese niso eher dalsinadese erwarten Allenfalls könnte man annehmen, daß pürvadese vom rem indischen Stand punkte aus gedacht sei und das östliche Indien bezeichnen solle, aber diese Annahme ist em Notbehelf, und besser wurde sieh der Ausdruck jedenfalls erkliren wenn Rauruha wirklich westlich von Rajagrha hegen würde

<sup>3)</sup> Auch Foucher, B F I F O IN. 31, Beginnings of Bud linet Art, p 239 hat schot be melt und die Rosse vu Schuff mehr zu de Lokalissering von Rautuka int Antrilaen i poess obwehl zu van er meint d in Verfasser des Avadian sicherheb bannt war.

Mir scheint endlich auch die Reiseroute Mahākātyāyanas mit der Lokalisierung Raurukas in Ostturkestan unvereinbar zu sein, obwohl Huber sie gerade als Beweis dafur verwendet hat. Die vier Stationen, die im Texte genannt sind, sind Khara, Lambāka, Śyāmāka, Vokkāņa. Khara laßt sich vorlaufig nicht lokalisieren. Lambaka ist, wie schon bemerkt. das heutige Lamghan, Vokkana das heutige Wakhan. Das dazwischenliegende Švāmāka, das auch bei Varāhamihira, Brhats. 14, 28 und in der Form Syamaka Mark, Pur. 58, 47 erscheint, kann nur in der Gegend des heutigen Chitral gesucht werden. Lévi, JA, XI, 5, 76f. hat Syamaka in dem So-mi des Sung-vun (Chavannes, B. E. F. E. O. III, 406), des Pei-šī (cbd.) und des Tang-su (Chavannes, Doenments p. 159) und dem Sang-mi des Huen-tsang (Mem. II, 206) wiedererkannt, die schon fruher mit Chitral identifiziert waren 1).

Betrachtet man nun die Lago der genannten drei Örtlichkeiten auf einer Karte, so zeigt sich, daß Mahākātyāyana, wenn er, von Khotan kommend, zuerst nach Lambaka, dann nach Syamaka und schließlich nach Vokkana gezogen sein sollte, eine höchst unpraktische Reise gemacht haben mußte, denn Lambaka ist der südlichste, Vokkana der nordlichste Punkt. Das Naturliche ware gewesen, die Reise in genau umgekehrter Richtung zu machen. Die Reise von Lambaka nach Vokkana, die im wesentliehen in nördlicher Richtung verlauft, macht es daher wahrscheinlich, daß der Ausgangspunkt Rauruka sudlich von Lambaka lag2).

Aus den bisherigen Untersuehungen hat sich ergeben, daß das Rauruka des Avadāna oine Stadt gewesen sein muß, die westlich von Rājagrha, sudlich von Lambaka am Ufer eines Flusses lag Was wir sonst von ihr erfahren, laßt darauf schließen, daß es eine bedeutende Stadt war, die in Handelsbeziehungen zu Magadha stand, die aber fruh — nach der Erzahlung schon zur Zeit des Buddha - zugrunde ging Es fragt sich, ob wir eine solche Stadt nachweisen konnen

Im Mahā-Govindasutta des Dīghanikāya (II, 235) wird erzahlt, wie nach dem Tode des mythischen Königs Disampati der Brahmane Govinda das Reich zwischen Renu, dem Sohne des Konigs, und den anderen Ksa-

<sup>1)</sup> Vgl Marquart, Eranshahr, S 63; 243ff

<sup>2)</sup> In der von I tsing herruhrenden chinesischen Übersetzung des Vinaya ist die Reise des Mahâkātyāyana, wie Lévi, JA XI, 5, 113f, angibt, noch etwas weiter ausgeführt Er will von Vokkana weiter in den Madhyadesa gehen und überschreitet den Sue-ling (Hindukusch) Dann felgt die Erzahlung von der Errichtung des Pulacartya Darauf uberschreitet er den Fluß Fu &a (Ovus) und kommt nach der Stadt Pu sa Dort schert er sich Bart und Haupthaar und schneidet sich die Nagel Über dem Haar und den Nageln errichten die Leute ein nach diesen benanntes Caitya. Von da wendet sich Mahākātyāyana nach dem Suden und gelangt nach Śrāvasti. Da es sich um die Verlangerung der Ruckreise handelt, hat sie für die Frage, die uns hier beschaftigt, keine Bedeutung.

646

triyas verteilte Tatra sudam majihe Renussa rañño janapado hoti, heißt es, und dann folgen die sicherlich alten Verse

Dantapuram Kalıngānam Assakūnam ca Potanam Mahissati Avantīnam Sorīrānañ ca Rorukam Mithilā ca Videhānam Campā Angesu māpitā Bārānasī ca Kāsinam ete Govindamāpitā ti Sattabhū Brahmadatto ca Vessabhū Bharato saha Renu dve ca Dhataratikā tadasum satta Bhāratā ti

Diese Verse kommen auch im Mahāvastu III, 208 im Govindiyasūtra vor,

Dantapuram¹) Kalıngānām Asmalānām ca Potanam²) Māhısmatīm³) c Āvantīnām³) Kanınānām ca Rorulam³) Mıthılām ca Videhānām³) Campām¹] Angesu mapage³) Vārānasīm²) ca Kāšisu etam Govundamānulam²o)

Hier wird also Roruka, sk Rauruka, unter den sieben alten Stadten Indiens aufgezahlt, die im Mahävastu in M erhaltene Lesart Lolakam geht natur lich auf Loluvam, die alte östliche Namensform, zuruck Rauruka ist die Hauptstadt der Soviras sk Sauvīras, und ihr Herrscher fuhrt den Namen Bharata In genauer Übereinstumung damit wird auch in der Prosa des Ädittajätaka (424 III, 470, 6) berichtet, daß im Sovirareiche in der Stadt Roruva der Großkönig namens Bharata lebte (Soiraratike Roruvanagare Bharatamahärän näma)<sup>11</sup>) In der Einleitung zum Sivijataka (IV, 401, 12) wird das Ädittajätaka daher auch als Sovirajataka bezeichnet.

Die Sauviras sind Pānini wohl bekannt Er gibt Regeln über die Bildung von Strdtenamen, die im Lande der Sauviras 14, 2, 76), und über die Bildung von Geschlechternunen bei den Sauviras (4, 1, 148—150), die eine sehr gename Kenntins der Eigentumlichkeiten über Sprache ver raten. In der Literatur erscheinen die Sauviras fast immer in Verbindung mit den Sindlius Es scheint daß nicht so sehr freiwillige Vereinbarung als vielmehr die Unterwerfung der Sauviras durch die Saundhavas zu diesem eigen Zusammenschluß geführt hat In einem 'alten Ithlisa', dem Vidula putranussanna im Möh 5, 133—136, wird erzahlt, daß Sanjayu, der Sohn

<sup>1)</sup> B antahpuram, M amtahpuram Senart atah puram

<sup>2)</sup> BU nām ca asmakānām yotanam (U yottanam)

<sup>3)</sup> B māhişyati, M mohaşyati 4) BM ravartti(M rti)nāņi

<sup>)</sup> M lolakam 9 BM endeham 9 BM eays

M māmaye
 B rūrānasī, M rārānams:

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) M govindamdropitam
<sup>10</sup>) Die birmanische Handschrift B<sup>3</sup> hat Socieurathe durch Sewrathe und her und 474, 18 den Namen des Königs Blarate durch Rosene ersetzt. Rosene erklätzt sech wiederum aus der alten östiglien Namensform Lolewe

<sup>13)</sup> B<sup>4</sup> heet heer Sterrajdala Sieherlich ist auch, wie schon Andersen Index erkannt hat in der Pioleitung zum Dasabrähmanaj (IV, 200 24) Sortrajdale en statt des von Fausboll in den Text aufgenommenn Suerajdale von C<sup>3</sup>, I idea jdale von B<sup>2</sup> zu lesen. Auch her ist Jat 424 gement.

der Vidulā, ein Sauvira, von dem Sindhurāja besiegt worden war (133, 4, 134, 4) Der Gegensatz zwischen Saindhavas und Sauviras zeigt sich deutheh in der Aufforderung der Mutter an den Sohn, sich mit den Sauvira-Madchen zu vergnugen, nicht den Saindhnyn-Madchen zu folgen (134, 32). die Saindhavas zu ersehlagen (135, 21)1) Die dommierende Stellung der Sundhavas tritt auch in der Bezeichnung zutage, die Jayadratha, der König der Sindhu Sauvīras, im Epos erhalt Er wird für gewöhnlich Saindhava genannt (1, 186, 21, 2, 34, 8, 4, 18, 4, 6, 45, 55, 14, 77, 9), Saindhavako rājā (6, 45, 56), Sindhurāja (1, 67, 109, 5, 55, 43, 14, 77, 11) In der Schilderung des Kampfes seines Volkes gegen Arjuna wegen des Opferrosses in 14,77f wird stets von Saindhavas gesprochen. Auch im Abhi manyuvadha-, Pratuña- und Jayadrathavadhaparvan des 7 Buches (7, 33 bis 152) wird er meistens Saindhara genannt, daneben findet sieh Sindhu rāja, Sindhurājan, Sindhurāj, Sindhupati, Saindhavako rājā oder nrpah Ebenso ist sein Vater Vrddhaksatra der Sindhuraja (146, 110) Nur 75, 11 wird Jayadratha als Sauvīra-Sindhūnām išvarah bezeichnet Im Draupadi harana- und Jayadrathavimoksanaparyan des 3 Buches (3, 202-272) ist allerdings der Unterschied zwischen Saindhava und Sauvira ziemlich ver wischt Javadratha ist hier patih Sautira Sindhünam (207, 8), er bietet Draupadi an, die Herrschaft über alle Sindhu Sauviras mit ihm zu teilen (207, 20), sem Heer and die Sindhu Sauviras (271, 50), zwölf Sauvirala Prinzen folgen ihm (205, 9, 271, 27) Am haufigsten wird er auch hier einfach Saindhava genannt, daneben Sindhuraja, rajū Sindhūnām, Sindhu pati, Saindhaio raja, Saindhavako nrpah Aber dieser Titel wechselt hier mit Suvirarāstrapa (268, 1), Sauvīrarāja (265, 12, 268, 12 13), Sauvira (267, 7, 271, 8), Sauvīraka (267, 2), Suvīra (268 3) Auch seine Bruder werden Sauvīraurāh genannt (265 13) Sem gesamtes Heer ist Saindhaia dhvajini (271, 7) Saindhavasainikāh (271 36) aber auch Suvirāh (271, 9)

Jayadratbas Herrschaft reicht über die Grenzen der Sindhu Sauvīras hinaus Nach Mbh 8, 5, 11 gebietet er über zehn Reiche von denen das

Sindhu Reich das erste ist

Sındhurüstramukhäniha dasa rüstrünı yünı ha vase tısthantı vırusya yah sihitas tava öösane || aksauhınir dasaıkam ca vınırnıya sitash saraıh | Arjunena hato röyan mahäviryo Jayadrathah ||

Die Namen der zehn Reiche werden, sowiel ich weiß, nirgends angegeben, In der Erzahlung vom Raube der Draupadi erscheinen im Gefolge der

¹) Daß Saundhavas und Sauviras zwei verschiedene Volker waren, zeigt sich auch Markandeyn 132 45ff, wo vom Marutta erzahlt wird, daß er Sauviri, die Tochter des Suvira und Vapuşmati die Tochter des Herri der Sindhu (Sindhuhartr) zu Gemahlinnen hatte Dannt kann die von Pargiter, Markandej ap Übersetzung, S 315, geaußerte Vermutung daß Sauvira der Volksamme, Sindhu der Name des von ihnen bewohnten Gebietes sei wohl als erledigt gelten

triyas verteilte Tatra sudam mayhe Renussa rañño janapado hoti, licibt es. und dann folgen die sicherlich alten Verse

Dantapuram Kalingānam Assakānam ca Potanam Māhissati Avantīnam Sovīrānañ ca Rorukam Mithilā ca Videhānam Campā Angesu māpitā Bārānasī ca Kāsīnam ete Goindamapitā ti Sattabhā Brahmadatto ca Vessabhā Bharato saha Renu die ca Dhataratihā tadāsum satta Bhāratā ti

Diese Verse kommen auch im Mahāvastu III, 208 im Gavindiyasūtra vor, wo anstatt des Senartschen Textes zu lesen ist

Danlapuram<sup>1</sup>) Kalıngānām Asmalānām ca Potanam<sup>2</sup>) Māhismatim<sup>2</sup>) c Ātantinām<sup>4</sup>) Sautīrānām ca Rorulam<sup>3</sup>) Mithilām ca Videlanām<sup>6</sup>) Campam<sup>2</sup>) Angesu māpaye<sup>6</sup>) Vārānasīm<sup>3</sup>) ca Kāssu etam Gorindamāpitam<sup>10</sup>)

Hier wird also Roruka sk Rauruka, unter den sieben alten Stadten Indiens aufgezahlt, die im Mahavastin in M erhaltene Lesart Lolakam geht natur lich auf Loluvam, die alte östliche Namensfarm, zuruck Rauruka ist die Hauptstadt der Sovīras, sk Sauvīras, und ihr Herrscher führt den Namen Bharata In genauer Übereinstimmung damit wird auch in der Pross des Ädittajataka (424 III, 470, 6) benichtet, daß im Sovīrareiche in der Stadt Roruva der Großkonig namens Bharata lehte (Sovīraratihe Roru tanagare Bharatamahārājā nāma)<sup>11</sup>) In der Einleitung zum Swijstaka (IV, 401, 12) wird das Ädittajataka daher auch als Sovīrajātaka bezeichnet <sup>12</sup>) Die Sauvīras sind Panna wahl bekannt Er giht Regeln üher die Bil

dung von Stadtenamen, die im Lande der Sauvīras hegen (4, 2, 76) und uber die Bildung von Geschlechtsnamen bei den Sauvīras (4, 1, 148—150), die eine sehr genaue Kenntnis der Eigentumhehkeiten ihrer Sprache verraten. In der Literatur erscheinen die Sauvīras fast immer in Verhandung mit den Sindhus. Es scheint, daß nicht so sehr freiwillige Vereinbarung als vielmehr die Unterwerfung der Sauvīras durch die Saindhavas zu diesem engen Zusammenschluß geführt hat. In einem "alten Ithäsa", dem Vidulaputränussana im Mbb. 5, 133—136, wird erzahlt, daß Sanjaya, der Sohn

<sup>1)</sup> B antahpuram, M amtahpuram Senart alah puram

<sup>1)</sup> BM nam ca asmakānām yotanam (M yotlanam)
1) B māhisyati, M mohasyati (M rti)nām

<sup>\*)</sup> B māhiṣyati, M mohaṣyati 

\*) BM cavartti(M rti)nāņ

\*) M lolakaņ 

\*) BM tidehāṃ 

\*) BM cayā

<sup>1)</sup> M mamaye 7) B raranasi, M varanamsı

ii) N govendamärupitam ii) Dio birmanische Handschrift B<sup>4</sup> hat Solivarnithe durch Sivirathe und hier und 474 18 den Namen des Königs Bharata durch Borura erstit. Borura erklärt sich wiederum aus der alten östlichen Namensform Lober.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) B<sup>4</sup> heet her Sievrajdiaka Sicherlich ist auch wie schon Andersen Index erkannt hat, in der Imleitung zum Dasabrähmang (IV, 360 24) Socioujdiake an statt des von Fausboll in den Text aufgenommenen Sucrajdiake von C<sup>ks</sup>, 1+1ura 11tate von B<sup>3</sup> zu lesen Auch her fet Jät 424 gemeint.

des Rudradāmanın Junāgadlı (Ep Ind VIII, 44) ın der Liste der Lander des Mahāksatrapa Kaecha vor Sindhu Sauvīra erscheint pūrviāpar Alarāvantu-Anuvanierd Inartta-Surastra-Seafbh ra-Maru-Kaccha-Sindhu Sautīra Kukur-Aparāmta-Neadādīnām ersayānām An der zweiten der an gefuhrten Stellen sind zwischen die Sauviras und die Anartas die Abhīras eingeschoben, und da Ptolemaus nngibt, Abiria sei ein Distrikt über Patalene1), so wird man annehmen durfen, daß die Abhīras im sudöstlichen Teil der heutigen Provinz Sind sallen, bis etwa zum Rann von Cutch, der sich aber in alter Zeit viel weiter nach Norden ausdehnte als beute<sup>2</sup>) Aus anderen Stellen, auf die hier nicht eingegangen zu werden braucht, ergibt sieh, daß sieh das Gehiet der Abhiras am Rande der großen indischen Wuste noch viel weiter nach Norden hinauf erstreckte, anderseits scheint es nicht bis an den Indus selbst gereicht zu haben. Milindapanha S 359 wird im Vergleich von einem reichen Schiffsherrn gesprochen, der, wenn er in einem Hafen guten Verdienst gehabt hat, auf das große Meer hin ausfahrt und nach Vauga, Takkola, Cina, Sovira, Surattha, Alasunda, Kolapattana, Suvannabliumi oder einem anderen Platze, wo Schiffe zu sammenkommen, reist. Wenn man mit Seeschiffen in das Land der Sauviras fuhr, ist anzunehmen, daß es bis an die Kuste reichte Das Ostufer des unteren Indus scheint danach Sauviraland gewesen zu sein, wie weit es sich über den Indus hinaus nach Westen erstrechte, laßt sich meht sagen Fur die Bestimmung der nördlichen Grenze kommt eine Bemerkung Al Berunis in Betracht Er zitiert, I. 300ff der Sachauschen Übersetzung. aus dem Vayupurana und der Brbatsamhita zwei Völkerbsten die den Namen der Sindhu Sauvīras enthalten, und fugt hinter Sauvīra em, daß es Multan und Jahrawar sei Jahrawar, wofur Raverty, JASB 61, I, S 219, Jhārāwar liest, lag nahezu 50 mil oberhalb von Multan am Zu sammenfluß des Jiblam mit dem Chändrä Flusse<sup>3</sup>) Wenn diese Loka lisierung auch fur die altere Zeit, wie die Bemerkung im Milindapanha zeigt, zu eng erscheint, so stimmt sie doch in einer Hinsicht gut zu der oben erwahnten Angabe des Mahabhārata, daß die Šibis, Sauvīras und Samdhavas ein einziges Reich bildeten, aus der man schließen darf, daß die Sibis Grenznachbarn der Sindhu Sauvīras waren

Schon auf Grund der Angaben des Diodorus und Curtius batte man die Zifor oder Sibi in die Gegend des heutigen Jbang versetzt<sup>4</sup>), eine In schrift aus dem Jahre 403 auf einem bei Shorkot im Jhang District ge fundenen Kessel macht es jetzt sicher, daß Shorkot Sibipura, die Haupt stadt des Sibilandes, war<sup>4</sup>) Grenzten Sibis und Sindhu Sauviras anein

Haig The Indus Delta Country, S 19, setzt Patala ungefahr 35 englische Meilen sudostheh von Haidarabad au

<sup>2)</sup> V A Smith Early History of India 4, S 109 Anm 1

<sup>3)</sup> So nach Raverty a s O , anders Sachau Alberum s India I, 260

<sup>1)</sup> V A Smith JRAS 1903, S 689 3) Vogel, Ep Ind XVI, 15

Sindhu-Sauvīras die Kulindas, Trigartas, Iksvākus und als die bedeutend sten die Šibis Kotikāsya, der Šaibya, ist der Vertraute des Jayadratha Sibis, Sauvīras und Sindhus bilden das Reich des Jayadratba Kaccid elah Šibin ādhyān Sauvīrān saha Sindhubhih ļanutishasi dharmena ye cānye viditās trayā, fragt Draupadī den Jayadratha (267, 11), und 271, 3 werden zur Bezeichnung des gesamten Heeres des Komigs die drei Volkernamen verwendet Šibi-Sauvīrā Sindhūnām risādas cāpy ajāyata Diese nabe Beziebung der Sibis zu den Sindhūnām risādas cāpy ajāyata Diese nabe Beziebung der Sibis zu den Sindhūnām risādas cāpy ajāyata Liese nabe Beziebung der Sibis zu den Sindhūnām risādas cāpy ajāyata such in der Volkergenealogie, Hariv 1, 31, 291 wieder, wo die Sauvīras auf Šibi als Stammyater zuruekgefulrt werden

Sibes ca putrās catvāro virās trailokyavisrutāh | Vrsadarbhah Suviras ca Madralah Kailayas tathā | tesām janapadāh sphītāh Kailayā Madralās tathā | Vrsadarbhāh Suvirās ca<sup>1</sup>

Nach der Darstellung des Harivamsa unterstand auch die Kuste von Käthläwär dem Sindhu-Konige Als die Yädavas Matburä verlassen, zieben sie nach dem Anipa des Sindhu-Konigs und lassen sich in Dväravat, nieder (Anüpam Sindhuräjassa prapetur Fadupumpatäl 2, 56, 22, usagam Sindhuräjassa sobhitam puralaksanah 2, 56, 26) Naturlich darf man aus die Paren Außerung niebt mit Pargiter, Markandeyap Übers S 315, schließen, daß das eigentliche Sindhuland sich bis nach Kathläwär erstreckte

Durch den Zusammenhang mit den Sindhus ist das Gebiet, in dem wir die Sauvīras zu suchen haben, bereits einigermaßen bestimmt; es muß in der Nalie des Indus gelegen baben. Weiter führen uns zwei Reiserouten, die sich im Bhāgavatapurāna finden

Anarta Sauvīra Marums tīrtvā Vinašanam Harih

girîn nadir aliyâya puragrāmavrayākarān ||
tato Drsadiatim tirtirā Mukundo 'tha Sarasvatim |
Prākcālān atha Matsyāmš ca Sarasprastham athāgamat || (10, 71, 211)
atha dūragatān Chaurih Kauravān virahāturān |
samnivartya drdham snigdhān prāyāt svanagarīm priyaih ||
Kuruyāngala-Pañcalān Chūrusenān sa Yāmunān |
Brahmātartam Kurukstram Matsyān Sārasvatān atha ||
Marudhanesm atikramya Sauur-Abhīrayoh parān |
Anartān Bhūrgaco 'pāgāc chrāntavāho manāg vibhuh || (1, 10, 33tf)
Auf dem Were yon Ānarta in Kathnāwār nach der Wuste yon Mūrwār oder

Jodhpur muß also das Land der Sauviras gelegen haben, doch laßt sich von diesem Gebiet mit Sicherheit Cutch ausscheiden, da in der Inschrift

<sup>1)</sup> Warum Parguter a a O S 315 grado diese Genealogie 'fanesful' nennt, weil ich nicht. Aus Ubb I, 67, 60, wo unter anderen Königen ein Susira als il 'm Krollhurska gang entsprossen erwähnt wird (Vadenkok Karparegtal en Audd ärhab Middae tathd [ Surfind en Suddhahd en mehderter 'tha Billikah) ist gar nichte su entimene, die segansche imikelt bledt, ob here der Staums nicht er krouten insegement ist.

des Rudradaman in Junagadh (Ep Ind VIII, 44) in der Liste der Lander des Mahāksatrapa Kaccha vor Sindhu Sanvīra erscheint pūrvvāpar Ākarā vanty Anüpanierd Anartta-Surüstra-Senfbh]ra Maru-Kaccha Sindhu Sau vira Kukur Aparamin Nisadadinam visayanam An der zweiten der an geführten Stellen sind zwischen die Sauviras und die Anartas die Abhīras engeschoben, und da Ptolemans nugibt, Abiria sei ein Distrikt über Pata lene1), so wird man annehmen durfen, daß die Abhīras im sudöstlichen Teil der hentigen Provinz Sind saßen bis etwa zum Rann von Cutch, der sich aber in alter Zeit viel weiter nach Norden ausdehnte als heute<sup>2</sup>) Aus anderen Stellen auf die hier nicht eingegangen zu werden braucht, ergibt sich, daß sich das Gebiet der Abhiras am Rande der großen indischen Wuste noch viel weiter nach Norden lunguf erstrechte, anderseits scheint es nicht bis an den Indus selbst gereicht zu haben. Mihndapanha S 359 wird im Vergleich von einem reichen Schiffsherrn gesprochen, der, wenn er in einem Hafen guten Verdienst gehabt hat, auf das große Meer hin ausfahrt und nach Vanga, Takkola, Cīna, Sovira, Surattha Alasanda, Kolapattana, Suvannabhumi oder einem anderen Platze, wo Schiffe zu sammenkommen, reist. Wenn man mit Seeschiffen in das Land der Sau viras fuhr, ist anzunehmen daß es bis an die Kuste reichte Das Ostufer des unteren Indus scheint danach Sanviraland gewesen zu sein, wie weit es sich über den Indus hinaus nach Westen erstrechte, laßt sich micht sagen Fur die Bestimmung der nördlichen Grenze kommt eine Bemerkung Al Berunis in Betracht Er zitiert, I 300ff der Sachauschen Übersetzung aus dem Väyupuräna und der Brintsamluta zwei Völkerhsten die den Namen der Sindhu Sauviras enthalten, und fugt hinter Sanvira ein daß es Multan und Jahrawar sei Jahrawar wofur Raverty, JASB 61 I, S 219 Jharawar hest lag nahezu 50 mil oberhalb von Multan am Zu sammenfluß des Jihlam mit dem Chandra Flusse<sup>3</sup>) Wenn diese Loka lisierung auch fur die altere Zeit, wie die Bemerkung im Mihndapanha zeigt zu eng erscheint, so stimmt sie doch in einer Hinsicht gut zu der oben erwahnten Angabe des Mahabharata daß die Sibis Sauviras und Saindhavas ein einziges Reich bildeten aus der man schließen darf, daß die Sibis Grenznachbarn der Sindhu Sauviras waren

Schon auf Grund der Angaben des Diodorus und Curtius hatte man die Σιβοι oder Sibi in die Gegend des heutigen Jhang versetzt4), eine In schrift aus dem Jahre 403 auf einem bei Shorkot im Jhang District ge fundenen Kessel macht es jetzt sicher, daß Shorkot Sibipura, die Haupt stadt des Sibilandes wars) Grenzten Sibis und Sindhu Sauvīras anem

4) Vogel Ep Ind XVI 15

<sup>1)</sup> Haig The Indus Delta Country S 19 setzt Patala ungefahr 35 englische Meilen sudöstlich von Haidarabad an

<sup>2)</sup> V A Smith Early History of India 4 S 109 Anm 1 9) So nach Raverty a a O anders Sachau Alberum s India I, 260 4) V A Smith JRAS 1903 8 689 4) Vogel Ep Ind VI

ander, so wird man die Sauvīras, die sich mit Sicherheit östlich vom Indus nachweisen lassen, in dem heutigen Multan-District, vielleicht auch noch westlich davon im Muzaffagarh-District, ansetzen durfen, also da, wohin auch Al-Bērūnī sie verlegt. Das Land der Saindhavas wird weiter westlich zu suchen sein; es wird sieh aber den Indus hinauf noch weit nach Norden erstreckt haben und vielleicht sogar den Salt Range eingeschlossen hahen1). Nur so wird es begreiflich, daß in der Völkerliste des Mahähhärata 6. 9. 532) die Sindhu-Sauvīras zwisehen den Kāśmiras und den Gandharas genannt sind: Kāsmīrāh Sindhu-Saurīrā Gandhārā Darsakās tathā, und daß Mbh. 3, 51, 25 die Saindhavas unter lauter nördlichen Völkern erscheinen: hier stehen sie in einem Verse mit den Härahunas, Cīnas und Tuṣāras3). Nur so lassen sich auch die Angaben Kālidāsas im Raghuv. 15. 87ff verstehen. Er erzahlt, daß Rama auf Yudhājits Vorschlag dem Bharata das Land, das den Namen Sindhu führt, schenkte (Yudhājitas ca samdešāt sa dešam Sindhunāmakam | dadau dattaprabhāvāya Bharatāya dhrianraiah). Bharata hesiegte dort die Gandharvas und zwang sie, den Waffen zu entsagen und sich ganz der Musik zu widmen Darauf weihte er seine beiden Söhne Taksa und Puskala in den heiden Hauptstadten. die ihre Namen trugen, zu Königen und begab sich wieder zu Rāma (sa Talsa-Puskalau putrau rajadhanyos tadakhvayoh | abhisicuabhisekarhau Rāmāntikam agāt punah) Aus den Worten geht meines Erachtens nicht hervor, daß man das Land von Talsasila und Puşkalavatı als Sindhudesa hezeichnete, wohl aher, daß nach der Vorstellung Kähdäsas der Sindhudeśa his an die Grenzen von Gandhära reichte\*) Die Frage, was die Inder unter dem Sindhu-Lande verstanden, bedarf aber noch der weiteren Auf-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Haig, a a O. S 35, folgert das aus der Bemerkung Huen-tsangs, daß Sin tu Steinsalz erzeugte, sudlich des Salt Range wird am Indus nirgends Steinsalz gefunden Mit den übrigen Angaben Huen-tsangs über Sin tu laßt sich über der Einschluß des Salt Range nur schwer in Einklang brugen

<sup>\*)</sup> Die Liste des Mahabharata findet sich auch im Padmapurana 3, 6, 10ff

<sup>&#</sup>x27;) Im ubragen ast aus der Renhenfolge der Nomen in den Volkerhaten der Puranas und bei Varahamhina für die Lage der Lander zueunander nicht viel zu entnehmen in der Laste der Brhats 14. V7ff. die Märkander jap 53, 30ff reproduziert wird, werden die Sindhu Sauviras unter den Volkern des Sudwestens aufgezahlt, in der Laste, die siehe gliechlautend im Brahman, Kürmen- und Visnquirana findet (Kurfel, Kosmographie der Inder, S.70ff.), erseheinen die Sauviras und Saundhasa unter westlichen Volkern. In der zweiten Laste, die im Brahmajdia, Brahman, Märkandes a. Matsja-, Värnana- und Väyupunias enthalten ist (Kurfel a. a. O. S. 71ff.), werden die Sandhus-Sauviras unter den Volkern des Nordess greannit.

<sup>4)</sup> Man darf sich für das Besteben dieses Sindhudesa nicht etwa auf Al Berüni berufen, der I, 261 der Sachauschen Übersetzung eine Stelle des Matsy spundan zutert 'the river Sundh flows through the countries Sindhu, Darnda, Zindhutinda (f), Gändhära, Rürasa (f), Krüra (f) usw. Die Stelle rauß fehlerhaft sein. Weder im Matsyap 121, 46, noch in der entsprechenden Strophe des Väyng 47, 45 stellt erwe von einem Lande Sindhu; in besden Fällen begunnen die Listen, die im übrig in vielfach entstellt sind, mit den Daradas.

klarung. Ich möchte hier nur darauf hinweisen, daß man den Namen zum Teil auf das westliche Uferland des Indus beschrankt hat, wobei allerdings zu beachten ist, daß sich der Lauf des Indus gegen früher stark nach Westen verschoben hat. Vätsvävana, Kamas, 5, 6 (S. 301) gibt an, daß bei den Saindhavas Pfortner, Diener und andere derartige Leute freien Zutritt in den Harem haben1). Der Kommentator Yasodhara bemerkt dazu: Sindhunāmā nadas tasua paścimena Sindhudeśas tatrabharānām. Yaśodhara gehört dem 13. Jahrhundert an, aber schon Huen-tsang sagt (Mém. II, 169), daß man, von Osten kommend, nach Überschreitung des großen Flusses Sin-tu in das Reich von Sin-tu gelango. Und in Übereinstimmung damit gibt er spater (Mém. II, 172) an, daß man, wenn man von Sin-tu mehr als 900 li nach Osten gehe, nach Übersehreitung des Indus am östlichen Ufer nach dem Reich von Mou-lo-san-p'u-hi komine, an dessen sachlicher Identitat mit Multan nicht gezweifelt werden kann. Wenn im Laufe der Zeit der Name Sindhu gerade auch für das Gebiet üblich wurde, in dem wir mit Sieherheit die Sauvīras nachweisen können?), so wird sieh das daraus erklaren, daß die Sindhus und Sauvīras seit alters ein Reich bildeten, dessen Schwerpunkt im Sindhu-Lande lag. Der Name der Sauvīras wurde dadurch allmahlich völlig durch Sindhu verdrangt.

Irgendwo in dem Gebiet, das sich vom Multān-District sudlich an den Ufern des Chenāb (Asiknī) und des Indus orstreckt, muß also das alte Rauruka gelegen haben, und es ist verlockend, den Namen nut Ator, heute auch Alor, zu identifizieren³). Aror war nach den mohammedanischen Historikern die alte Hauptstadt der Hindu-Rājās von Sind, die 712 n. Chr. von Muhammad b. Qāsim erobert wurde. Die Stadt lag am Ufer der alten Induslaufes und wurde um 962 durch ein Erdbeen zerstört, durch das auch der Fluß in ein anderes Bett abgeleitet wurde. Die Ruinenstatie befindet sich funf englische Meilen östlich von der Stadt Rohri im Sukkur-Distrikt. Raverty, JASB 61, I, S 209, Ann 121, bestreitet, daß in dem anlautenden a von Aror der arabische Artikel stecke, da Alor oder Aror sehon Jahrhunderte, ehe die Muhammedaner es kennenlernten, der Hindi-

<sup>1)</sup> Eine ahnliche Freiheit des Verkehrs findet sich noch heute speziell bei den Frauen von Shikārpur, das westlich vom Indus liegt. Ross, The Land of the Five Rivers and Sind, S 56, bemerkt, daß die Hindu-Frauen von Shikārpur wegen ihrer Schonheit beruhmt seien und größere Freiheit goneßen als die Frauen irgendeiner anderen Stadt in Sind. Sie besuchen den Bazar mit unverhulltem Haupte und unterhalten sieh frei mit Mannern.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im Satruñjaya-Māhātmya heißt es z B, daß Sūra, der Sohn des Yadu, seinem Sohne Suvim das Reich in Mathurā ubergab und eine Sauvira-Stadt im Sindhu-Lande (puram Sindhu-Lande (puram Sindhu-Sauviram) grundete; siehe Weber, Über das Çatruñjaya-Māhātmyam, S.35

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Einen Zusammenhang zwischen Aror und Rauruka hat schon S. Mazumdar Sastri, Notes on Cunningham's Ancient Geography of India, p 700, vermutet, allerdings ohne one Begrundung zu geben

Name der Stadt gewesen sei, aber den Beweis dafur gibt er nicht, und ich weiß auch nicht, wie er sich erbringen heße. Nun schreiben aber die alteren arabischen Geographen den Namen stets Alror الرور, wofur Aldor und Alroz الرور naturlich nur Schreibfeliler sind, so Al Mas'udī (943 n Chr.), Al Istalhri (zwischen 951 und 961), Ibn Haugal (976)1), erst Al Beruni (1028) schreibt Aror 12,12), wahrend sich bei Al Idrisi (1150) Ror 12, findet3), wofur die Handschriften auch 123 bieten Ich halte es danach doch fur sehr wahrscheinlich, daß der alte indische Name Ror lautete, was sich ohne Schwierigkeiten auf Rauruka, Roruva zuruckfuhren laßt. Naturlich konnte es sich, wenn Rauruka wirklich schon in vorchristlicher Zeit zugrunde ging, nur um ein Fortleben des alten Namens der Landeshauptstadt handeln, aber eine solche Übertragung des Namens auf die neue Grundung wurde nichts Ansfallendes haben Übrigens erklart die Sage, wie Ross, The Land of the Five Rivers and Sindh, S 70f angibt, den Untergang von Aror in ahnlicher Weise wie den von Rauruka durch eine Missetat seines Königs. Er soll das jus primae noctis bei den Brauten seiner Stadt für sich beansprücht haben, und da er von seiner Forderung nicht abzubringen war, genau wie ein Fakir es prophezeit hatte, das Verderben uber die Stadt gebracht haben. Indessen besteht kaum ein Zusammenhang zwischen den Sagen von Aror und Rauruka, da solche Geschichten, wie Ross bemerkt, fast von allen Rumenstatten in Sind erzahlt werden So wird z B die Zerstörung von Brahmanabad im Thar und Pärkar-District von der Sage in genau derselben Weise begrundet wie die von Aror4)

Mag nun aber der Name Raurukas in Aror erhalten sein oder nicht. wir haben jedenfalls in dem Rauruka im Lande der Sauviras eine Stadt, fur die, soweit unsere Kenntnis reicht, alle Angaben, die in dem Avadana uber Rauruka gemacht werden, zutreffen Das Rauruka der Sauviras hegt westlich von Rajagrha, sudlich von dem Lande der Lambakas Es ist brichst wahrscheinlich, daß es in der Nahe des Indus lag. Es war eine der alten sieben Städte Inchens, muß aber fruh zugrunde gegangen sein, da es in historischer Zeit Leine Rolle mehr spielt Solange Rauruka bestand, war es sicherlich als Hauptstadt auch der Mittelpunkt des Handels der Sauvīras, der nicht nur, wie die aus dem Valindapanha angeführte Stelle zeigt, überseeisch war, sondern auch zu Lande nach Magadha ging genau wie es in dem Avadana geschildert wird. Das beweist die Geschichte, die ım Vımanavatthu VII, 10 erzəhlt wird Karawanenhandler haben in Magadha und Anga Waren geladen und ziehen in das Land der Sindhu Sauviras, wie sie es selbst sagen

Magadhesu Angesu ca sattharaha üropayıssam panıyam puthuttam

<sup>1)</sup> Raverty a a O S 209 211f. 218 \*) Fbd S 221

<sup>1)</sup> Flat S 229 9 Bellasis J Bo Br B A S 1, 414f

te yāmasc Sindhu Sovīrabhūmim dhanatthikā uddavam patthayānā

Sie verirren sieh in der Wuste Ein Yaksa rettet sie, indem er sie auf semem vimäna in das Land der Sindlin-Sanviras befördert, ind inch-dem sie dort ihre Geschafte erledigt haben, kehren sie nach Pätaliputra zuruck.

gantvāna te Sindhu Soi īrabhūmim dhanatthikā uddaya patthayānā yathāpayogā paripunnalābhā paccāgamum Pātaliputtam all hatam

Dannt aber verhert nicht nur die Fahrt des Bhirika zu Schiff von Ranruka bis an die Mündung der Narmadä und seine Grundung von Bharukaccha alles Unwahrscheinhiche, es wird im Gegenteil jetzt höchst wahr schienlich, daß Bharukaccha tatsachheh von Leuten aus Rauruka gegrundet wurde, als diese Handelsstadt durch eine der im Indus Gebiet so haufigen Naturkanstroblen versandete

Den endgültigen Beweis, daß unter dem Rauruka das Avadāna die Hamptstadt der Sauviras zu verstehen ist, hesert die Jama Version des Udrāyana Avadāna, die sich in Devendras Tīkā zum Uttarajjhayanasutta findet1) Im Lande der Sindlin Soviras (Sindhu Sauviras), in der Stadt Viyabhaya (Vitabhaya) lebt der König Udayana, der über 16 Lunder und 363 Stadte einschließlich seines Stammlandes und seiner Hauptstadt und uber 10 Kömge, Mahasena usw. gebietet Seine Gemahlin ist Pabhāvaī (Prabhavati) Der alteste Solm des Paares ist Ablui (Abhijit) Der Schwester sehn des Königs heißt Kesi (Kesin) Ein Goldschinied aus Campa namens Kumaranandi, ist nach Erlebnissen auf die es luer nicht weiter ankomint, als eine Gottheit wiedergeboren, als der Herr der Insel Pañeasela (Pa ñcasaila) In seinem fruheren Dasem hat er einen Freund namens Naila (Nagıla) gehabt, einen frommen Laienbruder Dieser Naila ist nach seinem Tode im Acyuta Hunmel wiedergeboren Er sucht seinen alten Freund auf und ermahnt ihn ein Bild des Herrn Vardhamana zu machen um sich ein religiöses Verdienst zu erwerben. Der Herr von Pañcasela erklart sich dazu bereit Er verfertigt eine Statue aus gosirsa Sundelholz und tut sie m eine Kiste Auf dem Meer sieht er ein Seluff, das sechs Monate lang vom Sturm umhergetrieben ist Er berulugt das Unwetter gibt den Kauf leuten in dem Schiff die Kiste und sagt ihnen, es sei das Bild des Ober gottes der Götter darin, in seinem Namen sollten sie die Kiste öffucn Die Kaufleute kommen nach Viyabhaya, zeigen dem König Udäyana die Kiste und berichten ihm was der Gott über sie gesagt hat Der König ist ein Anhanger der brahmanischen Asheten Er versammelt Brahmanen und andere Gegner der Jamas und diese versuchen im Namen Brahmans, Visnus oder Sivas die Kiste zu öffnen, aber vergebens die Axt springt zu

<sup>1)</sup> Jacobi Ausgewahlte Erzahlungen in Mahârâshtri S 28ff

ruck Da kommt die Hauptgemahlin des Königs, eine Tochter des Königs Cedaga (Cetaka), eine Jaina-Laienschwester. Sie wendet sich in einem Gebet an den Arhat, der die Gestalt des Obergottes der Gotter tragt, und bittet ihn, er möge ihr seinen Anblich gewähren. Dann schwingt sie die Axt, und die Kiste ist geöffnet. Pabhäval ist erfreut, die Lehre des Jina mimmt einen Aufschwung. Im Harem wird ein Schrein erbaut, in dem Pabhäval dreimal am Tage den Jina verelut.

Eines Tages tanzt die Königin vor dem König, der die rīnā spielt Plotzlieb sieht der König ihren Kopf nicht mehr, was ein ubles Vorzeichen ist Er erschrickt, das Plektrum entfallt seiner Hand. Die Königin fragt erzurnt, ob sie schlecht getanzt babe. Der König erzahlt ihr den Grund seines Schreckens. Sie antwortet, sie habe keine Furcht vor dem Tode, da sie lange treulieh die Pfliebten einer Laienschwester erfullt habe. Eines Tages aber laßt sie sich im Zorn hinreißen, eine Dienerin für ein Versehen mit dem Spiegel zu schlagen, so daß sie tot hinfallt. Da sie ihr Gelubde gebrochen, will sie sich selbst den Tod geben. Der König willigt im ihren Wunseh ein, wenn sie ihn nach ihrem Tode bekehren wolle. Sie fastet sich darauf zu Tode, wird als Gott wiedergeboren, und es gelingt ihr, den zu nachst widerstrebenden König zu bekehren indem sie ihm den Gegensatz zwischen den gewaltstatigen brahmanischen Asketen und den midden Jama-Monchen handgreiflich vor Augen fuhrt. Er wird ein Anhänger des Jina

Es folgt die Geschichte seines Kampfes gegen Pajjoya (Pradyota) von Ujjeni (Ujjaymi) Devadatta, eine bucklige Sklavin, verehrt das Bild des Juna Von einem Laienbruder aus Gandhara, der ebenfalls das Bild ver elirt hat, erhalt sie Pillen, durch die sie ein winderschönes Madehen wird Sie erbalt den Namen Suvannaguliva (Goldpille) Sie hat den Wunsch, Pajjoya, den Komg von Ujjent, zum Gatten zu erhalten Eine Gottheit unterrichtet diesen von dem Wunscho des Vadeliens, und auf ihre Auf forderung kommt er wahrend der Nacht auf semem Elefanten Nalagin Sie ist bereit, mit ihm zu fliehen, verlangt aber, daß er das Jinabild mit nehme Panova kommt daher noch einmal mit einem nachgemachten Jinabild wieder. hringt dieses an der Stelle des echten an und kehrt mit Sus annaguliyā und dem Urbilde nach Ujjenī zurūck. An den Spuren, die Nalagırı zuruckgelassen hat, inerkt Udāyana daß Pajjoya dagewesen ist. Als die Dienerin vermißt wird und das Welken der Blumen die Unechtlieit des Bildes verrat, ist Udayana uberzeugt, daß Pajjoya beide geraubt hat Er fordert ihn auf, wenigstens das Bild zuruekzugeben, aber die er weigert sich, worauf Udavana ihm den Krieg erklart Dis Heer des Udavans droht in der Wuste zu verdursten wird aber durch Pabhavai dadurch gerettet, daß sie Lotusteiche schafft Udayana fordert Pajjoya zum Zweikampf her aus Der erkligt sich zu einem Kampfe zu Wagen bereit, erscheint aber verraterischerweise auf seinem Elefanten Nalagiri auf dem Kampfplatz Udayana besiegt ihn trotzdem und nimmt ihn gefangen, lißt ihm die

Worte 'Mann einer Sklavin' auf die Stirne brennen und fuhrt ihn mit sich fort Drs Jinabild will aber nicht mitgeben Der Anbruch der Regenzeit zwingt Udäyana unterwegs, ein Lager zu beziehen Wahrend des Aufenthaltes im Lager laßt er den Pajioya wieder frei und krönt ihn mit einer goldenen Stirnbinde, im das Brandmal zu verdecken

Nach einiger Zeit wird Udayana der Welt überdrussig Er ist gewillt. Mönch zu werden, wenn der Mahāvīra nach Viyabhaya kommen sollte Mahāvīra, der seine Gedanken erkennt, macht sich von Campa auf und kommt in den Garten Miyavana (Mrgavana) zu Viyabhaya Udāyana laßt nicht seinen Sohn Ahlu, sondern seinen Neffen Kesi zum König kronen und wird von Mahavira zum Mönch geweiht. Er gibt sich strengem Fasten hin Infolge der schlechten Nahrung, die er zu sich nimmt, wird er krank Die Arzto verordnen ihm sauro Milch Er kehrt nach Vijabhaya zuruck Die Minister stellen dem König Kesi vor, er strebe, der Muhsale überdrussig, wieder nach der Königsherrschaft. Kesi ist anfangs bereit, sie ihm abzu treten, laßt sich dann aher von den Ministern überreden, ihn zu vergiften Im Hause einer Hirtenfrau wird ihm das Gift in einer Schussel saurer Milch gereicht Dreimal rettet ihn eine Gottheit, indem sie ihm die vergiftete Schussel fortnimmt Aher eines Tages paßt sie nicht auf Udayana ißt von der vergifteten Speise und stirbt. Eine Gottheit laßt einen Staub regen fallen, der die ganze Stadt Viyabhaya verschittet. Noch heute hegt sie im Sande hegraben. Nur ein Töpfer, der Udävang Unterkunft gewährt hatte, wird von der Gottheit gerettet Sie erbaut in Sinavalli eine Stadt Kumbhakāravekkha fur ihn und versetzt ihn dahin Prinz Abhii geht nach Campa zu König Koniya Er hegt einen dauernden Haß gegen Udä yana, der ihn von der Thronfolge ausgeschlossen hat, und da er, ohne zu hereuen und zu beichten, stirbt, wird er, obwohl er im übrigen ein frommer Laienbruder ist, als ein Damonenprinz wiedergeboren

Die ganze Geschichte wird in der Dipiki des Laksmivallabha<sup>1</sup>) in Sanskrit erzahlt Die Erzahlung schließt sich aufs engste an den Prakrit Text an, nur gelegentlich ihn etwas verdeutlichend Abweichungen von Bedeutung kommen nicht vor')

Wir können aus dieser Erzahlung zunachst den Abschnitt von dem Kampfe zwischen Udäyana und Pajjoya herausnehmen Er ist der Udayana Sage entnommen und wegen der Namensichnlichkeit der Helden in die Udayana Sage eingefugt, obwohl sie mit dieser ursprunglich inchts zu tun hat Personen und Motive der Udayana Sage, wie sie z B im Kom mentar zum Dhammapada, Buch II, erzahlt wird, kehren hier wieder,

<sup>1)</sup> Uttaradhyavanasutra (Calcutta Sambat 1936) S 553ff

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nicht ohne Interesse ist es höchstens daß die königin hier vor dem Jina bild zu dem vina Spiel des Konigs tanzt, und daß es von dem Topfer hier einfacher heißt sayydiarah kumbhakaras tadanim kraeid grämäntare käryariham gato 'bhut sayydiarah kumbhakaras tu Sanipalyam muktah

aher die Rollen sind zum Teil vertauscht. In der buddhistischen Sage nımmt Canda Pajiota von Uijeni den Udena von Kosainhi gefangen, hier fallt umgekehrt Pajjoya in die Hande seines Gegners Udayana 1) In der huddlustischen Sage entfuhrt Udena die schöne Väsuladatta, die Tochter des Panota, die ihm zunachst als eine Bucklige vorgestellt worden ist, auf dem heruhmten weihlichen Elefanten Bhaddayati, hier entführt Pauova die schone Suvannaguliya, die ursprunglich eine Bucklige war, auf seinem Elefanten Nalagırı, der als Nālāgırı auch in der huddhistischen Sage erscheint

Im ubrigen ist die jainistische Udayana Sage unverkennhar der bud dhistischen Udrayana Sage nachgehildet2). Wie die erste Kunde von Buddha und seiner Lehre durch ein Portrat des Meisters, das aus dem fernen Magadha kommt, in das Reich des Udrayana dringt, so gewinnt in Udayanas Reich die Jama Religion, wenn sie auch hier schon bekannt ist, doch an Ansehen durch die Einfuhrung einer Statue des Mahävira aus dem fernen Gotterreiche Die Geschichte von dem Tanz der dem Tode ver fallenen Königin vor dem lautespielenden König stimmt in beiden Ge schichten genau üherein, in beiden schließt sich daran die Bekehrung des Königs durch die als Gottheit wiedergehorene Königin und seine Auf nahme in den Orden durch den Stifter der Lehre selhst. Beide Konige werden von ihren Nachfolgern auf dem Throne ums Lehen gehracht In heiden Erzahlungen wird die Stadt durch einen Staubregen verschuttet zur Strafe fur das Verhrechen des Kongs, wenn dieses auch in der jami stischen Fassung nur in der Ermordung des alten Königs hesteht, wahrend in der buddhistischen Erzahlung die Mißhandlung des Heihgen hinzu kommt Und endheh haben auch Hiruka und Bhiruka, die aus dem Unter gang gerettet werden, ihr Gegenstuck in dem Töpfer, der wegen seiner Guttat verschont wird

Was die Namen betrifft, so zeigen die Namen der Königin, Pahhävai und Candraprabhä, wenigstens eine gewisse Abnlichkeit. Die Namen der Helden der beiden Erzahlungen, Udravana und Udavana, sind identisch, ich zweifle nicht, daß Udävana aus Uddavana entstellt ist, wie die alteste Handschrift und eine von Jacobi benutzte Handschrift der Tika tatsach heh lesen\*) In der Jama Erzahlang ist Udayana der König der Sindhu Sovīras und seine Stadt ist Vīyabhaya Viyabhaya wird auch in der Liste der arischen Völker in der Pannavana\*) und in Nemicandras Pravacanasäroddharaprakarana<sup>5</sup>) als Hauptstadt der Sindhu Sovīras genannt

<sup>1)</sup> Allerdings kennen auch die Buddhisten die Gefangennahme Pradyotas durch Udayana aber die Begleitumstande sind ganz verschieden, 8 Schiefner, Mahaka tyayana und König Tshanda Pradjota, S 40f

<sup>2)</sup> Die Beziehungen der jamistischen Erzählung zum Avadana und zur Udavana Sage hat richtig bereits Charpentier, The Uttaradhyayanasutra, \$ 346 erkannt.

<sup>3)</sup> Jacobi, Ausgewahlte Frzahlungen 28 7DMG LAVII, 671 1) Ind Stud 16, 398 Weber, Verzeichnis Bd 2 S 562

<sup>1)</sup> Weber, Verzeichnis Bd 2 S 854

Sottiyatai ya Cedi Viyabhayam Sindhu Sotīrā || Mahurā ya Sūrasenā Pāvā Bhangā ya Mūsapuri Vattā 1) |

Oh Vitabhaya, falls das die richtige Sanskritform des Namens ist, im Lande der Sindlius oder im Lande der Sanviras gelegen war, laßt sich vorlaufig micht sagen. Wie aber die jaimstische Liste der Völker und Stadte öffenbar junger ist als die aus dem Dighamkäya angefuhrte, so ist sicherlich auch Udayana erst in spiterer Zeit zum König der Sindhu Soviras gemacht worden. In dem alten Uttarajjhayana ist er der König der Soviras, wie 18, 48 zeit.

Sovīrarāyavasabho cauttāna muni care |

Uddāyano²) pairaio patto gaim anuttaram

'Uddayana, der stiergleiche König der Soviris verließ die Welt und wan derte als Mönch, in den Orden getreten, erlangte er die hochste Vollendung '

War aher Udrayana der König der Sauviras so war auch das alte Rauruka seine Stadt

Nach alledem kann es, glaube ich als bewiesen angesehen werden daß der Schauplatz des Udravanavadana nicht Ostturkestan sondern das Indusland ist Dieses Avadāna darf also nicht als Zeuge dafur angerufen werden, daß der Vinava der Mülasarvästivädins Bekanntschaft mit zentral asiatischen Verhaltnissen verrate. Die rein indische Sage ist vielmehr erst spater zur turkestanischen Lokalsage gemacht worden und es kann sich höchstens um die Frage handeln ob sie in der Fassung des Avadana oder in der oben angeführten Version des Tsa pao tsang king nach Turkestan gelangt ist Es ist richtig, daß die letztere in einem Punkte genauer zu der Geschichte Huen tsangs stimmt in heiden ist es ein einzelner Mann der den Heiligen und damit sich selhst rettet und er verlißt die Unglücks statte nicht zu Schiff, wie Hiruka und Bhiruka in dem Avadana Allein daß die Schiffsreise in Turkestan aufgegeben werden mußte ist eigentlich selbstverstandlich, und daß sich die beiden Guten von Rauruka dort selb standig in einen einzigen verwandelt haben sollten, erscheint mir eben falls keine schwierige Annahme Anderseits weist die Buddhastatue, die in Huen tsangs Geschichte eine ganz nhaliche Rolle spielt wie das Bild des Buddha in dem Avadana und die überdies in dem Namen ihres Ur hebers Udayana noch die Erinnerung an den Namen des Udrayana des Stifters des Bildes bewahrt zu haben scheint, doch nut Entschiedenheit darauf hin daß die turkestanische Sage auf das urspringhehe Udrayanā vadana zuruckgeht Eine andere Frage ist es, ob auch der Name der alten

d) In Malavagurs Kommentar wird Vitabhaya den Sindhus zugeteilt Mathura den Sauviras Papa den Surasenas und Masapurivația (\*) den Bhangus Das i t hand greiflicher Un inn Die richtige Erklaring sicht bei Vemicandra wo aber auch die falsche ang führt wird, die seltsamerweise Kuffel Kosmologie S 226 in seine Tabelle aufgenommen hat

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich glaube daß wir diese Namensform einsetzen durfen wenn auch keine Handschrift des Uttarajh selb t sie bietet

Sauvira Stadt erst bei der Lokalisierung in Turkestan auf die Trummer statte eines versandeten Ortes übertragen wurde oder ob es tatsachlich ein Rauruka in Ostturkestan gegeben hat

Bezeugt ist uns das turkestanische Rauruka nur durch Huen tsang In dem von Levi so glanzend kommentierten Yaksa Katalog der Mahāmā yurī erscheint Rauruka in V 34 (JA XI, 5, 39) Trigupto Hanumātire Rauruke sa Prabhamkarah Die umgebenden Verse nennen soweit sich die Namen uherhaupt identifizieren lassen, Orthehkeiten des nordwest hcben Indens Voraus gehen Gandhara, Talsasilā, Bhadrasaila (Var Dasa saila, Chardasaila, micht identifiziert)\*, es folgen Nandivardhana (zwischen Jalālābad und Peshāwar, Var Hingumardana, Hinguvardhana), Vāyibhūmī (mit vielen Varianten, nicht identifiziert), Lampaka (Lamgban) Allein es ware meiner Ansiebt nach falsch, deswegen hier an das turkestamische Rauruka zu denken Lampaka ist offenbar der nordlichste Punkt der Liste und wie Levi bemerkt, die Grenze Indiens, das turkestanische Rauruka wurde mehr als 1000 km jenseits der Grenze liegen Schließlich ist fur die Bestimmung von Rauruka maßgebend doch auch vielmehr das in demselben Vers genannte Hanumatira Hanumätira ist seiner Form wegen ein ziemlich verdachtiger Name, obwohl er durch die tibetische Über setzung gestutzt wird I tsing und Amogbavajra haben Anūpatira vor sich rehabt und, wie Levi bemerkt ist auch das Anühatira das der altere Samghavarman wiedergibt, nur ein Lesefebler für Anüpatira. Die ursprung hehe Lesung war also sicherheb Trigupto hy Anupatire, mit einem eingeschobenen ht. um den Hiatus zu tilgen woraus Trigupto Hanumätire verderht ist Anupa aber ist das Kustenland von Surästra, und wenn wir in der Liste der Lander, die Rudradaman beberrschte!) Anupa in der Nahe von Sindhu Sauvira finden, so ist es doch das wahrscheinlichste, daß der Verfasser der Yaksa Liste bei seinem Rauruka an die Hauptstadt der Sauvīras dachte, wenn er auch über die genaue Lage des langst verschwun denen oder jedenfalls zu völliger Unbedeutendheit herabgesunkenen Ortes wohl kaum unterrichtet war

Durch anßere Zeugnusse laßt sich also die Glaubwurdigkeit von Huen tsangs Gewahrsmannern in betreff der Eustenz eines turkestanischen Raufuka nicht erhierten und es mag auf den ersten Blick vielleicht als ein etwas seltsamer Zufall erscheinen daß diese Stadt dasselbe Schiek-al ge habt haben sollte wie das Raufuka der Suutiras. Allein wenn man an die standigen Bodenveranderungen denkt, die sowohl im Indusgebiet wie in Otturkestan stattgefunden haben so wird man dieses Zusammentreffen doch nicht als unwahrscheinlich bezeichnen können. Gab es aber ein Raufuka in Otturkestan so ist das Auftreten dieses Namens neben Bharuka wohl geeignet, die Annahme einer Kolomiserung des Landes durch Siedler aus dem westlichen Indien zu verstaften.

<sup>&#</sup>x27;) Fp Int VIII 44

## Kātantra und Kaumāralāta.

Die in Ostturkestan am weitesten verbreitete Sanskrit-Grammatik war das Kātantra Es haben sich eine ganze Anzahl von Bruchstucken von ostturkestamischen Handschriften des Werkes erhalten, von denen bisher die folgenden veröffentlicht sind

- 1 Sa¹ 4 Blatter aus Sangım Agīz, hrsg von Sieg, SBAW 1907, 466ff Kāt 2, 6, 46—50 Strīpratyayādhyāya Kāt 3, 1, 1—2, 26 Ohne Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundert
- Mu 1 Blatt aus Murtuq, hrsg von Sieg, SBAW 1908, 182ff Kät 1,
   1, 12—23 Ohne Kommentar In Säradä Schrift, wohl aus dem
   9 oder 10 Jahrhundert.
- 3 Šo 59 Blatter aus Šörcuq, hrsg von Sieg, SBAW 1908, 184ff Kāt 1, 1, 1—5, 18 Nipātapāda Mit einem Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundert
- 4 Sa<sup>2</sup> 1 Blatt aus Sangım Agiz, hrsg von Sieg, SBAW 1908, S 204ff Kāt 2, 6, 41—47 Mit einem Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundert
- 5 Du 1 Blatt aus Duldur Äqur, hrsg von Finot, Museon N S 12, 193ff Kät 1, 2, 4—9 Mit einem Kommentar Die Schrift zeigt, soweit die beigegebene Tafel ein Urteil erlaubt 1), den archaischen Typus der nordlichen turkestanischen Brähmi, wie ich ihn SBAW 1922, 243f, oben S 526f kurz charakterisiert habe Die Handschrift stammt also spatestens aus dem Anfang des 6 Jahrhunderts, ist aber wahrscheinlich betrachtlich siter.

In der Berhner Sammlung haben sich jetzt noch ein paar Reste von anderen Handschriften gefunden Das erste Fragment ist ein schräg abgerissenes Stuck vom inken Ende eines Blattes, das aus Qyzil stammt Es ist 5,3 cm hoch Da sich die beiden ersten Zeiten mit zeemlicher Sicherheit erganzen lassen, laßt sich auch die ungefahre Lange des Blattes errechnen, sie muß etwa 18 cm betragen haben 4,5 cm vom inhen Rand ist das Schnürloch Nur die eine Seite des Blattes ist beschrieben, der Inhalt zeigt, daß es nicht das erste, sondern das letzte Blatt einer Handschrift war Ob am Rand eine Zahl gestanden hat, wage ich nicht zu entscheiden Undeutliche Spuren sind zu erkennen Die Schrift zeigt den gewöhnlichen spateren Typus der nordturkestanischen Brähmi

Der Text des Blattes, soweit wie möglich erganzt, lautet

1 šasasceu vā pararupam! — um-akūrayo(r+m)[m](adhye — akūraghosavalos-ca — aparo lopyo-nyasvare yam vā — ābhobhyām-evam eva) 1 Lies rāpam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In der Reproduktion haben die Buchstaben bisweilen ganz selfsame Formen, die unmöglich dem Schreiber zur Last fallen können, sehe z B das den in paraf en A 1, das må in lopam åpadgate A 1, das må in ma augadham mamaugadham B 2

- 2 svare bhagoghobhyāñ ca —² ghosavati Îopam nămiparo ran gho (saidsiaraparah — raprakrtir anămiparo² pi — esasaparo vyañyane lovuah — na)
- s vısarjaniyahlope's punah sandhıh ro re lopam [sv](aras=ca pūrvvo dırghah dvırbhāvam svaraparas chakārah ||)
- s yah || ca va h ah as va\* no hangho ut āho [ho] o o — —
- 6 mkāryyādih pūrivalāryye nta isyate liacit pūrviaparo sarvvau —
- ¹ bhagoghobhyañ \*ca ist unter der Zeile nachgetragen ¹ Lies nisarjaniyalope ¹ Lies h \*aiva ¹ Lies ni ¹ Lies adhi

Die ersten drei Zeilen geben den Text der Sutras 1, 5 6-18, also einen Abschnitt, der uns auch in So vorliegt. An mehreren Stellen zeigen sich aher Ahweichungen von Durgasimhas Rezension. In der letzteren lautet 1. 5 6 se se se tā tā pararupam, in der Handschrift sasasesu va pararupam Sicherlich hatte So dieselbe Lesart. Von dem Sütza findet sich hier aller dings Bl 45a l nur der Schluß vå pararupam aber was von dem Anfang der Erklarung der Regel in den folgenden Zeilen erhalten ist ist offenbar zu erganzen (11sarjaniyah lhalu sasase)su!) pratyayesu (pararupam²) apadyate 11)bhasaya, und das laßt darauf schließen daß auch im Sütra sgrasesu anstatt se se se iā stand Hatte der Kommentator die Lesung Durgasımlas vor sich gehabt, so hatte er gewiß in seiner Erklarung de en se va se la pare gesagt so wie er 1 5, 1 (Bl 42a If ) (risarjaniyas ce) ch(e) ta sam durch tisafraniyah khalu ce va che va na)re sakaram apadyafte) oder 1, 5, 3 (Bl 42b 3f) te the va sam durch (visarjaniyah khalu te) va the to parts) sa(karam apadyate) erklarts) Die unbeholiene Fassung des Sutra I 5, 6 in Durgasimhas Rezension ist offenbar unter dem Einfluß von 1 5 1-3 entstanden Warum freilich der Verfasser nicht auch in ienen Sūtras das leicht irrefuhrende ra vermieden und risarjaniyas cachayok sam tathayoh sam und tathayoh sam gesagt hat ist schwer zu sagen. Dur gasımlıa bemerkt pratyekam vatra samuecaye balavabodharthah Jedenfalis ist die Fassung von 1 5 6 in der turkestamschen Rezension viel glatter, und es 1st kaum zu bezweifeln daß sie auf spaterer Verbesserung beruht

<sup>1)</sup> Lies éisasesu 2) Oder parasya rupam 3) Li 3 pare

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Die analoge Sutra 1 5 2 it m So wie selon Sieg bewerkt samt dir It klitung durch ein Verschen des Schribers fortgefall in Lis sind in Bl 42b II nur Reseto der Bespiele, erhalten (koh äbsaljent — kahş (bes kiş) planja(ti — kah thokd rena — kaş fin)karına — []

Das Sütra 1, 5, 8 aghosaratos ca in Durgasimhas Rezension fehlt leider in unserer Handschrift In So lassen die Bl 46a 3 erbaltenen Reste, wie Sieg hemerkt hat, erkennen, daß es (ahā)raghosavatos (ca) lautete Auch das ist offenbar eine spatere, verdeutlichende Fassung des Sütra

Zwischen 1, 5, 10 und 11 von Durgasimhas Rezension ist in unserer Handschrift em Sütra eingeschoben bhagoghobhyāñ ca Das Sütra ist unter der Zeile nachgetragen, aber sicherhelt von dem Schreiber selhst, und da sich das Sütra an derselben Stelle auch in So findet (Bl 49a 1ff 1), so ist die ursprungliche Weglassung des Sütra in unserer Handschrift als ein reines Versehen des Schreihers zu erklaren. Den Text des Sütra und des Kommentars in So hat schon Sieg herzustellen versucht. Vielleicht lautete dis Sütra in So mit Unterdruckung des Sandhi bhagoaghobhyām ca, so wie auch Pānini in seiner Regel 8, 3, 17 bhobhagoaghoapūrvasya yo 'śi sagt, jedenfalls brauchte der Kommentator in der Erklarung von 1, 5, 11 (Bl 48al) die Form bhag(o)a(ghobhyām) Mir scheint es sehr deutlich zu sein, daß wir es hier mit einer Erweiterung des Sütra-Textes in der turkestanischen Version zu tun hahen Es ist ohne weiteres begreiflich, daß der Verfasser des Kätantra die von Panini 8, 3, 17 im Verein mit bhos genannten bhagos und aghos wegen der Seltenheit ihres Vorkommens fortließ, aghos ist nach dem PW außerhalh der grammatischen Literatur üherhaupt noch nicht belegt Anderseits ware es hei der unverkennharen Neigung das Katantra zu vervollstandigen, ganzlich unverstandlich, warum man das iene Wörter behandelnde Sûtra gestrichen haben sollte, wenn es einmal im Texte stand Daß man die Regel uher bhagos und aghos spater vermißte, zeigt auch die Bemerkung Durgasimhas unter 1 5 10 bho ity amantranaukāropalaksanam kecit Wahrend sich diese Leute mit einer kunstlichen Interpretation des uberlieferten Textes hegningten ging man in Turkestan oder in dem Lande, aus dem die turkestanische Version stammt, weiter und fügte ein eigenes Sûtra uher bhagos und aghos in den Text ein

Die Sütras 1 5, 12 und 13 in Durgusinhas Rezension sind in unserer Handschrift, wie die Schreibung zeigt, in ein einziges Sütra zusammen gefaßt nämiparo ran gho(saudstaraparah) Das gleiche ist in So der Fall (Bl 48b 2ff), wie außer der Schreibung dus vorangestellte Beispiel für die in der Regel gelehrte Operation beweist") agni(h) dahat(i -)

(nāmīpa) ro ram gho(saudīsaraparah) In diesem Falle hat die turkestausche Version sicherlich die Ursprungliche bewahrt Durgasimhi bemerkt zur Erklarung von 1, 5, 12 (nāmīparo ram) nāmīnah paro usarjaniyo ram āpadyale | mrapek ah | suph | sutuh | irāratham racamam idam Liebichi) betrachtet in seiner Übersetzung mrapek ah als das Beispiel für

<sup>1)</sup> Die Blatter 48 und 49 sind vertauscht

<sup>4)</sup> Sieg a a O S 203 hat die Sache durch Durgasimha irregeleitet, nicht richtig

<sup>3) 7</sup>ur Einführung in die indische einheimische Sprachwissenschaft. I. Das hätentra

die Regel Allein warum sollte nirapelsah hier als Beispiel gegeben sein, wo es doch genau so gut als Beispiel für 1, 5, 13 (ghosavats.araparah) denen könnte? Die wirkhichen Beispiele sind offenbar swiph und swiäh, wie ja auch die Bemerkung zeigt 'Diese Regel (ist) um des ih und üh willen (gegeben)' Die Stamme der beiden Wörter lauten supis 'gut gehend', sutus 'gut tönend', die Nominative supih, sutuh Damit sich diese Forme ergeben, mussen die aus supis, sutus nach der gewöhnlichen Weise ent standenen supih, sutuh zunachst in supir, sutur gewandelt werden, dann können davon nach der Regel Kät 2, 3, 52 sruror rürau die Nominative supih, sutüh') gebildet werden wie der Nominativ gih von gir Es braucht wohl kaum gesagt zu werden, daß der Verfasser des Kätantra Formen wie supih und sutüh nicht berücksichtigte Um ihre Bildung auch nach den Regeln des Kätantra zu ermöglichen, hat man nachtraglich durch den Kunstgriff des Yogavibhäge das Sütra nämiparo ram gewonnen, wonach der Visarjaniya nach nämin, wie Durgasinha sagt, nirapeksah d h un abhangig von allen Bedingungen, zur vird

In Zeile 3 schließt der Abschnitt über den Sandhi, das yah in Zeile 4

1st, wie wir spater sehen werden, zu (pañcamodhyā)yah zu erganzen Es folgen auf unserem Blatt dann aber noch drei Zeilen, in denen zu nachst nipatas aufgezahlt werden. Der Anfang ca ia hahana deckt sich mit dem Anfang des Gana cadayah bei Panini (1, 4 57) In Zeile 5 findet sich eine Liste von upasargas, mit pra para beginnt auch Paninis Gana prädayah (1, 4, 58) In der letzten Zeile scheinen Regeln über den Sandhi von nipālas enthalten zu sein. Auch die letzten, fast völlig zerstörten Blatter von So haben offenbar von den nipatas und upasargas gehandelt, 54b 11st npā[t] cā 58a [ps u]ps zu lesen Auch die sarādini, die Pān 1, 1, 37 in enger Verbindung mit den nipālas genannt sind scheinen hier aufgezalılt gewesen zu sein, siehe 55a 4 (a)[nta]h svah p[r]ātah In Śo werden ferner im Kommentar zu 1.1.20. um das im Sütra genannte padam zu erklaren, die vier Wortarten aufgeführt, in 7b 2f ist offenbar padam 21 erinden, de vie Wotadten angetamen) za Jesen Es werden dann fur jede Kategorio Beispiek angefuhrt, von denen fur das Nomen ist vrlsogmi(h), von denen fur das Verbum pacyate erhalten In der Stelle uber die uppaargos und nipālas 8a 3 ist zu lesen aupafasayayam punah - pra para) ni - nir ud duh sam iy ava(nu) tu(e)vamādı naspātaj(am punah -) styevam-(ad) Hier sind also die Regeln, die in unserer Handschrift in Zeile 4 und 5 stehen, zitiert, sogar der Fehler ns fur ns kehrt hier wieder Nun wissen wir, daß die Kasmir Rezension am Schluß des ersten Buches einen nipa tapada hatte, es zeigt sieh, daß dieses Kapitel auch in der turkestanischen Rezension das erste Buch beschloß Das Kapitel war in Slokas ab

<sup>1)</sup> Der Visarjaniya aus r ergibt sich nach kåt 2 3 63

gefaßt¹) und offenbar sehr kurz, nach unserer Handschrift scheint es nur etwa 4 oder 5 Ślokas umfaßt zu haben

In Qyzıl haben sıch auch noch Reste einer zweiten Handschrift des Kätantra gefunden Es sind zwei größere und vier kleine Bruchstucke, von denen sich zwei mit Sicherheit als zu dem einen größeren Bruchstuck ge hörig erkennen lassen. Die Blatter sind 7,5 cm hoch, ihre ursprungliche Lange laßt sich nicht bestimmen Das Sehnurloch ist 9 em vom linken Rand Die Schrift ist der nordwestlichen Brahmi aus dem Anfang der Gupta Zeit, so wie sie in der Handschrift der Kalpanämanditikā (Kalp.) vorliegt, noch sehr ahnlich. Ich verweise insbesondere auf das la, dessen Vertikale auch hier noch weit uher die Zeile hinausragt, wahrend sie in den Gupta Inschriften auf die Zeilenhohe verkurzt wird?) Das Uist junger als das von Kalp, es zeigt die kraftige Kurve, die in allen nordwestlichen Inschriften der Gupta Zeit erscheint<sup>3</sup>) Gewisse Eigentumlichkeiten lassen aber doch erkennen, daß die Schrift von einem turkestanischen Schreiber herruhrt, was 1a auch schon dadurch nahegelegt wird, daß die Handschrift auf Papier geschneben ist. In funf Zeichen macht sich der turkestanische Charakter der Schrift bemerkbar

1 Das na zeigt noch die schleifenlose Form von Kalp , die Schleifen form drungt erst im letzten Viertel des 5 Jahrhunderts in die nordwestliche Schrift ein\*) In unserer Handschrift wird aber der rechte Teil der Horn zontale so start, gekrummt, wie es in der indischen Schrift, solange die schleifenlose Form besteht, wenigstens im Norden überhaupt nicht ühlich ist Das Zeichen ist deutlich der Vorlaufer des na der nordturkestanischen Schrift des 7 Jahrhunderts hier ist die Rundung zur scharfen Ecke ge worden Zwischenstufen finden sich in der Handschrift Du des Katantra, in dem Schenkungsformular Nr I (SBAW 1922 S 243f, oben S 526f) und in Blatt A—T V 5 des Schenkungsformulars Nr XI (SBAW 1930, S 18f, oben S 607f)

2 Das ma unterscheidet sich von den Zeichen in Kalp dadurch daß die Feder zunachst nicht von links nach rechts geführt ist, wödurch das kleine Strichelchen am oberen Ende des linken Teiles des Buchstabens entsteht, sondern gerade umgekehrt von rechts nach links Dis ist in Indien, soviel ich weiß, überhaupt niemals geseichen Wohl aber erklart sich daraus die Kastenform die der obere Teil des ma der spiteren nord turkestanischen Schrift zeigt sie ist dadurch entstanden, daß das obere kleine Strichelchen immer weiter und sehließlich bis an die Vertikale verlangert und, der ganzen Tendenz der Schrift entsprechend die Rundungen zu Ecken umgestaltet wurden Dio vorlun genannten Handschriften

wersen schon etwas weiter entwickelte Formen auf als unsere Bruchstucke

1) In dem in Zeile 5 erhaltenen Halb-loka at eine Silbe durch ein Versehen des
Schreibers fortgefallen

1) Genaueres Bruchstücke der Kalpanamanditika S 13f

<sup>\*)</sup> Ebd S 14 \*) Ebd S 10

- 3 Der untere Teil der linken Seite des A ist in unserer Handschrift eine am linken Ende im spitzen Winkel nach rechts umgebrochene Horizontale Das A in Kalp laßt sich in diesem Fall nicht vergleichen da cs eine ganz eigentumliche Form mit völligem Schwund des unteren Teiles zeigt1) Das A unserer Handschrift laßt sich ohne weiteres als Fortsetzer des A der Kusana Zeit begreifen, und daß in der nordwestlichen Schrift ım Anfang der Gupta Periode der untere Teil des Zeichens eine ganz ahn liche Form hatte wie in unserer Handschrift, macht die Kupferplatte von Indor aus dem Jahr 465 (GI Nr 16) zur Gewißbeit. Hier ist der untere Teil der linken Seite des A (in ajasrikam Z 9) prinzipiell noch derselbe wie in unserer Handschrift, nur ist der Winkel zum Bogen abgerundet Mit dem Ende des 5 Jahrhunderts wird daun der untere Bogen dadurch. daß er einen Schwung nach linke erhalt, gewissermaßen umgedreht. Die fruhesten epigraphischen Beispiele für dieses dem Nägari Zeichen schon abnliche A bieten wohl die Käritaläi Platten aus dem Jahr 493 (GI Nr 26)2). die neue Form findet eich aber auch schon in den ersten drei Teilen des Bower Manuskripts, also im dritten Viertel des 4 Jahrbunderts obere Teil der linken Seite des A weist ganz dieselbe Veranderung des Duktus auf wie der obere Teil des ma In der Form, in der das Ain unserer Handschrift erscheint, ist es die Vorstufe des nordturkestanischen A des 7 Jahrhunderts Dies entstand dadurch, daß der untere spitze Winkel abgerundet und dann die beiden freien Enden des oberen und des unteren Bogens nach rechts his zur Vertikale verlangert wurden. Die Zwischen stufen mit dem teilweise schon abgerundeten Winkel3), aber noch nicht bis zur Vertikale ausgezogenen Enden zeigen die obengenannten Hand schriften
- 4 Das ya unterscheidet sich von den Zeichen in Kalp dadurch, daß der mittlere Aufstrich oben ein wenig nach rechts gebogen ist was wiederum als eine Eigentumlichkeit der turkestamischen Schrift bezeichnet werden muß Sie kehrt in dem ya des Schenkungsformulars Nr XI AR und B wieder, aber Du das Schenkungsformular Nr I und Bl AV und C—FV 5 des Schenkungsformulars Nr XI haben stark abweichende Fornien die wahrscheinlich einen anderen Ausgangspunkt haben so daß die Entwickling des turkestanischen ya vorlaufig noch nicht klar zu übersehen ist

5 Auch das La weicht sebon ein wenig von der indischen Form ab In Kalp sind die beiden Enden der horizontalen, ursprunglich ganz ge

<sup>1)</sup> balpanámanditika S I2f

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Siche acdia 7 8, dy d Z 10 In acchetta Z 18 ist das A in der Phototypie und utlich und das A von aephotalant 7 19 das Balder in serim Schriftinfel I, IV. 2 undercommen hat ist jedenfalls anormal Lin dem A der spiteren Gupta Zeit ganz alableber Zeichen findet sich ubreins sehon in d r Kusana Zitt in der Vlathura In sehrift 1-p In I I 383 °C.

<sup>1)</sup> In dein A von aneua in Nr M BR 1 anena DR 6 ist aber der Winkel noch ganz d utlich

raden Querharre leise gesenkt, in unserer Handschrift ist das rechte Ende zu einer kräftigen Kurve umgestaltet. Aus dieser Form hat sich das la der spateren nordturkestanischen Schrift entwickelt, indem genau wie heim na die Kurve zur Ecke verandert wurde. Daß die Form, in der das la in der Handschrift erscheint, erst in Turkestan entstanden ist, wird dadurch hestatigt, daß sich das la der nordwestlichen Schrift in Indien in ganz anderer Richtung entwickelt, hier wird das linke Ende der Querharre his zum Ende der Vertikale verlangert, wofur die fruhesten Beispiele in Teil 1—5 des Bower-Manuscripts vorliegen. In Dit und den heiden Schenkungsformularen hat das la noch ziemlich dieselbe Form wie in unserer Handschrift, doch tritt in Nr XI A V das Eckige in der Form des Buchstabens, ebenso wie heim na, schon stark hervor

Die palaographische Untersuchung unserer Bruchstucke ergiht, daß im Norden Ostturkestans die Schrift um die Mitte des 4 Jahrhunderts begann, sich von der aus dem nordwestlichen Indien eingeführten Brähmf zu differenzieren. Wir werden den Zeitpunkt nicht weiter herahrucken durfen, da das la in der spateren turkestanischen Schrift immer die üher die Zeilenhöhe hinausragende Vertikale zeigt, also in dieser Form uher nommen sein muß. Anderseits verbietet die Entlehnung des U in der Form mit der Kurve, die sich unverandert erhalten hat noch höher lunaufzugehen. Die Abweichungen von der indischen Brähmi, die inisere Handschrift erkennen laßt, sind noch nicht hedeutend, wir werden sie daher, ohne ihr Alter zu üherschatzen, der Zeit um 400 n Chr. zuweisen durfen.

Die beiden größeren Bruchstucke tragen auf der Ruckseite die Blatt zahlen 14 hzw 15 Diese beiden Blatter enthielten zusammen 22 Sütras mit Kommentar Auf den fehlenden ersten 13 Blattern könnten demnach etwa 143 Sütras mit Kommentar gestanden haben Der erhaltene Text beginnt im Kommentar zn 2, 1, 44 In Durgssimhas Text fehlen davor nur 122 Sütras, die Handschrift enthielt also jedenfalls auch das erste Buch, und zwar währscheinlich einschheßlich des Kapitels üher die nipälas

Der Text der Bruchstucke lautet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Linkes Endstuck und je em Mittelstuck vom oberen und vom unteren Rande Der Abstand zwischen den Bruchstucken laßt sich nur ungefähr bestimmen

```
R 1 [8] - laksmi - 81
                                      supām antah — [a] v [r]
  2 lopam adyate2 -
                                    (tad bha) saty agnim - patu[m] -
  3 gn[1] tisthafta]h -
                                               - [pat]
  4 [d]ya[t]e salā[ra]eya [ca]
  s dhenu - śas = jaśa(tanāh)
  6 [a]gneh khalu [pa]ra(sya)
                                              tad [bhava](ti)
  7 (nam a)[sta]ram — [ta](d bhatati)
                                                    || a[d]o
    2 Lies apadvate
                             Blatt 151
V_1[y] t[x] n = \overline{a}tra - [t]ya[d]
  2 dasah pade mah - utiam mat [-] tad bhava[t](1)
  s ay - o av - vyanjanam afslvaram - rfel
  a nadistraddhabhyah - he syaltilarane - tad bhafvallti)
  s s ca - [ja]satanāh - e ay - o av - vyanjana(m asvaram -)
  s gneh khalu : = ed bharati uh od [bha]vati nasinasor a
  1 patos s[v]a(m) - || gos ca - dha - ta [-] (nas)[s -] na(s) [-]
R 1 g[o]s=siam - || nir au sapurviah - dhā - [a](gni -)
  2 dha - sakhi - pati - ta - ni = sakhipatyoh khaflul
  s ta — na[s] 1 — nas — nas — nas — paśatan[ā]h — sa
  ı tad bhavatı sakhyur anayah — sakhyus svam — patyur ānayah
      patyus svam' - ||
  s tali saha purvvena starena - vya[n]janam as(varam)
  e ta — si — rdantasya kha[l](v) a
```

1 \*(bha)[rat]r &asr [p]pra[tya](y)e 1 Linkes Endstuck

<sup>1</sup> Die Worte von patyur bis stam sind nachtraglich über der Zeile eingefügt

Der Text erfordert einige Erläuterungen

<sup>\*</sup> Stuck aus der Mitte 1 M ttelstück vom Rand

## Blatt 14

V 1 und 2 Das sarvvanā . könnte zu der Annahme fuhren, daß das Blatt in der Erklarung von 2, 1, 43 sarvanāmnas tu sasato hrasvapūriās ca beginne, allein dann könnte Zeile 2 nicht schon mit den Beispielen für 2, 1, 44 attivjātritījābhyām iā anfangen Wahrscheinlich gehören die heiden ersten Zeilen dem Kommentar zn 2, 1, 44 an, und es war in diesem auf die vorhergehende Regel, deren Bestimmungen ja für 2, 1, 44 fortgelten, Bezug genommen

 $\overline{V}$ 3 und 4 Die Stelle gehört der Erklarung von 2, 1, 45 nadyā ai ās ās ām an Zeile 3 ist etwa zu erganzen (nadyāh) khalu parāni navan(t)i (ai ās ās ām iti yathāsamkhyam bhavanti), in Zeile 4 stehen die Beispiele

(nadyaı) - nadyāh - nadyāh - na(dyām)

V 6 (na)dim — nadīh — sind Beispiele für die Regel 2, 1, 47 Auf fallig ist, daß dahinter noch ein mit na beginnendes Wort zu stehen scheint, mas sollte wie in Durgasimhas Kommentar vadhām — tadhāh erwarten Die im Anfang der Zeile stehenden Worte, die zu rephasor vv(i)sa(r)jja-(nijah) zu erganzen sind, sind das Sūtra 2, 3, 63, das im Kommentar zitert ist, um den Übergang von nadīs in nadīh zu rechtfertigen

V7 alaksmitandryoh 'außer in laksmī und landrī', macht den Eindruck, Teil eines Sūtra zu sein, und in der Tat erwartet man eine derartige Angahe als Ausnahme zu 2, 1, 48 īkārāntāt sih, wonach das s des Nominanativs (si) nach einer auf ī auslautenden nadī schwinden soll In 2, 1, 9 wird der Terminus nadī für Stamme auf ī und ū vorgeschrieben, wenn sie etwas Webliches bezeichnen id ūt stryākhyau nadī. Darunter fallen auch Worter wie laksmī und tandrī, sie mußten also auch nach 2, 1, 48 den Nominativ Singularis ohne s bilden. Offenbar ist in der turkestunischen Ver sion alaksmītandryoh dem Sūtra 2, 1, 48 hinzugefugt, wahrend Durgasimha die Ausnahme fur laksmī, die er ebenfalls bemerkt hat, kunstlich in das Sūtra hinem interpretieren will Allerdings muß ich bekennen, daß ich seinen Gedankengang nicht verstehe, er sagt nur ikūro 'nto yasmād iti kim [laksmīh] Die turkestanische und Durgasimhas Rezension verhalten sich also in diesem Fall genan so zueinander wie in der Regel über den

<sup>1)</sup> Auch Panni Icht die Erhaltung des e hutter lakemi usse nicht ausdrucklich ur ihn lag aber auch keine Veranhssung dazu vor, da er m 6, 1, 68 den Abfall dir Nominativendung s nach dem Feminasulfiv af lehrt, lakemi, tari tantri usw sind aber nicht mit sil gebildet. Siche Upadis 3, 158-160, wo Ujiyaladatta für lakemi auch eine abweichende Weinung anführt.

Sandhı von bhagos und aghos (1, 5, 10) Von tandrī wird im Kommentar zu Unādis 4, 66 der Kominativ tandrī gelehrt, daneben kommt allerdings auch tandrīh vor, und in Candragomins Unādis 1, 88, 89 wird hintereinander tandrīh, laksmih aufgeführt Die Worte ikārāntād iti kasmāt leiten naturheh ein Gegenheispiel für die Hauptregel wie etwa radhāh ein

R 1 Der Anfang der Zeile gehort noch dem Kommentar des erwei terten Sütra 2, 1, 48 an Es wird erst der Stamni lalsmi, dann die Endung si gegeben und darauf folgte offenhar die fertige Form lalsmih Die Worte supäm antah stammen nahrscheinheh aus der Erkhrung des folgenden Sütra 2, 1, 49 vyanjanäe ca, doch bleibt mir ihre Bedeutung an dieser Stelle unklar Auch das dabinterstehende Wort, das wohl asvara war, weiß ich niet zu deuten

R 2 lopam ādyate (verschriehen für āpadyate) ist Teil der Erklarung via 2, 1, 50 agner amo 'kārak, die het Durgasimha agnisamjādāt paro 'mo 'kāro lopam apadyate lautet Die weiterhin angeführten Beispiele (tad bha)ratu agnim — patum sind dieselhen we in Durgasimhas Kommentar

R 3 (a)gnı tısthatah ıst das Beispiel für 2, 1, 51 aulārah pūrram. Es folgte wahrscheinlich als Beispiel für einen u Stamm pajfū tisthatah)

R 4 und 5 Die Worte dyate sakarasya ca stammen aus dem Kom mentar zu 2, 1, 53 saso 'kārah sas ca no 'striyām Wie sie zu erganzen sind zeigt die allerdings etwas ahweichende Erklarung Durgasimhas agneh parah saso 'karah pāri asvaram āpadyate | sas ca no bhavati | astriyām In Zeile 5 steht das Gegenheispiel das durch die Bestimmung astriyam in dem Sutra verunlaßt ist. Es wird zuerst der Stamm dhenu angefuhrt, dann die Endung sas Eine die fertige Form dhenuh, die in der Handschrift verloren gegangen ist, gegeben war, war noch eine Bemerkung eingeflochten, die nach Bl 15 R 3 zu jasaftanāh) zu erganzen ist. Der Sinn dieses Wortes ist offenbar 'j, ŝ, t und n im Anlaut einer rubhalti sind anubandhas, die nach 3 8 31 für die Sprache selbst nicht verwendet werden¹ 'Da diese Bemerkung im Kommentar immer wieder vorkommt, ist sie formelhaft abgekurzt worden

R 6 und 7 Die erhaltenen Worte agneh khalu para(sya) gehören dem kommentar zu 2, 15 5t än än "Durgasumhas Erklarung lautet agneh parasya tävacanasya nädeso bhavatı tad bhava(tı) leitet the Beispiele ein Die Buelistabenreste ini Anfang von Zeile 7 lassen sich nach 15 V 3, 5, R 5 mit Sicherheit zu (ryon)nana na)svarana herstellen Das ist das ab gekurzt zitretre Sütra 1, 21 (nach Durgasumhas Zehlung) das hier wahr scheinlich inm der Gegenbeispiele, etwa buddhy-a, dhen-ā, willen angefuhrt war. Ich vermite daher auch, daß das folgende ta zu ta(d bhavatı), den Eunlettungsworten furd diese Gegenbeispiele, zu erganzen ist. Die Abhurzung

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die vellaktes die im Anlaut einen anabandha haben sind im h\u00e4tanira nach 2 1,2 jus (Nom Pl) \u00e4us (Aki, Pl) \u00e43 (Instr bing) se (Dit Sing) \u00e4ass (Ml Sing) sas (Gen Sing) si (Lok Sing)

der zitierten Sütras ist in den turkestanischen Handschriften des Kätantra Kommentars ganz gewöhnlich. In So wird in der Erklarung der ersten Sandhiregel (1, 2, 1) das Sütra 1, 1, 21, wie sebon Sieg, a. a. O. S. 197, bemerkt hat, im vollen Wortlaut zitiert, der Kommentar lautete etwa (11a 4ff) (sa)mänah ihalu pürvah — (saiarne pratyaye dirghibhaia)t(i) paraš ca lopam äpa(dyate — vyañyanam asvaram param) varnan na(yet — tad bhavati danda agram —) dandägra(m) usw. In dem Kommentar zu den folgenden Sandhiregeln findet sich haufig ein vyam, so 13a 1 (1, 2, 3), 13b 4 (1, 2, 5), 15a 1 (1, 2, 7), 16b 1 (1, 2, 10), 18a 2 (1, 2, 15), 19a 4 (1, 2, 16), 31b 4 (1, 4, 5), 33a 2 (1, 4, 6), 35a 3 (eingeschobenes Sütra), 37b 3 (1, 4, 12), 39b 3 (1, 4, 13), 40a 4 (1, 4, 14), 43b 2 (1, 5, 4), 45a 3 (1, 5, 6), 47a 1 (1, 5, 9). Sieg, S. 190, vermutet, daß vyam soviel wie vyāhhyānam sei, allein es ist zweifellos das noch weiter als in unserer Handschrift gekurzte Zitat des Sütra 1, 1, 211)

Da vor dem ado auf dem kleinen Bruchstuck noch der vertikale Doppelstrich sichtbar ist, der den Absehluß einer Sütraerklarung anzeigt (vgl 15 V 7, R 1, 4), muß ado der Rest des Sütra 2, 1, 54 ado 'muś ca sein

## Blatt 15

V1 und 2 Diese Zeilen gehören noch der Erklarung von 2, 1, 54 an y in nätra wird zu amtiget nätra zu erganzen sein Im folgenden werden offenbar im Kommentar eine Reihe von Regeln zitiert, die für die Bildung der Form amunä in Betracht kommen Das tyad ist wahrscheinlich der Rest von 2, 3, 29 tyadädinäm a nöhöllau? In der zweiten Zeile haben wir 2, 2, 45 (a)dasah pade mah und 2, 3 41 utvam mät Das tad bhavat(1) fuhrt dann wie gewöhnlich das Beispiel amunä ein

V 3 Die Reste stammen aus dem Kommentar zu 2, 1, 55 vr ed ur og jas, wonach z B aus agns und palu vor jas zunschst agne as, pato as werden Im Kommentar werden die Sütras 1, 2, 12 (e) ag und 1, 2, 14 o av zitiert, nach denen sich die Formen agnay-as, palav-as ergeben Dann wird abgekurzt zu vyañyanam asiaram, Sütra 1, 1, 21, zitiert, das zu agnayas, palavas führt Das nachste Sütrazitat, von dem sich nur re erhalten hat, ist 2, 3, 63 rephasor visaryañyah, nach dem die endgilltigen Formen agnayah, palavah zustande kommen

V 4 Das Erhaltene gehört dem Kommentar zu 2, 1, 56 sambuddhau ca an Das Sütra lehrt die Bildung der Volative agne, dheno usw Im Volativ tritt nach 2, 1, 5 ämantrite sih sambuddha zunachst die Nomi nativendung s (si) an, diese fallt nach 2, 1, 71 hrasvanadišraddhäbhyah sir lopam nach Stammen auf kurzen Vokal und femininen Staininen auf i und ä ab Im Kommentar wird das Sütra 2, 1, 71 abgekurzt zu (hrasva)nadi-

<sup>1)</sup> In vollem Wortlaut wird das Sütra außer in 11b 2 nur noch in 42a 3 (1, 5-1) Ziliert

<sup>2)</sup> Nach Durgasupha zu 2 1, 25 gehört adas zu den tyadadayah

śraddhābhyah zitiert. Dann folgen die Bemerkung, daß he zur Verdeutlicbung hinzugefugt sei he vyaktīkarane, und endlich, durch tad bhava(ti) eingeleitet, die Beispiele

V 5 Die Zeile gehört in den Kommentar zu 2, 1, 57 ne Das śca weiß ich nicht zu erganzen Die ubrigen Bemerkungen erklaren die stufenweise Entstehung von Formen wie agnaye, palare usw Nach dem Sütra ergeben sich zunachst agne + ne, palo + ne Das jaśalanāh des Kommentars deutet, wie schon zu 14 R 4 und 5 bemerkt ist, an, daß die Anubandhas fortfallen mussen Dann werden die Sütras e ay (1, 2, 12) und o av (1, 2, 14) zitiert, nach denen die Formen agnay e, palare lauten wurden Das letzte Zitat, das zu vyañjana(m asvaram) zu erganzen ist, ist wiederum 1, 1, 21, das zu den wirklichen Formen agnave, palare führt

V 6 Das Erhaltene stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 58 nasınasor alopas ca Fur s = 1st offenbar ih zu lesen Die ganze Erklarung lautete etwa (a)gneh khalu ih ed bharatı ih od bharatı nasınasor a(kāralopas ca)

V 7 Das patos svam im Anfang der Zeile ist das letzte Beispiel für die Genitiv bildung nach 2, 1, 58, svam ist hinzugefügt, um den Genitiv von dem formell gleichlautenden Ablativ zu unterscheiden Gos ca ist das Sütra 2, 1, 59 Die Erklarung beginnt mit dhā — ta — Diese zunachst ratselhaften Zeichen werden durch 15 R 2 klarer Der Kommentator giht dort hinter dhā das linga, den Stamm, hinter ta die vöhalh, die Endung, um die es sich in der Regel handeit. In unserer Stelle ist go hinter dha offenbar durch ein Versehen fortgefallen, die Buchstabenreste hinter ta lassen sich zu nas — nas — erganzen dhā und ta sind die Abkürzungen der Sütra 2, 1, 1 und 2, die die Definition von linga und vibhalti enthalten dhältunöhakhirarum artharal lingam und tasmat parā vibhaltaunh

R 1 Das gos svam ist das Beispiel für den nach 2, 1, 59 gebildeten Gentiv von go nir au sapärivak ist Sütra 2, 1, 60 Der Kommentar begann wiederum dhā — a(an — 1)

R 2 Das Erbaltene ist der Anfang des Kommentars zu 2 1 61 sakh palyor nih Es wird wieder zunachst das linga und die ribhakti angegeben dhä — sakh — pati — ta — ni =, dann folgt die Erklarung des Sütra sakhvatuoh kholu usw

R 3 und 4 Die Zeilen gebören in den Kommentar zu 2, 1, 62 nasinasor um ah Der Text ist nicht ganz in Ördnung, zum Teil aber nachtraglich errebessert In Zeilo 3 ist wahrscheinlich nasi—nas—aus Verschen zwei mal geschrieben so daß der Kommentar begann (dhā—wahh — pati—) ta—nasi—nas—jakatanāh Über das letrte Wort seile die Bemerkung dumer 14 R 4 ind 5 Vit as fangt die Erklarung des Sütra an safkhipatyoh Ihalu) usw In den Beispielen in Zeile 4 ist änagah dem eathyuh und patyuh natürlich hinzugefugt um den Ablatischarakter der Form anzudeuten, wie sein ihren Gentischarakter anzeigt. In welcher Bedeitung änayah

hier gehraucht sein sollte, ist mir allerdings völlig unklar Sollte es etwa aus ānaya verderbt sein 'Bring von dem Freunde, dem Herrn'?

R 5 Die Zeile stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 63 rdantät sapäreal In Durgasimhas Erklarung steht um äpadyate für (ur bha)iati rdantäl lingät paro inssinasor alära um äpadyate saha päriena svarena Sütra 1, 1, 21 vyanjanum as(iaram) wird zitiert, um den Übergang von pit üh, mät üh zu pitüh, mätüh zu rechtfertigen

R 6 Die Worte gehören zur Erkhrung von 2, 1, 64  $\bar{a}$  sau silopas ca Der Kommentar hegann in der gewöhnlichen Weise mit Konstatierung des linga und der ribhakti, dann folgt die Sütra Erklarung rdantasya Lhalv  $\bar{a}$  usw

R 7 Die Zeile stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 65 agnivac chasi Durgasimha erklart idantasja lingasydgnitad bhavati śasi pare. In unserem Kommentar ist pratyaye anstatt pare gehraucht. Diese Verwendung von pratyaya im Sinne von para, die mit dem Gebrauch des Wortes im Rgveda-Prät (1, 30, 2, 28, 4, 14 16 39, 6, 14, 8, 6, 14, 13 usw.) und Våj Prät (3, 8) übereinstimmt, ist auch in dem in So üherlieferten Kommentar ganz gewöhnlich, siehe 12h 4 (1, 2, 3), 13b 3 (1, 2, 5), 14a 3 (1, 2, 6), 14h 4 (1, 2, 7), 15b 1 (1, 2, 8), 16a 4 (1, 2, 10) usw.

Aus den kleinen Bruchstucken A und B ergiht sich nichts von Be deutung Das dähau ca in A a 6 ist wahrscheinlich zu (sambu)dähau ca, dem Tevt des Sütra 2 1, 39, zu erganzen) In dem Fall wurde A der Rest des Blattes 13 und a die Vorderseite, b die Ruckseite sein Zu dieser An ordnung passen die sparlichen Buchstahenreste recht gut Das dähau in b 1 ist wahrscheinlich wiederum zu (sambu)dähau zu erganzen und durfte aus dem Kommentar zu 2, 1, 40 stammen, das die Bildung des Vokativs von ambä und Synonymen behandelt (Canidrjau candr konnten Gegen beispiele in dem Kommentar zu 2, 1, 41 sein, das die Bildung des Nominativs und Alkusativs des Duals von femminen ä Stammen lehrt (Vya) äpanam a in a 7 ist eine neue Art der Abkurzung von 1, 1, 21

Aus den bisher veröffentlichten Bruchstucken ergibt sich, daß jedenfalls die ersten drei Bucher des Kätantra in Turkestan bekannt waren Das vierte Buch stammt, wie die Tridition allgemein zugesteht, gar nicht von Sarvaerman, der als Verfasser der drei ersten Bucher gilt, sondern ist ein spaterer Appendix. Nur über den Namen des Verfassers gehen die Angaben auseinander. Durgasimha nennt ihn in dem einleitenden Sloka seines Kommentars Kätjäjana, nach Raghunandanasiromann dem Verfasser eines Kommentars zur Durgasimhavritti, ist es Vararuci<sup>1</sup>), den andere wie Trilocanadäsa und Hariräma mit Katjäjana identifizieren oder als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sambuddhau ca lautet auch Sutra 2, 1, 56 aber dies kommt hier nicht in Betracht da sich das Bruchstuck nicht mit dem Bruchstuck von Bl 15 zusammen ordnen 1/plt

<sup>2)</sup> Belvalkar, Systems of Sanskrit Grammar, S 84

eme Inkarnation des Kätyäyana betrachten<sup>1</sup>) Jogaräja, der Verfasser der Pädaprakaranasamgati, weist das vierte Bueh dem Säkatäyana zu²) In Turkestan hat sich von diesem Bueh bis jetzt nichts gefunden, es ist daher nicht ausgeschlossen, daß es gar nicht dahin gelangt ist, zumal das Werkmicht immer als Ganzes, sondern in einzelnen Buchern überhefert wurde Die Hundschrift Sa¹ muß allerdings zum mindesten Buch 1—3 umfaßt haben³), die Handschrift Qy² zum mindesten Buch 1 und 2, aber So und Qy¹ enthielten nur das erste Buch

Bestimmtere Schlusse gestatten die Bruchstucke für das Verhaltnis der turkestanischen Rezension (T) zu dem Text, der Durgasimha vorlag (D) Aus So und Qy¹ geht hervor, daß in T am Ende des ersten Buches noch ein Abschnitt über die nipälas ständ, aus Sa¹, daß dem Schluß des zweiten Buches ein Abschnitt über die Feminimhildung (stripzigaya) folgte Die beiden Abschnitte, die in D fehlen, sind in Slokas abgefaßt und erweisen sich dadurch als spätere Zusatze. Sie finden sich beide an den selhen Stellen auch in der kasmirischen Rezension (K)¹ und in Ugra hhütis Kaläpasütravrtti³). Die beiden Abschnitte sind, wie unsere Bruch stucke zeigen, sehon vor dem 7 Jahrhundert hinzugefügt, und wir konnen sicher sein, daß das nicht in Türkestan sondern in Kasmir geschehen ist, von wo die Handschriften des erweiterten Textes nach Türkestan kamen

Aher auch was nach Abzug jener beiden Kapitel übrigbleiht, ist noch meht das ursprungliche Werk Sarvavarmans. Auch die Kapitel 5 und 6 des zweiten Buches, die die Regeln über die Komposition und die Taddhuta-Suffinz geben, sind in Slokas ahgefaßt und Lielneh hat gewiß recht, wenn er sie als unecht betrachtet.) Da sie sich nicht nur in K und T, sondern auch in D finden so mussen diese Versuche, das Elementarhich zu einer vollstandigen Grammath umzugestalten, in eine erheblich frühere Zeit fallen als die Hinzufügung der Kantiel über die nizöles und strizzutugung.

Die Annahme, daß die metrischen Abschmitte des Werkes spatere Zusatze seien, wird durch die Bezeichnungen, die die Bucher und Kapitel
tragen, bestrügt Jogaraja bemerkt daß Sarvavarman drei pralaranas
verfaßt habe Dieser Ausdruck findet sich in dem in Sarada Charakteren
geschriebenen Bruchstuck Mu in der Unterschrift von 1, 1 sandhiprakarane
und einmal auch in Sa<sup>1</sup> (15a 3) in der Unterschrift von 3 1 p(r)aka
rana<sup>2</sup>) pralarana päda<sup>3</sup>). In der Ausgabe von D heißt es aber in den

<sup>1)</sup> Liebich a a O S 10 1) Vers 14 siehe Belvalkar a a O S 119

Es feblen im Anfang II Blatter die, nach dem Frhaltenen zu urteilen di 337 Sutras und etwa 26 Slokas von Buch I und 2 1 1—6 45 gerade füllen wurden 4) Belyalkar a. a. O. S. 85

<sup>1)</sup> Liebich a a O Ugrabhuti wirkte in Kašmir

Die Unechtheit des tad thitapada hatte schon Belvalkar, S 85 erkannt

<sup>1)</sup> Davor ist der Rest eines in sichtbar es stand also albystoprakarana di

<sup>\*)</sup> In einigen Handschriften von D wird der Ausdruck irrtumlich auf die Kapitel angewendet

Unterschriften durchweg nur, daß das soundsovielte Kapitel beendet sei sandhau (Buch 1), nämni catusjaye (Buch 2), äkhyäte (Buch 3), und auch im vierten Buch steht überall kytsu, nicht kytprakarane. Die drei Bucher werden also offenhar fur gewöhnlich nur nach ihrem Inhalt als Sandhi, Näman (Nomen) und Äkhyäta (Verbum) bezeichnet. Dem nämni wird aber in den Unterschriften stets catusjaye hinzugefugt, das doch nur 'in dem vier Abteilungen umfassenden Buche' bedeuten kann. Auch in Sa¹ 13a 3 steht am Schluß von Buch 2: catusjhayam (sie) samäptam. Vier Kapitel hat das Buch aber nur nach Abtrennung der beiden letzten, als unecht erkannten Kapitel.

Die Kapitel werden in D als pada bezeichnet. Liebich hat mit Recht bemerkt, daß der Ausdruck pada, wenn er in der Bucheinteilung gebraucht wird, nur in der Vierzahl verwendet werden konne. Es mussen daher nicht nur das zweite, sondern auch die ubrigen Bucher ursprunglich in vier Kapitel geteilt gewesen sein. Ich bin uberzeugt, daß Liebichs Annahme richtig ist, daß das dritte Buch, das jetzt acht padas umfaßt, ursprunglich aus zwei Buchern zu je vier pādas bestand. Liebich weist zur Stutze seiner Ansicht darauf hin, daß sich tatsachlich die ersten visr Kapitel des dritten Buches im Tanjur als besonderer Text ubersetzt findsn. Schwieriger ist es, die alte Einteilung des ersten Buches zu ermitteln, das auch nach Ausscheidung des nipātapāda noch funi pādas umfaßt. Man könnte daran denken, daß der erste  $p\bar{a}da$ , der ja gar keine Sandhiregeln enthalt, sondsrn samjūās und paribhāsās lehrt, spaterer Zusatz sei, allein die Ursprunglichkeit gerade dieses pāda wird durch das erste Sūtra erwiesen, das mit dem mangala-Wort siddhah beginnt, wie der echte Teil des Werkes mit dem maṅgala-Wort vyddhih schließt¹) Liehich vermutet, daß der dritte pāda, der von den pragrhyas oder, wie Jogarāja sich ausdruckt, von dem starasandhipratisedha handelt, nachtraglich eingeschoben sei. Aber diese Regeln sind doch so wichtig, daß sie auch in einer Elementargrammatik nicht fehlen können, und ich mochte lieber annehmen, daß der kurze, nur aus vier Sutras bestehende pāda ursprunglich mit dem vorhergehenden verbunden war, so daß das Buch Sandhı in vier padas samjñās und parıbhāṣās, vokalischen Sandhi samt den Ausnahmen, konsonantischen Sandhi und Sandhi des Visarjanīya lehrte Diese Einteilung des Werkes in vier Bucher zu je vier pādas ist wahrschemlich, wie schon Liehich angedeutet hat, im Hinblick auf die ausfuhrliche Grammatik Pāninis, die acht Bucher zu je vier pādas enthalt, erfolgt.

Daß in D die alte Bezeichnung der Kapitel beibehalten wurde, auch als durch die Teyterweiterung die Vierzahl beseitigt war, spricht fur die Altertumlichkeit dieser Rezension. Auch in K hat man an dem Ausdruck päda festgehalten, erst in Turkestan hat man begonnen, vielleicht weil

Der Verfasser des Appendix über die Kṛt-Suffixe hat das nachgeahmt, indem er sein Werk imt siddhih beginnt und mit ryddhih sehheßt.
 Läter. Eiten schiffen.
 43

man das Schiefe der Bezeichnung einsah, pada durch adhuaug zu ersetzen Sa<sup>1</sup> 15a 3 steht, wie schon bemerkt, in der Unterschrift noch mathamah pāda, aber 12a 2 taddhītādhyāyas sasta, 13a 3 strī pratyayādhyāyas santama So 41b 3 1st caturtho erhalten, dessen o zeigt, daß darauf nicht nadah sondern dhyāyah folgte Qv2 4 ist das yah zu (paūcamodhyā lyah zn er ganzen

Der Nachweis, daß T eine um zwei Kapitel erweiterte Fassung von D enthalt, entscheidet naturlich noch nicht die Frage, ob der Text der Sütras in den beiden gemeinsamen Teilen besser in T oder D überliefert. ist. Bisher haben sich Verschiedenheiten zwischen den beiden Rezensionen an folgenden Stellen feststellen lassen<sup>1</sup>)

Die Sütras 1, 1, 21 und 22 von Derscheinen, wie So 9a 3-10b 1 zeigt. in T in umgekehrter Reihenfolge Wahrscheinlich hat T in diesem Fall das Ursprungliche gewährt, denn auch in Kaccavanas Pali Grammatik, die enge Beziehungen zum Katantra aufweist, stehen die entsprechenden Regeln 1. 1. 10 und 11 in dieser Reihenfolge Dem anatikramayan vislesayet (D 1, 22) steht hier pubbam adhothitam assaram sarena viyojaye (1, 10), dem vyanjanam asvaram param varnam navet (D 1, 21) nave param vutte (1, 11) gegenuher

D 1, 2, 16 wird in So 19a 2-20h 4 im Kommentar in zwei Sütras zerlegt avadınam varalopah padante na va und lope tu praktih. Mir scheint die Sonderstellung des lope tu prakrish das Naturlichere zu sein, ein Grund für die Zusammenfassung der beiden Sütras in Dist nicht ersichtlich. Inhaltlich ist der Unterschied ganz belanglos

Der Text, der in So 21h 22a erhalten ist, legt, wie Sieg bemerkt, die Vermutung nahe, daß zwischen D 1, 2, 17 und 18 in T ein Sütra eingeschoben war Genaueres laßt sich aber vorlaufig nicht ermitteln

Hinter D 1, 4, 7 sind in T. wie aus So 34a 1-35b 2 hervorgeht, zwei Sūtras emgeschoben Das erste betraf, wie die Beispiele des Kommentars tıryan sete — tıryanlı sete — sugan sande — sugant sande — tıryan sarası - tiryank sarası2) beweisen, den Einschub eines k und t hinter einem im Wortauslaut stehenden n bzw n, wenn s, s oder s folgt Das Sütra selbst

1) Die Berspiele lassen sich für dieses und das folgende Sutra mit Sicherheit

herstellen. Fur tirgan hest the Handschrift überall tirgan

<sup>1)</sup> Auf die Lesarten von Sa1 im Texte der Sutras 3 1,32 (14b 4 syasahitānī anstatt syasamhitani) und 3, 2, 12 (15b 1 syanta anstatt syantya) gehe ich nicht ein, es handelt sich vielleicht nur um Schreibfelder Auch die Lesart von Sa2 (V 4) in 2 6, 42 ntufalder anstatt nt jasrarader beruht wohl nur auf einem Versehen, die Lesung von D ist durch das Metrum gesichert Daß die Personalendungen in Si? im Text gegeben werden während sie in D wenigstens in Eggelings Ausgabe, im Kommentar erscheinen, macht keinen Unterschied, vgl. die Bemerkungen Liebichs Zur Finführung I, S II Ich möchte ubrigens damuf hinweisen, daß die Kasus endungen in 2, 1, 2, die doch mit den Personakndungen auf gleicher Stufe stel en, in einer Handschrift auch in D im Text, nicht im Kommentar angeführt werd n

stand in 34a 2 Sieg erganzt die erhaltenen Reste zu (nan)au Latābhyām śasase(su vyaradhīyete), vielleicht ist śasase(bhyo) zu lesen, jedenfalls aber noch ein zu hinzuzufugen, denn es handelt sieb, wie Pan 8, 3, 28, Cand 6, 4, 12, Śāk 1, 1, 145, Hem 1, 3, 17 zeigen, um eine fakultative Regel Gerade das aber macht es doch sehr wahrscheinlich, daß der Verfasser des Kātantra sie als fur ein Elementarbuch überflussig überging, sie pflegt ja auch in unseren Schulgrammatiken zu fehlen1) Die Annahme, daß die Regel spater in D gestrichen sei, widerspriebt der überall zu beobachtenden Tendenz, das Elementarbuch zu einer vollstandigen Grammatik umzugestalten Genau die gleichen Grunde sprechen gegen die Ursprunglichkeit des zweiten Sütra, das nach den Beispielen des Kommentars sat sahasrāni - satt sahasrānı und bhavan sadhu - bhavant sadhu, wie Pan 8, 3, 29 30, Cand 6, 4, 13 14. Sak 1, 1, 146, Hem 1, 3, 18, den fakultativen Einschub eines t nach auslautendem t und n vor s lehrte. In diesem Fall 1st die fakultative Gultigkeit der Regel auch handschriftlich bezeigt, 35a 1 sınd die Schlußworte des Sütra takārena vā erhalten

D 1, 5, 6 de se se vã vã pararupam lautet in T (Qy $^1$  1, \$6 45a 1f) sasa-sesu vã pararupam Die Fassung von T ist offenbar die spatere, siehe oben 8 660

D l, 5, 8 aghoraratos ca lautet in T (So 46a 3) alāraghosavatos ca Die Fassung von T ist sicherlich die spatere, siehe oben S 661

Hunter D 1, 5, 10 1st in T (Qy $^1$ 2, So 49a 1f) das Sütra bhagoghobhyā $m^2$ ) ca engeschoben Das Sütra 1st zweifellos ein spaterer Zusatz, siehe oben S 661

D 1, 5, 12 und 13 bilden in T ( $Qy^1$  2, \$o 48b 3) ein einziges Sutra nāmiparo ram ghosavatsvaraparah In diesem Pall ist die Fassung von T sicherheb die altere, siehe oben S 661f

D 2, 1, 48 ikārāntāt sih ist in T (Qy<sup>2</sup>14 V 7) offenbar nachtraglich durch den Zusatz alaksmītandryoh erweitert, siehe oben S 667f

D 3, 2, 4 lautet dhātor vā tumantād vechatinaskakartrkāt, in T (Sa¹ 15a 4) steht vor tumantād noch karmana³) Das Sūtra besagt in der Fassung von D '(Das Suffix san) kann an eine Wurzel (treten), die auf tum ausgeht und deren Agens derselbe ist wie der von vechats' Man kann also z B anstatt kartum vechats das Desiderativum vikīrsati gebrauchen Die Regeln des Kātantra über die Desiderativbildung sind nichts weiter als eine Bearbeitung der pānineisschen Sūtras Kāt 3, 2, 4 geht auf Pan 3, 1, 7 zuruck dhātoh karmanah samānakartrkād vechāyām va 'tm Sinne von Wunschen kann (san) an eine Wurzel (treten), die das Objekt (des Wunsches) ausdruckt und denselben Agens lait (wie der Wunschende)'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sibst Kielhorn erwahnt sie in seiner Grammatik nicht, sondern lehrt aus drucklich die Uni eranderheikeit des n und des n in Fällen wie prän sah, sugan safkam
<sup>1</sup>) Oder happosphelt unm

<sup>3)</sup> In der Handschrift verschrieben als karmanas

Die Regel des Kätantra in D ist eine Vereinfachung der pänineischen Regel, indem sie rein formal zum Ausdruck bringt, was Pänin begrifflich zu fassen sucht Sieg, a a O S 488, sieht in dem kurmanah von T eine Altertumlichkeit Allein, wenn der Verfasser des Kätantra mit Nachdenken arbeitete, so mußte er Pänins kurmanah als völlig überflüssig streichen, es lußt sich schlechterdings kein Fall denken, wo der im Infinitiv stehende Verhalbegriff nicht das Ohjekt des Wunsehes sein könnte Es ist meines Erachtens daher ehensogut möglich, ja sogar wahrscheinlicher, daß kurmanah von einem Spateren in Erinnerung an die Regel Paninis eingefugt wurde

3, 2, 9 lautet in D in käritam dhätvarthe, in T (Sa<sup>1</sup> 15a 5) in käritam ca dhätvarthe Das ca ist vollkommen überflussig, aber, wie wir sehen werden, kein Schreihfehler. Aus dieser Abweichung lassen sich kanm irgendwelche Schlusse ziehen

D3 2, 14 wird das Intensivum gelehrt dhätor yasabdas cekriyitam kriyāsamabhihāre Pān 3, 1, 22 wird die Bildung auf eine einsibige (ckāc) Wurzel heschrankt, um eine Wurzel wie jagr auszuschließen Ich halte es fur sehr wohl denkhar, daß der Verfasser des Kātantra die Bestimmung ekācah fallen ließ, weil ihm die Konstituerung der Ausnahmestellung der wenigen mehrsilligen Wurzeln für die Zwecke, die er mit seinem Buche verfolgte, zu speziell erschien, aus welchem Grunde sollte sie nachtraglich gestrichen sein? Durgasimha giht sich im Gegenteil die größte Minhe, au in die Regel hineinzudeuten, er verfallt auf den seltsamen Ausweg iyarasthitavadhikarād ekasiarāt | tena punah punar jagarti. In Sa² (15h If) ist das Sutra leider verstummelt. Nach dem Umfang der Lucke muß es aber um 3 oder 4 alsaras langer gewesen sein als in D und Sieg, a a O S 487, hat daler vermutet, daß hinter dhätor noch ekāco stand. Wir werden sehen, daß er in der Sache recht hat, es stand aber ekasvarād im Texte

Die Sütras D 3, 2, 18 und 19 sind in T (S2 15b 3) umgestellt Die Sütras berühen auf Pan 3, 1, 36 und 37, und da sie dort in derselben Reihenfolge wie in T erscheinen, durfte die Anordnung von T die altere soin D 3, 2, 18 lehrt das periphirastische Perfektum nach day, ay und äs dayayāsas ca, in T (S2 15b 3) wird noch daridrā genannt āsidayyayadaridrābhyas (ca) 1 Auch Durgasimha hat das Fehlen von daridra be merkt und sucht es in 3, 2 17 hineinzuniterpretieren cakiñagrahanam anekasvaropalaksanam | tena daridrāmcakāra Die Sache hiegt hier also ebenso wie bei 2, 1, 48, 3 2, 14 und insbesondere bei 1, 5, 10, wo in T die Regel über den Sandhi von bhagos und aghos hinzugefügt wird, walirend Durgasimha sich mit dem Kunstgriff des upalaksana begningt. Bei Gelegenheit der Linfügung von daridrā wird auch die Anderung in der Reihenfolge und der Art der Anfuhrung der drei anderen Wurzeln erfolgt sein, einen Grund dafür weiß ich allerdings micht anzuführen

<sup>1)</sup> In der Handschrift falschlich -daridmilhyus

Das Sütra 3, 2, 21 lautet in D bhihribhrhuvām tivac ca, in T (Sa¹ 15b 4) findet sich särvadhätulavat anstatt tivat Praktisch kommen beide Fassungen auf dasselbe linnaus¹) In einer anderen Grammatik konnte man annehmen, daß tivat für särvadhätulavat eingesetzt sei, weil es 4 Silben weniger zahlt als jenes, allein im Kätantra spielt das Streben nach Kurze keine Rolle Ich wage diber nicht zu entscheiden, welche Fassung die allere ist

Ich glaube, daß wir auf Grund unserer Untersichung erklaren können, daß im allgemeinen der Text des Kätantra in Durgasimhas Rezension ursprunglicher ist als in T. Wohl scheinen gelegentlich einmal zwei Sütras umgestellt (1, 1, 21 und 22, 3, 2, 18 und 19) oder in eins zusammenge zogen zu sein (1, 2, 16), sieherlich ist absichtlich einmal ein Sütra in zwei zerlegt worden (1, 5, 12 und 13), aber nirgends lassen sich mit Bestimmtheit Anderungen des Worthauts der Sütras nachweisen. Wenn Durgasimha bemerkt, daß eine Regel unvollstandig ist, so scheut er auch vor den ge wägtesten Interpretationskunststucken nicht zuruck, um den Mangel zu beseitigen, aber den Text der Sutras laßt er unangetastet. Ganz anders ist dis Verfahren, das in T eingeschlagen ist. Hier wird dis anulta und durukta einfach durch Textanderung beseitigt. Vollig siebere Beispiele dafür scheinen mir die Sütras 1, 5, 6, 1, 5, 8, 2, 1, 48, 3, 2, 14, 3, 2, 18 und die hinter 1, 4, 7 und 1, 5, 10 eingesebobenen Sutras zu hetern

Wir wurden aber den Möneben in den turkestanischen Klöstern vielleicht zuviel zutrauen, wenn wir annehmen wollten, daß diese zum Teil auf guten Überlegungen beruhenden Anderungen von ihnen herruhrten Die meisten von ihnen sind vermutlich von Pandits in Kasmir gemacht Entscheiden laßt sich die Frage naturlich erst, wenn der Lasminische Text vorliegt In einigen Fallen laßt sich aber doch sehon jetzt erkennen, daß K mit T gegen D ubereinstimmt Die Sütras 1, 1, 21 und 22 erscheinen auch in Mu, das in Śāradā Charakteren geschrieben ist und daher als Reprasentant von K angesehen werden kann, in der Reihenfolge von T In Buhlers Detailed Report of a Tour in search of Sanskrit MSS made in Kasmîr, Rajputana and Central India, S CXXXIVff sind eine Anzahl von Lesarten aus kasmirischen Kätantra Kommentaren angefuhrt. Die Liste wird kaum vollstandig sein, es zeigt sich aber, daß K jedenfalls in 3, 2, 4, 3, 2, 9, 3, 2, 14 (elasvarāt), 3, 2, 18, 3, 2, 21 genau so liest wie T, und unter diesen Stellen sind wenigstens zwei (3, 2, 14 und 18) wo mir die Unursprunglichkeit von K und T vollkommen deutlich zu sein scheint

Was das Verhaltms der in den turkestanischen Handschriften erhaltenen Kommentare zueinander und zu Durgasimlas Kommentar beinfit, so laßt sich auch nit Hilfe der neugefundenen Bruchstücke kaum über das von Finot a a O S 194ff Bemerkte hinauskommen Durga simha sagt bekanntlich in der Einleitungstrophe seines Werkes, daß er

<sup>1)</sup> Ich verweise auf die Ausführungen von Sieg n n O S 487

Sarvavarmans Erklarung des Kätantra ausemandersetzen wolle Kätantrasya pravaksyāmi vyākhyānam Šārravarmikam Ich glaube, daß wir diese Worte mit Finot nur dalun verstehen können, daß Durgasimha eine Neuhearbeitung des Kommentars des Sarvavarman herausgab Finot hat weiter darauf hingewiesen, daß sich in Durgasimhas Kommentar zwei Teile unterscheiden lassen, die man als ertti und vartigka charakterisieren kann Zunachst wird eine einfache Erklarung der Sutras unter Anführung von Beispielen gegehen, daran schließt sich haufig ein Ahschnitt, in dem Besonderheiten und Ausnahmen angeführt werden Die Annahme liegt nahe, daß die ertte von Sarvavarman herruhrt, das varttila das Eigentum Durgasımbas ist Diese Verteilung des Kommentartextes auf Sarvayarman und Durgasımlıa könnte als gesichert gelten, wenn es feststunde, daß Sarvavarman auch der Verfasser der Sütras ist, wie die Tradition angeht Es 1st unmöglich, daß der Verfasser der Sutras selbst Nachtrage zu seinem Text gemacht haben sollte, wie z B pratiripsatīti vaktavam im Kommentar zu 3, 3, 39, derartige Bemerkungen könnten nur von Durgasimha stammen Wenn dieser aber selbst sein Werk vyakhyanam Sarvavarmikam nennt, so muß es doch auch den Kommentar des Sarvavarman enthalten hahen, der dann nur in den einfachen Erklarungen der Sütras und den Beispielen bestehen kann. Finot hezweifelt allerdings, daß die Sütras von Sarvavarman herruhren, da sie, wie Sa1, Qy1 und Mu zeigen, auch ohne den Kommentar uherliefert werden Allein iene Bruchstucke konnen in dieser Hinsicht kaum etwas beweisen, man könnte auch nachtraglich die Sütras aus dem kommentierten Text ausgezogen haben, und es ist vielleicht kein Zufall, daß sich der Sütra Text allem nur in den jungeren Handschriften findet. wahrend er in den beiden altesten Handschriften Oy 2 und Du von einem Kommentar heglestet ist

Den Kommentar Durgasımhas kennen die turkestanischen Hand schriften nicht Eine Erklarung der Sütras 1, 2 4—9 hegt uns nicht nur in Du, sondern auch in So vor Sie lautet hier (13a 2—16a 2) mit den Er ganzungen, die sich mit Berucksichtigung des Umfangs der Lucken und auf Grund der Parallelstellen meist mit Sicherheit machen lassen wie folgt<sup>1</sup>)

```
tava r(sabhah —
rearne ar —
ava)r(na)h)² khalu pü(rvah²) rearne pratyaye) ar bhavatı pa
ra(i ca) lo(pam äpadyate — vyam — tad bha)vatı — tava rva
(bhah —) ta(varsabhah ||
tava lkürah —
lyturne al (—
```

i) Nach dem Ongenal Schreibfehler sind im allgemeinen stillschweigend vor besert, und die Schreibung ist normalisiert

<sup>1)</sup> Nicht rah, wie in der Ausgabe steht 1) Das på ist deutlich

avarnah khalu pürvah l]varne pratya(ye al bhavatı paras ca) lopam āpadyate — i(y)am (— tad bhavati — tara lkārah — ta)ralkārah || tara e(sā — sā attikāyanī1) —

ekāre) ar arkāre ca (---

avarnah khalu pürvah ekä)re pratyaye (askäre ca askäram äpa)dyate paras ca lopam (- 1 yam - tad bhavatı - tava esā -) tavaisā sā artikā(vanī - sartikāvani |

tara) odanam -

(okāre) au ankāre (ca -

avarnah khalu pürvah olkare pratyaye au(käre ca aukaram apadyate pa)ras ca lopam - iyam - (tad bhavati - tava odanam - ta) vaudanam -

dadhi a(tra ---

warno yam asava)rne na ca paro lop(yah -

warnah khalu pürvah) asavarne pratyaye (yakaram apadyate na ca pa)ro lopya(h - 1 yam - tad bhavati - dadhi a)tra - dadhu atra || (madhu atra -

tam uvarnah --)

uvarnah khalu pü(rvah asavarne pratyaye vakāra)m āpadyate na ca pa(ro lopyah - vyam - tad bhavati -) madhu atra - ma(dhv atra) |

Die Vergleichung dieses Textes mit dem von Du zeigt, daß in Turke stan zwei verschiedene Fassungen des Kommentars existierten. Mit dem Kommentar von So ist der in Qy2 erhaltene wahrscheinlich identisch. In beiden wird pratyaya im Sinne von para gebraucht. In beiden wird in der Erlauterung des Sutra hinter dem ersten Wort ein Lhalu eingefugt was in Du me geschieht In beiden werden die Beispiele durch tad bhavati einge leitet, wahrend Du dafur yatha gebraucht Die Zugehorigkeit des Kom mentars in dem kleinen Bruchstuck Sa<sup>2</sup> laßt sich vorlaufig nicht bestimmen es feblt dafur an allen Anhaltspunkten Wahrscheinlich sind heide turke stanischen Kommentare alter als Durgasimha Durgasimhas Zeit stebt allerdings nicht fest, eine obere Grenze fur ihn ist dadurch gegehen daß er Candragomins Dhātupātha bearbeitete Über Candragomins Zeit gehen die Ansichten auseinander aber fruhestens kann er sein Werk im letzten Viertel des 5 Jahrhunderts geschrieben hahen Fur Durgasimha ergibt sich also als fruhestes Datum das 6 Jahrhundert Die Handschrift Qy" ist aber bereits um 400 geschrieben und wenn der in So erhaltene Kom mentar von demselben Verfasser herruhrt wie der von Qy², so muß auch die Fassung von So hereits im 4 Jahrhundert hestanden haben Die Handschrift Du die die andere Fassung entbalt stammt spatestens aus dem Anfang des 6 Jahrhunderts ist aber vermutlich um mehrere Jahr-

<sup>1)</sup> Die Erganzung ist nicht ganz sicher

zehnte alter Auch diese Fassung war also aller Wahrscheinlichkeit nach bereits vor Durgasimhas Zeit vorhanden

Die turkestanischen Kommentare gehen nur einfache Erklarungen der Sütras und Beispiele, sie entsprechen also dem Inhalt nach dem was wir als Sarvavarmans Kommentar erwarten durfen. Sie sind uns ferner aus alter Zeit bezeugt, und so drangt sich die Frage auf, oh wir nicht we nigstens in einem von ihnen das Originalwerk Sarvavarmans sehen durfen Leider laßt sich die Frage nicht mit einem glatten Ja oder Nein heantworten Genau stimmen die turkestanischen Kommentare nirgends mit dem Text uberein, den wir, wenn Finots Theorie richtig ist, in Durgasimhas Kommentar als das Eigentum Sarvayarmans hetrachten mussen Jeden falls mußte also Durgasımha Śarvavarmans Kommentar stark bearbeitet haben, eine Annahme, die nach dem, was wir sonst von Durgasimhas Arbeitsweise wissen, gewiß nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen ist Von den heiden Fassungen des Kommentars zu 1, 2, 4-9, die uns in Du und So vorliegen, steht die von Du dem von Durgasimha gehotenen Texte entschieden naher, und Finot ist daher geneigt, ihn für den ursprung lichen oder doch ursprungheheren Text zu halten Ich kann mich des Ein drucks nicht erwehren, daß Du eine gewissermaßen modernisierte Form des Textes von So bietet Das altertumliche pratyaya ist durch para ersetzt, das khalu durch era, das umstandliche tad bharati durch vatha Der hestandige. ziemlich überflussige Hinweis auf Kat 1, 1, 21 ist gestrichen. Die Beispiele sind vermehrt, ein so auffalliges wie sa aitika(yani) ist durch das verstandlichere mayairaranah ersetzt. Ich mochte es nicht fur ausgeschlossen halten, daß die großere Ahnhehkeit in den Erklarungen der Sûtras, die zwischen Durgasimhas Text und dem von Du hesteht, dadurch entstanden ist, daß heide selbstandig die schwerfallige und veraltete Aus drucksweise beseitigten, wobei Durgasimha weiter ging als es in Du ge schehen ist, er hat z B das unnötige purrak, an dem Du noch festgehalten hat, gestrichen In den Beispielen stimmen Durgasimhas Text und Du uberhaupt nur ein einziges Mal gegen So zusammen, anstatt tavarsabhah haben sie tavarkarah, das aber als Parallele zu dem folgenden, allen Fits sungen gemeinsamen taralkarah sehr nahe lag. Die Vermehrung der Bei sniele bei Durgasimha und in Du wird durch das in den Sütras gebrauchte turna geradezu gefordert und kann daher in beiden Werken sehr wohl selbst indig erfolgt sein. Unter den neuen Beispielen sind die einzigen, die sich wenigstens teilweise gleichen sarkarena, salkarena bei Durgasimha und sarkaram salkarah in Du Aber auch diese Übereinstimmung beneist nichts, der Sandhi von a und F und a und I laßt sich überhaupt nur durch eine Form von flära, Ikara illustrieren. Wenn ich daher auch geneigt bin, die Fassung von So als die altere anzusehen, so muß ich doch zugeben, daß auch sie nicht in allen Punkten rein den alten Kommentar des Sarvavarman representieren kann, da, wie wir gesehen in ihr ja auch Sütras

kommentiert sind, die nicht zu dem alten Bestand des Kätantra gehören

Das Kätantra ist nicht das einzige Werk gewesen, das die Monche Ostturkestans zum Studium des Sanskrit benutzten. Mit dem Ordnen und Katalogisieren der Palmblattbruchstucke unserer Sammlung beschaftigt, wurde meine Frau auf einen kleinen Petzen aufmerksam, der das Wort Kaumäraläte trug Sie suchte die dazugehörigen Bruchstucke zusammen. es zeigte sich ohne weiteres, daß die Handschrift einen grammatischen Text enthielt Einige der Bruchstucke ließen sich direkt aneinanderfugen, andere konnte ich nach dem Inhalt als zu einem Blatt gehörig bestimmen Im ganzen liegen jetzt 22 Bruchstucke vor, die zu 13 Blattern gehören mögen Der obere und der untere Rand der Blatter ist meist abgebrochen. ursprunglich mussen die Blatter ungefahr 3,5 cm breit gewesen sein. Ihre Lange laßt sich nicht genau bestimmen, jedenfalls betrug sie mehr als 24 cm Das Schnurloch befand sich etwa 5 cm vom linken Rand entfernt Auf jeder Seite stellen 4 Zeilen Am linken Rand der Vorderseite von Bl 3 sind Spuren von Zeichen sichtbar, die vermutlich Blattzahlen "aren

Die Schrift zeigt den nordwestlichen Typus der Gupta Zeit, und sie ist im wesentlichen dieselbe wie die der Handschrift der Kalpanämanditika Der Schreiber unserer Handschrift hat aber die Neigung, seinen Linien einen leichten Schwung zu geben, und da er eine breitere Feder benutzt hat, auch erheblich größer schreibt als der Schreiber von Kalp, so treten die Krummungen ebenso wie die Verschleifungen und die beim Absetzen der Feder entstehenden Strichelchen und Hakchen hier viel deutlicher hervor als in Kalp So macht z B das A hier hisweilen einen etwas schnor kelhafteren Eindruck als in Kalp, aber der Duktus ist genau derselbe, auch die fur das A von Kalp charakteristische Verschleifung der linken Vertikale am unteren Ende kehrt hier wieder, und im allgemeinen zeigt auch der obere Teil der Vertikale das Hakchen wie in Kalp , sehr deutliche Beispiele dafur bieten das A von atrāha 4 V 3, a[p](rama)tto 6 R 3 usw Wenn das Hakchen einmal fehlt wie in dem A in 10 V 4 beruht das wohl nur auf einem Versagen der Feder Wie sehr die Verschleifung das Aussehen des Zeichens verandern kann zeigt das subskribierte zu Schon in Kalp wird das subskribierte zu dem gewöhnlichen Zeichen gegenüber in Ver bindungen wie lie, sie etwas mehr in vertikaler Richtung gestreckt. In unserer Handschrift tritt das noch starker hervor, aber in trädisi anusa 5 V 3 r/v/vikāra 8 V 3 ist das Zeichen doch noch ungefahr dasselbe wie in Kalp In den meisten Fallen, z B in kramad ie 1 R 2, -dramdra-3 V 2 usw, erscheint aber dadurch, daß der linke Querstrich in der Mitte ctwas nach links vorgeschoben und mit der Horizontale verschleift wird, eine Spitze, die, übertrieben, dem Zeichen schließlich ein so seltsames Ausselien gibt wie in elatram SR 2

Ich bin bei der palaographischen Untersuchung von Kalp zu dem Ergebnis gekommen, daß die Handschrift nus der ersten Halfte des 4 Jahr hunderts stammt und wegen gewisser Altertumlichkeiten der Schrift eher um 300 als um 350 anzusetzen ist. Die meisten jener Altertumlichkeiten finden sich auch in unserer Handschrift Das da, in dadhanesu 9 R 3. macht hier sogar beinabe einen alteren Eindruck als in Kalp, da der erste Winkel hier noch weniger abgerundet ist als dort. Das I wird hier noch wie in Kalp durch drei Punkte bezeichnet, wahrend die spatere, aus zwei Punkten und einer daruntergesetzten Horizontallinie gebildete Form schon in Teil 1-3 des Bower Manuscripts ersebeint. Genau wie in Kaln ragt die Vertikale des la noch weit über die Zeile hinaus, wahrend sie in den ersten vier Teilen des Bower Manuscripts bereits verkurzt ist Wie nahe sich die Schrift von Kalp und unserer Handschrift steben, zeigt die eigentumbehe Form, die hier wie dort das la annimint, wenn es mit einem darubergeschriebenen r verbunden ist, eiche sathur luptah 4R3 Die Schleifenformen des na, des la und des sa, die im Bower-Manuscript teils beginnen, teils völlig durcbgefuhrt sind, fehlen hier wie in Kalp voll atandig

Die Verschiedenheiten, die sich in der Schrift von Kalp und unserer Handschrift zeigen, sind nicht bedeutend

Das E zeigt hier dieselbe langgestreckte Form wie in Kalp, doch ist die rechte Seite des Dreiecks nach innen eingedruckt, ahnlich wie in Teil I und 3 des Bower Manuscripts aber noch starker, siehe z B ete, elativam 8 R 2 Diese Abweichung erklart sich offenbar aus der oben erwähnten Vorliebe des Schreibers für gekrummte Linien Chronologische Schlusse wird man daraus kaum ziehen durfen da die Form des E, wie sie hier er sechent, nicht den Übergang zu den saateren Formen bildet

In ña wird schon in Kalp die obere Vertikale nach unten umgebogen In unserer Handschrift ist die abwarts gehende Line verlangert ahnlich wird sie aber noch am Ende mit einem Hakchen versehen wie das bei der entsprechenden Line in ga und sa üblich ist, siehe die zahlreichen ña in 9 R 2, 3 Das Hakchen findet sieh auch in dem subskriberten ña z B in rasamjää 1 R 4, aber nicht in samjäfoj 2b 1, [an][m][j][n][h] Il R I In Bühlers Schrifttafeln findet sieh diese Form des ña nicht, sie hat, soweit ich sehe, auch keinen Fortester und mit daher vorhufig als eine Eigentumlichkeit unseres Schreibers betrachtet werden

Beim tha ist schon in Kalp der ursprungliche Punkt in dem Kreis durch einen hörizontalen Strich ersett! In unserer Handschrift ist aber weiter die Linienfuhrung verander! Der ganze Buchstabe wird mit einem einzigen Federzuge geschrieben und dabei ergibt sich in der linken Seite des Kreises eine Kerbe, siehe gathā 4 V4, 5 V2, 8 V2, gāthā 4 R3 usw. Das Zeichen findet sich in dieser Form mehr oder weniger ausgepragt auch

im Bower Manuscript, besonders im Teil 4 und 7 Es muß als junger angesehen werden als das Zeichen von Kalp, doch ist zu beachten, daß sich in unserer Handschrift auch noch das altere tha in (a)rthavyakt(y)-8 R 3 und, mit schrag gestelltem Strich, in sustham 8 R 2 findet

Das ya hat her prinzipiell noch dieselbe Form wie in Kalp, von der spateren Verschleifung der linken Kurve mit der Mittellime, die schon im Bower Manuscript in Teil 1—3 anttritt, ist nichts zu bemerken. Die Grundlime ist hier aber nicht gerade wie in Kalp, sondern mehr oder weniger in der Mitte nach oben gezogen. Man wird darin eine durch die Änderung des Duktus hervorgerufene Neuerung sehen mussen. Sie findet sich im Bower Manuscript in allen Teilen wieder.

In ru wird das Zeiehen des u-Vokals in unserer Handschrift nicht wie in Kalp am Ende der Horizontale, sondern weiter nach oben angesetzt, siehe puruso 4 R 3,  $p\bar{u}ru[sa](h)$  10 V 3 2) Wie ich Bruchst d Kalp S 7 i bemerkt habe, ist diese Art der Anfugung in eungen Inschriften aus dem Grenzgebiet zwischen nordlicher und sudlicher Schrift ebenso wie in Teil 5—7 des Bower-Manuscripts auf den Einfluß der sudlichen Schreibweise zuruckzufuhren Diese Erklarung kommt fur unsere Handschrift nicht in Betracht, da sich in ihr sonst nirgends Spuren der sudlichen Schrift zeigen Die abweichende Schreibung des ru muß entweder, wie in der Inschrift von Tusäm, als ein Überbleibsel aus der vor der Gupta-Zeit herrschenden Schrifterklart werden, oder sie ist erfunden, um die sonst sehr naheliegende Verwechslung des ru mit den U zu vermeiden

Berm A wird in Kalp die kleine Horizontale, die die Lange bezeichnet, im allgemeinen noch in der alteren Weise ein wenig unterhalb der Mitte der Vertikale angesetzt ein paarmal aber auch unmittelbar am Fuß der Vertikale, und einmal zeigt sieh hier auch schon eine leichte Krummung In unserer Handschrift ist in ä 8 V 2, [ā](r)[s](e) 10 V 2 ein Hakchen am Ende der Vertikale angesetzt, in ärsa 4 R 2 aber erheblich höher, ungefahr an derselben Stelle, wo das Strichelehen in der haufigeren Form von Kalperscheint Man mag aus der Umgestaltung des Strichelchens zum Hakchen folgern, daß unsere Handschrift etwas junger ist als Kalp, aber von großer Bedeutung ist die Anderung nicht Von der Kurve, die in allen Teilen des Bower Manuseripts und in den epigraphischen Denkmalern beim A erselent, ist das Langezeichen hier noch weit entfernt

Ahnlich liegt die Sache beim U Die horizontale Grundhnie des Zeichens von Kalp erscheint luer verkurzt und ist hakenförmig gestaltet, siehe u

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In ndyakah 4 V 2, fsamfj(ñ)agor 5 R 4 set die Grundlinie fast noch gerade, in akaraniyam 4 R 3, pratyayah 8 V 4, anderseits stark gelerith. Formen wie die letzteren durften der Ausgangspunkt für das get der nordturkestamischen Schrift sein, wie es in den oben S 664 besprochenen Handschriften, Du dem Schenkungsformular Nr 1 und Nr M, Bl A V und C—F V 6, auftril.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In dem rû von uktaripo 8 V 3 1st das u Zeichen begreifheherweise, da noch ein zweites darübersicht, etwas weiter nach unten gerückt.

usnam 8 V 2, ustrā 8 R 1 Eine Krummung der Horizontale findet sich aher, wie a a O S 14 bemerkt, schon in der Kusans Zeit, und sie kommt gelegentlich auch in Kalp vor, alebe das U in usitam 232 V 4 Man braucht unser U nur mit den im Bower Manuscript und in den Inschriften auftre tenden Zeichen mit ihren großen Kurven zu vergleichen, um zu erkennen, daß es von diesen durch einen erheblichen Zeitraum geschieden sein muß das  $\overline{U}$  in unalam 5 V 1 zeigt ubrigens noch ganz dieselbe Form wie in Kalp

In ma wird die Lange in Kalp durch einen Haken bezeichnet, der auf dem linken oberen Ende des Buchstabens aufgesetzt wird, steht aber noch ein Anusvara üher dem ma, so dient ein an die rechte Vertikale gefügter horizontaler Strich als Langezeichen Die letztere Form des maist in unserer Handschrift verallgemeinert, das Längezeichen ist aher außerdem noch umgebogen und hangt nach unten herab') Ebenso wie in unserer Hand schrift wird die Lange in må im allgemeinen in den Inschriften in östlicher Schrift ausgedruckt, eine Ausnahme macht die Inschrift auf der Eisensaule von Meharauli (GI 32), die fur das a den aufwarts gerichteten Strich zeigt Unter den Inschriften in westlicher Schrift liefert die Udavegin Inschrift von 425 (GI 61) wohl das fruheste Beispiel für das må mit dem an die Vertikale gefugten Strich Genau in der Form unserer Handschrift tritt das ma zuerst in der Mathura Inschrift von 454 (GI 63) auf Ubergangsformen zeigt die Inschrift von Indor von 465 (GI 16), hier findet sich einmal, in -yoyam ātma (Z 7) aogar noch der links angesetzte, nach oben gerichtete a Strich an dem auch die Eran Inschriften aus dem Ende des 5 Jahrhunderts (GI 19 36) festhalten wahrend sonst in dieser Zeit das må in der Form unserer Handschrift uberall durchgedrungen ist. Die Buchschrift ist der epigraphischen wie gewöhnlich vorausgeeilt. In dem Bower Manuscript wird das ma in allen Teilen genau so geschriehen wie in imserer Handschrift

Der e Strich wird hisweilen ohne ersichtlichen Grund meht am rechten, sondern am inken Ende der oberen Decklinte, und zwar in ziemlich wage rechter Richtung angefugt, siehe sie 1 V 3, ty etam 1 R 4, castie 1 R 4, ne 4 V 3, turse 4 V 4,  $px_1 dyde$  5 V 2, anarse 6 R 2,  $\bar{a}mantrie$  8 R 2,  $p\bar{a}ricm$  9 V 2 Gelegentheh findet sieh diese Art des Ansatzes schon in Kalp in me und se, auch in sa, doch ist hier der e Strich zu einer Kurve umgebildet

Eine ganz be-ondere Eigenart des Schreibers unserer Handschrift ist es daß er den Haken, der das i ausdruckt um das Zusammenfließen mit einem Zeichen der darüberstehenden Zeile zu vermeiden, anstatt nach links, nach rechts kehrt, siehe ih 4 V 3, tulhau 4 R 2, ity itra 4 R 3, iti 5 R 3, tihansyati 6 R 3, it 8 V 3, ämantrite 8 R 2 bharati 9 V 2, binduh

<sup>1)</sup> Fine Ausnahme wurde dis mit in 1 V 2 bilden, wenn hur regram dpa(dpat) zu leen ist dir d Strich ist hier nach oben genehtet. Die Lesung kann daher meht als seher bezeichnet winden.

 $9\,\mathrm{V}\,3$  Im ubrigen ist die Bezeichnung der mittleren Vokale genau die gleiche wie in Kalp

Aus der vorstehenden Untersuchung ergibt sich, daß unsere Handschrift zeitlich zwischen die Handschrift der Kalpanämanditikä und das
Bower Manuscript einzuordnen ist, sie ist aber von dem letzteren weiter
entfernt als von Kalp Ist die Kalpanämanditikä um 300 geschirieben,
das Bower Manuskript im dritten Viertel des 4 Jahrhunderts, so inuß
unsere Handschrift etwa um 325 entstanden sein

Ich gebe zun ichst den Text der Bruehstucke \*

- \* ktam:anukramād:ut yat ps[n]da[y](s)tv (o)ktam tad:anukramād: ve(dutavyam)
- ty•evamādīpa[pa](rya)ntam tatra rasamjiā reditaryā rasamj[ñ] d[r]e• cast[r]e ya
- I Inkes I ndettek und en klemes Mittelstuck. Das I tztere ist hierbergestellt wel es das Wort trunod lik tah enthalt das such in den größeren Bruchstuck ersch ant Der Abstand zwischen den bedieben Bruchstucken bil blir hinsieher elsenso die Scheiding von Vorder und Ruckseite da die Blattzahl de wir auf der Vorders itte warten mußten nicht erhälten ist. Es ist aber nicht anzunehm in daß sie auf der in eine Reise in der Scheiding von der Scheidinsten sie Erstellen ist. Andersits kann sie sehr wohl auf der sie Verzeich ten Seit gestanden balsen auf der besond is nach den linken Ran I zu de Schrift fast vellig al gerieben ist.
- <sup>2</sup> Viell icht i it rajmpāpa zu Imn der Ansatz die d'Zeichene ist für mit un fewöl ni ch.

<sup>&</sup>quot;Mittelstock Acriferente und Rickseite lassen wich nicht bestiemen. Ganz all warbeit pen von Schrift lassen es als moglich ersehe nen, dall auf Schrift dich har eine Zeil wich in die eine dem bestellt als nar eine Zeil wich in

3

4

2

Idvithiya a

31 v, Inaldvamdiasamuccayesu — vā [1] • su nipālyale i[i] 3 [dat](ta)[s] (ca) [d]eva[da]t(t)o sfolm(y)ah bfuld (dh)o vā som(y)ah - pi R 1 [v] ram 111 - avasısta nıpātā

<sup>1</sup> Zwei Mittelstucke die durch Maserung und Inhalt als zusammengehorig er wiesen werden. Ihr Abstand laßt sich nicht bestimmen. Die Scheidung von Vorder seite und Ruckseite kann nur wahrscheinlich genannt werden

[t] faga cch [v] [n] [m]

[ra]latasya — ||(000)|| vr[sa]yı

V 1 [th] 2

[t] (ne) [a](na)[m] (na)yanam - n[ai] alah nayalah po anam - pavanam - pau alah pavala iti n atra - ||

Itral - Lo atra Lo tra - padad str kasmat ne anam vo ana str 8 n ātra - atr aha - te sty atra - teft]

Ikā fram viddh iti - Il v arse - (afres)e (vhedh)au (vhebh)a

Isay la (ed lo(dbhy)am parasya akarasya lua Ibhlavati yatha yan 1

R 1 [ye apramat]ta[é] car(t)[s]ya(tt) full [a]prama[do] m[r]tapadam [i]ty atra [l]ug ast(i) [- s]

pr - ārsa eva vidhau khalu sty asya sabdasya lakaro vibhāsaya lug-bharati sathur-apy-athur-api -

Is himselest playam akaranyam ity itra2 na sathur luptah ya

tv syam gathā hāyats puruso nshi

au [yalāra]valārau lug [em] p[sa]b(d)o:t(r)a [v]sbha[s]am nirartaya[t]s

1 Mittelstuck Die Unterscheidung von Vorderseite und Ruckseite ist durch 1 Lies atra den Inhalt gesichert

V 1 [d] [dh] [1]dam - [d] \*\*\* jambu unatam — jambunatam — pi[t] bhah pi[[r]

I inkes Endstuck und den Mittelstucke. Die Absti n lo des 1 er am weitesten nach reclits gestellten Bruchstickes und des linken Endstuckes von den bei len anderen Bruchstneken lassen sieh nicht feststellen. Am Rando des I nken I n ist icken finden sich auf der einen Seite Spuren von Zeiel in die Zahlzeiel en gewesen sein konn n Es est dal er wal reclemich daß dies de Vorikeseite war un I dafür ei richt auch der Inhalt

```
2 Ith Limartham -
                                                          hemantādisv
     abhidheyesu antyah
                               sie yuge sa
                                                                 [pa]
     dyate2 yathā [h]e
  3
                                                  vam sārangapišanga
     larla
                [l] [t] [j]
                                 trādisv anusa
     n[t]ādisu sie yu(ge sa)[p]3
                                    Inl
R 1
                                                 [r] na ıkār(ı)bhutah
                                            [y] [n]
```

rah sa khalu sapur ıkarıbhayatı

yad = dh(y) \(\bar{a}\) [ha] bhesyate to [ma] [y]tyād/1/nam -

3 sapur ir i[o] bha u āha - lr snān=dharman=viprahāya suklān [bh]ā ta bhiksa

rahinim iti - ta

dıśab(d)ena hı dhāreti ı sapur ılārı vacets mantrets ty evamād lsa lm ı(ñ)ayor ma e

<sup>2</sup> Zwischen på und d<sub>e</sub>a ist eine Lucke gelassen offenbar weil das in der ersten Zeile daruberstehende aksara bis in die zweite Zeile hinabreichte

\* Wegen der Erganzung von gesa verweise ich auf die Erlauterungen 4 Diese Zeile scheint erst in der Mitte des Blattes begonnen zu haben

ß1 V : - aya[m h] kā[n]mak cid dhy adim ev apelsa(te n) antam tadyatha po 2

r ity atra - etad ev ā Tha Iccid asu a c it [p]amcanam radfy]a  $\bar{a}$ 

R 1  $n \quad m\bar{a}[n] \quad [v] \quad [t] \quad [s]$ 

tr ārsam areksyate na hr [plu](ta)m anarse str rmaisnaye afp[(rama)tta viharisyati

rma avarna 1 e stu-evama

<sup>1</sup> Mittelstuck und rechtes Endstuck Die Scheidung von Vorderseite und Ruck seite ist nicht sicher

> 71 я 1 bharatı o stuse 3 bı [a]pramat[ta] n=siy=aira 3

Mittel tuck Vorderseite und Rückseite lassen sich nicht feststellen.

81

V 1

٠

4

•

[l]y [k] [r] n p t (ta][ā]yathā a īdrša(m) kar(s)syas(s) madhu u usaam — ā rdān[ī]m avaga

s n ocyate pau pratyasyos² tı — atr ocyate n āsatyam tıkā r[v]v[s]karapratyaya ily uktarüpo tra pratyasyos?

r[1]v[s]karapratyaya siy uklaripo tra pratya[yo]²

1 1 [ha] surābhān(d)as [na ca] parah pratyayah svā

Ishwam] tat svāt [n]āv-sti — || bahutram ann — tva]

R: t [a]m[1] ustrā ch t s rksam ārfo]hant
[1]t[4] ta [ya]d apy aukāravaryyam dvutvam tadyathā
agn[1]

māle ete — ya va drīvacanam tat srastham bhavati —
[[ekatvam amantrite yatibhilsiofh]

as m eti — || [v] r[tha]vyal[i](y)apeksayā ca — v[r]li[i]ār[s]a [sya]te kadācid dhi eritam ārsam vā

## tah ya[d] a[p]

Drei Mittelstucke auf Grund des Inhaltes zusammengestellt. Der Abstand zwischen dem zweiten und dritten Stuck läßt sich nicht genau bestimmen. Vorder seite und Ruckseite erreben sich aus dem Inhalt.

\* Es kann auch pratyaye gelesen werden da nur der linke Teil des Vokalzeichens sichtbar ist

91

V 1 [eva] mak[ā]r(o) b[s][n]du[m] v [s]
u[h]

gam=sty=atra makārah saha purvena lug bhavatı [na] hy=aha sāstaram=s[t]].

s [gh]lh[au] ca binduh — nakaro=ntagatah adhy=aghy=athāv=iti travoda\$anam dhafgha]

va[s]ı[s](t)am d(v)ı[ka]t(r)ayam [tat](r)[a cacha]yoh [sakü]
(ra)[h tathayo[h şak]ä[ra]

R 1 n — tan thakāran tams-thakarān [—] tan tātarayats² tams-tāra [yats] —

dhanesu tu [n] —
nafk]ārā(n) tān(sna)

\* Lies fire pate

<sup>1</sup> Rechtes Indstuck Vorderseite und Ruckseite ergeben sich aus dim Inhalt

```
101
V i
  9
         (v) arse - vibhasaya [a](r)[s](e) vidhau e[sa]
                                                                  [pa]rau
      [b]h[nd]
  3
        [pra]hfā]syate — sa vai uttamapūru[sa](h) tra lug bhavat[i]
         [sa] gac[ch]a — bha[v] ā[gaccha v]ā — a[r] ā[ıtı]
  4
                                                                  rba[m]
R 1
         py [ā]ha — || nāgfe]su gosu turagfe]su [ca]
      [L]rt
      (||) ( ) || padavad anv ā sv a[bhy] adhy a[t]y apy ap [o](pa
  2
      pa)[ri p]rati ca karma
         canıya iti vefd liftav [(y)a yat : karma[p]ra(vacanı)ya iti
    <sup>1</sup> Zwei Mittelstucke auf Grund des Inhalts der Ruckseite zusammengestellt
Vorderseite und Ruckseite scheinen durch den Inhalt bestimmt zu sein
                                  111
          V 1
                       muvrākā
                    [su] parwyaktam
                     ıyasamı [ñ ]ā
          R 1
                         [sa](m)[j]ñ[ā]h ta[tra]
                    ıtı - parā ıt/y] a
             3
                       [y] srotadi
     Mittelstuck Die Scheidung von Vorder und Ruckseite ist sehr unsicher
                                   121
         a 1
                  (n)[1]hsrtah nırüsrava
                  k ama iti - dur ity aya(m) kutsa[d]
                  bhāvādisu vitasravah mta
           3
                      0
         b° 1
                          [t] [t]n
```

la lpašabdam zaha — apadeše pratyāgatah putram Vorderseite und Ruckseite sind nicht zu bestimmen

Auf dieser Seite waren nur drei Zeilen

m yena

[sam] [(ñ)ā (v)e(d): [tavyā) Vorderseite und Ruckseite sind nicht zu bestimmen 6402 Lalers Kleine Schriften

44

Ich brauche kaum zu sagen, daß es nicht ganz leicht ist, zum Ver standnis der des Zusammenhanges entbehrenden Bruchstucke eines un bekannten grammatischen Textes durchzudringen. Ich kann daher die folgenden Erlauterungen nur als einen Versuch der Deutung bezeichnen Manches 1st mir dunkel geblieben, und 1ch kann nur hoffen, daß Gelehrte die das Vyākarana zu ihrem Spezialstudium gemacht haben, weiteres zur Aufhellung der Reste dieses sicherlich nicht unwichtigen Werkes beitragen werden

1 Fur die Deutung des Textes der Vorderseite, deren Schrift größtenteils abgerieben ist, vermag ich nichts Sicheres beizubringen. In Zeile 2 kann man schwanken, ob man tayrapāpa oder tayramāpa lesen soll Die Reste, die sich von der matrka erhalten haben, sehen mehr wie ma aus. anderseits 1st der Ansatz des Langezeichens, wie oben hemerkt1) nicht der bei ma ubliche Vajrapapa ist eine an und für sich recht unwahrschein liche Lesung Liest man ma, so konnte man die Worte zu pla itt tatra tarram āpa(dyate) erganzen und in tarra eine Bezeichnung des Jihyamuliya sehen der im Kommentar zu Hem 1, 1, 16 in Durgasimhss Kommentar zu Kat 1 1, 172) und bei Vopadeva Mugdhab 1, 18 varraktir sarnah genannt wird. Die Erklärung wurde sich also auf ein Sütra beziehen, das den Übergang des Visarjaniya in den Jihvāmühya lehrte Das tranoddh tah3) see pur ity atra bleibt mir vollig unklar, es scheint, daß es aus der Erklarung eines Sutra stammt von dem sich auf dem kleinen Bruchstuck

tranoddh tah au erhalten hat Uber die sammas sva und pu siehe die Bemerkungen auf S 697ff

Aus den Buchstabenresten der ersten Zeile der Ruckseite laßt sich kaum etwas entnehmen. In der zweiten Zeile ist val mindaufellefolklam tad anukramad re(ditavyam) die Erklarung des davorstehenden Sütra das danach etwa als (mindanitiolkiam anukramad its erganzt werden kann Das ist offenbar eine Paribhāsā 'Was als zu einem Ganzen verbunden gelehrt 1st, das 1st (als) der Reihe nach (gelehrt anzusehen). Auch die na vartitaruam bhara(ti) in Zeile 3 geliören wohl noch zu dem Kommentar dieses Sutra

Es folgt in Zeile 3 ein Kolophon haumaralate sandhau pratha Unmittelbar vor Aaumäraläte war das Schnurloch links davon ist ein un gefahr 1 % ein langes Stuck des Blattes weggebrochen Trotzdem laßt sich mit Sicherheit behaupten daß vor Kaumaralate kein its gestanden hat da sich Spuren von dem unteren Teil der Buchstaben auf dem Blatt finden mußten. Offenbar war es in den ersten Jahrhunderten nach dem Beginn unserer Zeitrechnung noch nicht ublich den Kolophon mit iti ein

n 5 he 5 684

<sup>4)</sup> Wahrscheinlich auch in dem turkestan schin Komn entar So 6a 1 wo 51 g (rajedlett)r jihrdmi liya(h) erginzen will

<sup>2)</sup> Man kann -od thrtah od r oddl atah I sen

zuleiten Noch in der Handschrift des Säriputraprakarana lautet der Kolophon Sariputrapralarane nasamonlah 91) In der alten Handschrift der Kalpanamandıtıka heginni der Kolophon auf Bl 308 bhiksos Täksa sılakasya arya , auf Bl 111 und Bl 192 hahe ich den Anfang des Kolophons zu ity ārya Kaumāralātāyām erganzt, es zeigt sich jetzt, daß das falsch war und daß das ily zu streichen ist. Die Erganzung von pratha ist schwierig Uber dem tha ist ein horizontaler Strich sichtbar, der nicht zu dem tha gehören, sondern nur der Rest eines e Zeichens oder der linken Halfte cines o Zeichens sein kann, die über dem verlorengegangenen in gestanden haben mussen. Es ist also prathame oder prathamo zu lesen Man konnte vielleicht annehmen, daß Kaumaralate sandhau pratha(me dagestanden hatte 'im Kaumāralata, in dem ersten Buch ', aber eine solche Ausdrucksweise ist wenig wahrscheinlich, man sollte dafur eher etwas wie sandhyākhye prathame prakarane erwarten Naher liegt es anzunchmen, daß Sindhi der Name des Buches war und daß auf sandhau die Angabe des Kapitels ulso etwa prathamo(dhyāyah) folgte Ahnlich lauten die Unterschriften in Durgasimhas Kommentar zum ersten Buch des Kātantra, z B str Daurgasımhyām vrttau sandhau prathamah pādah samāptah Unsicher bleiht die Erganzung des pratha aber auf jeden Fall

Das auf dem kleinen Bruchstuck erhaltene phūnām pasc ist, wie der divorstehende Doppelstrich zeigt, der Anfang eines Sütra Ist die Anordnung der beiden Bruchstucke richtig, so war es das erste Sutra des neuen Ahschnittes In dem Palle mußten die Worte in Zeile 4 (1)ty era mādipapa(rya)niam tatra rasamjāā teditaryā, wo die Erganzung der Silhe rya wohl sicher ist, aus dem Kommentar zu diesem Sutra stammen In dem Sütra wurde also der Terminus ra fur eine Gruppe von Lauten, deren letzter pa war, vorgeschriehen Wie das durch phūnām pasc ausgedruckt sein sollte, weiß ich allerdings nicht zu erklaren

Die auf dem kleinen Bruchstuck in Zeile 4 erhaltenen Silben die (oder ddhe) castie ya scheinen aus einem anderen Sütra zu stammen

- 2 Aus dem kleinen Bruchstuck geht nicht viel mehr hervor, als daß
- auf diesem Blatt technische Ausdrucke gelehrt wurden 3 Das Beispiel in Zeile 3 der Vorderseite som(y)ah bud(dh)o vā som-
- (y)ah, wo das allerdings teilweise auf Erganzung berühende somyah augenscheinlich im Sinne von saumyah steht, lißt im Verein mit dem va i(ti) in Zeile 2 darauf schließen, daß es sieh in dem Kommentar um die Erklarung der Partikel tu handelte Dazu stimmt das vor ra i(ti) stehende

nadramdensamuccauceu, es ist der Schluß eines Kompositums in dem wahrscheinlich die Bedeutungen von ca aufgezählt werden Amarak 3, 3,240 lehrt canvacayasamāhāretaretarasamuccaye, was unter den vier Ausdrucken zu verstehen ist, zeigen die Beispiele im Kommentar des Ma-

<sup>1)</sup> Siehe oben S 195

heśvara bhilsām ata gūm cānaya fur anrūcaya, samjūā ca paribhāsā ca samjūāparibhāsam fur samāhāra, dharus ca lhadiraš ca dharalhadirau fur taretarayoga, īšvaram gurum ca bhajasva fur samuccaya Es ist wohl denlhar, daß in unserem Kommentar samāhāra und itaretarayoga als drandra zusammengefaßt waren Wenn die Erklarungen des Kommentars ca und tā hetreffen, wird es sich in dem dazugehörigen Sütra um die nipatas ge handelt hahen, die Pān 1, 4,57 cādayo 'sattic gelehrt werden Der Gana cadayah heginnt ca tā ha aha era, genau so beginnt die Aufzihlung der nipātas in der oben S 660 angefuhrten Liste aus dem Katantra Das aus dem Kommentar stammende su nipātyale ir auf dem zweiten Bruch stuck laßt sich zwar, da der Zusammenhang fehlt, nicht erklaren, wider spricht aher jedenfalls der Vermutung, daß es sich auf der Vorderseite dieses Blattes um die nipatas handelte, nicht. Das darunterstehende dattalb (ca) devadattalt) ist wiederum der Rest eines Beispieles

Auf der Ruckseite scheint ram its in Zeile 2 der Schluß eines Sütra zu sein Der Anfang der Erklarung arasistä nipätä zeigt daß sich auch dies Sütra noch auf die nipätas bezog

Auf das raldlavya in dem Kolophon in Zeile 3 des rechten Bruch stuckes werde ich spater eingehen. Von den auf dem linken Bruchstuck davorstehenden alksavas [dut]iya ä kann nur das meht Eingeklammerte als sicher gelten. Da der Rest des Buchstabens vor des sich als der rechte Teil eines au auffassen laßt, glaubte ich zuerst (sandh)au dutivja(p)ā(dah) lesen und erganzen zu durfen, allein was von dem Buchstahen hinter dutivja sichtbar ist weist eher auf ein sa mit einem untergeschriebenen Zeichen und dem ä Zeichen. Da zußerdem auch die Einordnung des linken Bruchstuckes nicht als sieher gelten kann, möchte ich auf die Deu tung dieser alksavas leber verzichten. Auch den Anfang des ersten Sütra des neuen Abschnittes rauss weiß ich nicht zu erklaren.

4 (Ne) a(na)m (na)yanam, nas alah näyakah po anam pavanam, pan alah pavala its in Zeile 2 der Vorderseite sind wie das sich anschlie Bende nätra zeigt Gegenbeispiele Das verborengegangene Sütra wird daher inhaltlich Kat 1, 2 16 entsprochen haben ayadınam yaralopah padänte na väl) wenn (die aus e as a, au vor folgendem Vokal entstan denen) ay äy as, äs im Wortauslaut stelen so kann das y oder t belielig schwinden? Pän 8, 3 19 lopah Säkalyasya deckt sich damit nicht ganz da darunter auch Falle wie ka aste, dera iha neben kuy äste, devay iha fallen, die nach 8, 2, 66 8, 3, 17 aus kah äste deväh sha entstanden sind Dre Beispiele für die Veranderung der Diphthonge im Innern des Wortes sind in der Käshkä zu Pan 6 1, 78 ganz andere als hier Auch in Durgasimhas Kommentar zu Kät 1, 2, 12—15 kehrt von den hier genannten nur näyakah

<sup>&#</sup>x27;) Die sich anschließenden Warte lope tu praktik 'wenn Schwund (entritt blaben a und 4) unverandert, biklen in d'n turkestauschen Handsel riften ein besonderen Sütra

wieder, doch werden als Gegenbeispiele unter 1, 2, 16 nayanam und nāyakah angefuhrt Genau dieselhen Beispiele wie bier finden sich aber in dem turkestanischen Kommentar zu Kāt 1, 2, 12—15, und dort ist auch die Art der Anfuhrung die gleiche ne anam nay(anam), p(o) anah (pavanah), p(au) akah (pāvakah), nai akah nāyakah ist verlorengegangen, aber mit Sicherheit zu erganzen, und p(o) anah (pavanah) vielleicht nur Schreibiehler für po anam pavanam!) Bei der großen Ahnlichkeit der Beispiele in den Kommentaren des Kaumāralāta und des Kātantra darf man es wagen, auch das stark verstummelte Beispiel in Zeile 1 zu erganzen. Für die Behandlung des auslautenden o vor folgendem Vokal außer a gibt Durgssimha als Beispiel pala iha, patav iha, der turkestanische Kommentar (palo utitistha) pata utitistha (patav utitistha). Es ist in Zeile 1 also offenhar (palo(a) āgacch(a) v(a)n(a)m zu lesen

Das folgende Sütra, das noch in Zeile 2 stand, ist verloren Nach dem Beispiel in Zeile 3 Lo atra Lotra?) und den Gegenheispielen ne anam, po ana, die die Gultigkeit der Regel fur den Wortauslaut erlautern sollen, ksnn das Sütra inhaltlich nur Kat 1, 2, 17 edotparah padante lopam akarah entsprochen haben Pänini lehrt 6, 1, 109 enah padäntäd ati nicht Schwund des a nach einem im Wortauslaut stehenden e oder o, sondern Suhstitution des ersten Vokals, des e oder o, fur beide Vokale, e + a oder o + a Daß die Regel des Kaumāralata niebt nur in der Auffassung des Vorgangs mit der des Kätantra uhereinstimmte, sondern ihr auch in der Form sehr nshe stand, zeigt der Kommentar zu dem folgenden Sütra, wo die Bestimmungen unserer Regel durch anuvrtti fortgelten (ed)o(dbh)yām parasya akārasya lug bhavati An Stelle des lopam des Kātantra stand im Kaumāralāta also offenbar luk, an Stelle des padānte, wie die Bemerkung des Kommentars padād iti kasmāt in Zeile 3 zeigt, padat, so daß das ganze Sūtra ım Kaumāralāta wahrschemlich edodbhyām padād ato luk lautete Die Beispiele bei Durgasimba und in dem turkestanischen Kommentar sind unter Kat 1, 2, 17 tetra und patotra, kotra findet sich als Beispiel bei beiden unter 1, 5, 7, das den Übergang des Visarjaniya in u zwischen a und a lehrt3) Der Kommentar zu dem Sütra schließt mit einer Bemerkung (atrāha — te sty atra — tet kāram viddhīti I, deren Sinn unklar bleibt

Das folgende Sütra (Z 4) lautet värse 'in der Sprache der Rsis behebig', d h nach der Erklarung des Kommentars, 'in dem Sprachgebrauch der Rsis (ärse vidhau) findet der Schwund eines a nach e und o behebig statt' Von dem ersten Beispiel des Kommentars hat sich nur pan 1 erhalten, das

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Doeli ist zu beachten, daß in Zeile 3 der Handschrift ne anam po ana it istelit, es kann also umgekehrt po anam paranam auch Fehler für po anah paranah sein <sup>3</sup>) Das vorhergeliende tra laßs sich nicht mit Sicherheit erganzen

<sup>3)</sup> Nach dem Kätantra wird kih atra nach 1, 5, 7 zunächst la u atra weiter nach 1, 2, 3 lo atra endheh nach 1, 2, 17 lotra Bei Pänini treten der Reihe nach die Regeln 8, 2, 66 (lar atra), 6, 1, 113 (la u atra) 6 1, 87 (ko atra), 6, 1, 109 (lotra) ein

wohl zu einer Form von pandita erganzt werden muß Aher auch das ye apramattas car sya in Zeile 1 der Ruckseite gehört offenbar noch einem Beispiel fur die Regel an Die Worte stammen aus der ersten Zeile von Udanay 4, 38, we unsere Handschriften erganzt durch die von Levi, JA A. 20, 287, veröffentlichte Handschrift, allerdings yo hy asmim dharma vrnaye tv apramatto bhavisyati1) lesen, das Divyāvadāna 68 hietet aber, wie schon Lévi hemerkt hat die Variante apramatias carisuati, die durch die tibetische Übersetzung (gan zig chos haul hat la ni bag dan ldan par spuod byed pa) gestutzt wird Die Pah Version (S I. 157. D 2. 121. Therag 257) liest unlessati, das Kharosthi Dharmapada unlasidi An das Beispiel scheint sich im Kommentar die Bemerkung geschlossen zu hahen daß in der angefuhrten Stelle der Schwund des a nicht einge treten sei, dann wird ein Beispiel für den Schwund gegeben apramadomr tapadam ity atra lug ast(1) Die Worte bilden den Anfang von Udanav 4 1, aher wiederum weichen alle turkestanischen Handschriften ah, indem sie anramado hu amrtapadam lesen mit Erhaltung der überzahligen Silhe wie in Dhp 21 appamado amatapadam und in dem Kharosthi Dharmapada apramadu amadapada Wenn sich aber auch Verschiedenheiten in den Lesungen finden so zeigen diese Beispiele doch deutlich, daß wir unter dem arsa des Kaumāralata die Sprache der huddhistischen kanonischen Lateratur zu verstehen haben

Von dem nachsten Sütra ist in Zeile 2 der Ruchseite nur pi erhalten, die Erklarung aber steht vollstandig da arsa eia vidhau khalu tij asja sabdasya lakuro vibhāsaya lug bharati sathur apy athur api Danach schrieh das Sütra vor daß in der Sprache der Rsis das I in dem Wort khalu beliehig schwinden könne, und zwar mit thu als auch ohne thu Leider sind die Beispiele in Zeile 3 verstummelt so daß man aus ihnen über die Form des khalu in der Sprache des Kanons nichts entnehmen kann. In i kimeit papam akaraniyam heußt es 'ist — zu erganzen ist doch wohl das I—nicht sathur geschwunden was aher diese Gatha betrifft häyati puruso niti. Die Gatha bot also öffenbar ein Beispiel für das Gegenteil Die zuerst angeführte Stelle scheint Prosa zu ein ich vermag sie nicht nach zuweisen. Die Gatha ist Udanav 25 5 von der in unseren Handschrifte leider auch nur der Anfang käyati puruso ni und der Schluß (ta)sm(a)c chretiham ihatmano bhajeta vorliegt. Im Pali findet sich die Strophe A. 1, 1261. Jat. 337. 7

nihiyati puriso nihinaseti na ca hayetha kadaci tulyaseti settham upanamam udeti kkippam tasma atlano ultarim bhayetha In der Sanskrit Fassung wich aber die Strophe von dem Puli Text im zweiten und dritten Pada noch weiter ab als im ersten und letzten wie die tibe tische Übersetzung zeigt.

<sup>1</sup> Die Pariser Han ischrift liest amin in apramatto fehlt in unseren Hand schriften

dman pa bsten pas.m. dag ñams hgyur žin
thad kar bab pa bsten pas so na gnas |
gtso bo bsten pas dam pa thob hgyur ba
de phyir bdag pas gtsor gyur bsten par bya
Ich wage es nicht, den Sinskrit Text der Strophe nach dem Tibetischen
wiederherzustellen Keinesfalls aber gibt das Tibetische Anlaß zu der An
nahme, daß der Übersetzer irvendwo in der Strophe ein Wort wie khalu

Versagen die Beispiele, so mussen wir versuchen, die im Kanon gebrauchten Formen aus dem Sütra selbst zu erschließen  $\mathit{Khalu}$  erscheint im Pah als  $\mathit{Lho}$ , selten als  $\mathit{Lhalu}$ , in  $\mathit{AMg}$  als  $\mathit{Ihalu}$ ,  $\mathit{Lhu}$ ,  $\mathit{hu}$ . Als Formen ohne  $\mathit{l}$  kommen fur das  $\mathit{arsa}$  nur  $\mathit{Lho}$  und  $\mathit{Lhu}$  in Betracht. Wenn in ihnen nach der Auffassung Kumāralātas das  $\mathit{l}$  einmal mit, einmal ohne  $\mathit{thu}$  geschwunden ist, so kann das eigentlich kaum anders verstanden werden, als daß in  $\mathit{Lhu}$  das  $\mathit{l}$  samt dem vorhergehenden  $\mathit{a}$  geschwunden ist, in  $\mathit{Lho}$  ohne das vorhergehende  $\mathit{a}$ , aus  $\mathit{Lha}$   $\mathit{u}$  wurde nach der gewohnlichen Regel  $\mathit{Lho}$  Wir kommen so zu dem Schluß, daß  $\mathit{thu}$  im Kaumāralāta die  $\mathit{samjāa}$  fur den vorhergehenden Laut war

gelesen hatte

Die letzte Zeile der Ruckseite bietet Bruchstucke aus der Erklarung des folgenden Sütra. Die Lesung der Zeile wird dadurch sehr erschwert, daß der untere Teil der Buchstaben teils weggebrochen teils völlig verlöscht ist Sicherlich handelt es sich um den Schwund eines y und v (ya kāraratārau lug), aber die Bedingungen, unter denen er eintreten soll, bleiben unklar Hinzugefugt ist die Bemerkung, daß ein bestimmtes, in dem Sütra enthaltenes Wort, das ich leider nicht zu entziffern vermag, die fakultative Geltung der Regel, mit anderen Worten, das Fortgehen des vö des vorigen Sütra, aufhebt psab(d)(f)a<sup>1</sup>) ubhasām miturtayati.

5 Jambu ünatam— jambūnatam in Zeile 1 der Vorderseite ist na-

5 Jambu ünatam — jambünatam ın Zeile 1 der Vorderseite ist naturlich ein Beispiel des Kommentars Die Bedeuting von undarm bleibt mir unklar Vielleicht ist jambünatam eine der im budühstischen Sanskrit hrufigen falschen Sanskritisierungen und geht auf p jambönadam, jambünadam zuruck, das in dieser seltsamen Weise etymologisiert wurde. Aber wie dem auch sein mag jedenfalls sollte das Beispiel das Sütra illustrieren, das den beim Zusammentreffen von zwei einfachen homogenen Vokalen sich ergebenden Sandhi lehrte Pänim 6, 1, 101 (akah savarne dirghah) lehrt, daß in diesem Fäll für beide Vokale die entspreehende Lange allein substituert wird"), nach Kät 1, 2, 1 (samänah savarne dirghähavati paras ca lopam) tritt für den ersten Vokal die Lange ein und der folgende schwindet Dis Beispiel für den Zusammenstoß von i und i ist in der Käsikä dadhindrah, in dem turkestanischen Kommentar des Kätantra und bei Durgasimha dadhudam, wir können danach das Beispiel in Zeile 1 des kleinen

<sup>1)</sup> Wahrscheinlich hat unter dem pa noch ein subskribierter Buchstabe gestanden

<sup>2)</sup> Pan 6, 1, 84 ekah purvaparayoh gilt fort

Bruchstuckes mit Sicherheit als d(a)dh(i) idam — d(adhīdam) wieder herstellen Die Buchstabenreste, die sieh von dem auf jambinatam fol genden Beispiel erhalten hahen, weisen auf pit(r rsa)bhah — pitī(sabhah), pitrsabhah ist auch hei Durgasimha das Beispiel — in dem turkestanischen Kommentar hat sich nur pitr erhalten —, wahrend die Kāsika hotrāyah hietet Die Worte (i)ti kimariham in Zeile 2 gehören offenhar noch zu dem Kommentar dieses Sūtra, in nelehem Zusammenhang sie stehen, laßt sich nicht feststellen

Von dem Kommentar zu dem folgenden Sütra hat sich in Zeile 2 hemantadist abhidheyesu antyah 'der im Auslaut stehende in den Wörtern hemanta usw' erhalten Da es einen Stamm heman gibt und Pan 4, 3, 22 Abfall des ta von hemanta lehrt, um haimana zu hilden, konnte man daran denken, daß es sich hier etwa um den Ahfall des auslautenden a samt den vorhergehenden Konsonanten handle Allem das ist unmöglich, da der Gana hemantadayah offenhar in Zeile 3 aufgezahlt wird und danach Wörter wie saranga, pisanga einschloß, fur die Ahfall des og nicht in Betracht Lommen Lann Das Sutra um das es sich handelt, entspricht vielmehr Vārttika 4 zu Pan 6, 1, 94 In dieser Regel (ens pararupam) lehrt Panni, daß in dem Fall daß das auslautende a oder a eines upasarga mit dem e oder o einer Wurzel zusammentrifft fur beide Vokale der zweite allein substituert wird Katyavana fugt in dem Varttika (sakandhradisu ca) hinzu, daß die gleiche Suhstitution in salandhu usw eintrete Patanjali erlautert das saka andhuh wird sakandhuh, kula atā wird kulata, sima antah wird simantah, aher nur wenn es 'Scheitel (Lesesu) bezeichnet, denn das Ende der Grenze (simno 'niah) heißt simäniah Candragomin hat die Angahen des Mahahhāsya in 5 1,98 (sakandhvadayah) reproduziert Vo padeva giht in seinem Mugdhahodha die entsprechende Regel in 2, 13, aher der Gana heißt hier manisah und weicht von dem des Mahahhasya ah manısadya nıpatyante | manısa | halısa | langalısa | sakandhuh | kulata | sımantalı | patanıalılı | sarangalı Spatere wie Bhattondiksita geben dieselbe Liste für sakandhradayah und fugen noch karkandhuh hinzu das nach Unvaladatta zu Unadis 1, 2821 da-selbe Wort andha Brunnen' enthalt, das nach Karyyata zu der Mahabhasya Stelle in sakundhuh steckt?) Von Vopadevas und Bhattojidiksitas Liste Lehrt zunachst suranga in unserem Text wieder Die Vermutung liegt sehr nahe daß Kumaralata pisanga dem saranga analog erklarte und weiter auch hemanta der Bildung nach

Andhuk Lupah | pumry coindhuprahi kūpa sty Amarah | Larkandhur naṣṭakūpah evād sti. Subhūtih

<sup>3)</sup> Sakand'ur ut 1 andhur udapinam "Dengera gibt auch die Laghuytti zu hat, 2,1 das 1 artika sakundradogod un 1 dengewijha führt unter 1 2 2 hat-allängelijed, mantei an Nach Hermacan im sand die Wörter von Wurzeln mit Suffixin gebildet, er nennt in seurem Ligad ganasutra sakundhä [849] karlandhä [840] kulati (143) simmata (222) kamanta (222) selmagi (29) pulanga (143).

mit sīmanta auf eine Stufe stellte Daß sein Gana hemantādayah tatsuchlich dem šahandhrādayah des Vārttika entsprach, wird dadurch bewiesen, daß sich die beiden stark verstummelten Wörter, die auf sāranyapnsanya folgen, auf Grund der Angaben Patañjalia und Bhattojidiksitas mit völliger Sicher heit als harka(ndhuku)l(a)l(a) herstellen lassen¹), nur das letzte Wort j tra bleibt unklar

Da der Inhalt des Sütra jetzt feststeht, darf man den Anfang der Er klurung in Zeile 2 wohl zu hemantadisv abhidheyesu antyah (akarah)2) sie erganzen Vorausgesetzt, daß das kleine, am rechten Ende hierher gestellte Bruchstuck wirklich zu dem Blatt gehört, darf man weiter sagen, daß die Erklarung mit (a) padyate schloß, worauf dann das Beispiel yatha hefma antah - hemantah) folgte, und daß in dem Kommentar in Zeile 3 wahrscheinlich das Sütra selbst, (hema)ntadisu sie yu(ge sa)p 3), noch einmal wiederholt war, aus welchem Grunde das geschah, laßt sich nicht erkennen. Die Regel steht sicherheh mit der vorhergehenden in Zu sammenhang, und ich möchte es als wahrscheinlich ansehen, daß in jener, abnlich wie bei Pānini, das Eintreten der Lange, sei es des auslautenden oder des anlautenden Vokals, in dieser das Eintreten der Kurze des aus lautenden oder des anlautenden Vokals<sup>4</sup>) fur den auslautenden Vokal samt dem folgenden Vokal gelehrt war Nun werden wir sehen daß 'samt dem folgenden Laute' in den nachsten beiden Sütras aller Wahrscheinhohkeit nach durch sapuh ausgedruckt war Vielleicht durfen wir daher in der an gefuhrten Erklarung des Kommentars den Schluß noch weiter zu antyah (akārah) sie yuge sapuh erganzen Hemantādisu sve yugs sapuh wird dann aber auch das Sütra in Zeile 3 gelautet haben Im Text steht sie gu p, aber zwischen yu und p ist ein dunner Strich sichthar, der wahrscheinlich die Einschubstelle fur ein oder mehrere aus Versehen fortgelassene alsaras bezeichnet, diese könnten gesa gewesen sein. Selbstverstandlich können diese Erganzungen und Deutungen der Buchstabenreste nicht auf völlige Sicherheit Anspruch machen Besser steht es mit der Deutung von sie Durch sie yuge mussen die Bedingungen ausgedruckt sein, unter denen fur den auslautenden Vokal samt dem folgenden die Kurze des auslautenden Vokals eintritt Da es sich hier nach dem Gana, soweit es sich ermitteln hBt, stets um das Zusammentreffen von zwei a Lauten handelt, so ist zu vermuten, daß das sve soviel bedeutet wie 'vor einem homogenen Laut' Tatsachlich brauchen Sākatāyana und Hemacandra sva als samjāā fur

<sup>1)</sup> Auch die an sich nicht deutbaren Buchstabenreste stimmen dazu Statt kulatā muß aber kulata dagestanden haben da das Langezeichen sichtbar sein mußte Das mask kulata bezeichnet nach W.l. on jeden nicht selbst erzeugten Sohn

<sup>2)</sup> Von dem a hat sich eine Spur des Vertikalstriches erhalten

<sup>)</sup> Auf die Erganzung werde ich noch zuruckkommen

Praktisch macht es naturlich keinen Unterschied, ob pararūpa wie im Mahā bhāsja, oder pārraripa substituiert wird

homogen Der Regel Pān 1, 1, 9 tulyāsyaprayatnam savarnam entspricht bei Sāk 1, 1, 6 svah sthānāsyailye, Hem 1, 1, 17 tulyasthānāsyaprayatnah svah Es zeigt sich, daß die samjāā sva schon viele Jahrhunderte vor Sākatajana von Kumāralāta gebraucht und wahrscheinlich auch ge schaffen ist Schwerer ist es, den Sinn von yuga festzustellen Ich kann vorlaufig nur die Vermutung außern, daß im Kaumāralāta yuga der Aus druck fur Kompositum war, bin aber keineswegs sieher, damit das Richtige getroffen zu haben

Um zum Verstandnis des Textes der Ruckseite zu gelangen, mussen wir von dem in Zeile 3 angefuhrten Beispiel ausgehen Irsnän dharmän viprahaya šuklän bhä ta bhiksa Es ist die erste Zeile von Udänav 16, 14. die in der Schreibung unserer turkestanischen Handschriften krenam dharmam riprahaya sullam bharayata bhilsarah lautet, wahrend die Pali Version, Dhp 87, kanham dhammam rippahaya sukkam bharetha pandito hest. Die Sanskrit Fassung wird durch die tibetische Übersetzung bestatigt dae slon dlar po begom gyis la nag pohi chos 1) ni rnam par spons Das Metrum verlangt aber im Sanskrit eine dreisilbige Form an statt bhāvayata, und so ist das Beispiel sicherlich zu krsnān dharmān vipra hāva suklān bhāsie)ta bhiksasvah) herzustellen. Die Form um derent willen die Zeile angeführt wird ist offenbar bhäteta. Die wird durch die Bemerkung in Zeile 4, die sich leicht zu (a)disab(d)ena hi dhareti vaceti tu evamād(ınām) erganzen laßt, vollbe sichergestellt. Das Sütra wird also den Eintritt von e fur aya in bharayali usw varse, d h fakultativ fur die Sprache des Kanons, gelehrt haben Vorausgesetzt, daß die Emordnung des kleinen Bruchstuckes nm rechten Blattende richtig ist, durfen wir daher nnnehmen daß y tyādinām — in Zeile 2 zu bhārayaty ādinam — herzustellen ist und daß dies der Schluß des Sütra selbst ist An das Sütra schloß sich die Erklarung an, von der sich in Zeile 3 sapur er ro bha erhalten hat Darauf folgten als Beispiele die oben angefuhrte Zeile von Udanav 16, 14 und eine zweite Stelle, von der nur der Schluß vahinam its vorliegt, eingeleitet durch (yad dh)y aha 'denn wenn man sagt', and abgrechlossen durch einen Nachentz, von dem nor die Silben erhalten sınd ta sapur ıkūrī '(so ıst hıer) sapuh zu ı (geworden)' Den Schluß der Erklurung bildet die schon angefuhrte Bemerkung, daß wegen des Wortes ad, 'und so weiter', (in dem Sutra) die Regel auch fur dharelt usw gelte

Wenn der Übergang von bhärayats zu bhärets technisch so zustande kommt, daß ein gewisser Laut in bhärayats mit pu zu i wird, so liegen zwei Möglichkeiten vor entweder wird das a mit dem vorhergelenden y oder das y mit dem folgenden a zu i. In beiden Fällen ergibt sich bhära itt, das nach den gewöhnlichen Sandhi-Regeln zu bhärets werden mit! In dem ersten Fall midde sapuh 'samt dem vorhergehenden Laute' bedeuten. Daggen

<sup>1)</sup> So ist mit K anstatt phiogs der Ausgabe zu lesen

spricht, daß, wie oben gezeigt, die samjää für den vorhergehenden Laut wahrscheinlich thu war Es scheint also, daß das Sütra hesagte, daß in bhärayati usw. ärse das y beliehig samt dem folgenden Laute zu i wurde Dann wurde pu die samnää für den folgenden Laut sein

Bei dieser Auffassung von mu durften auch die in Zeile 1 und 2 er haltenen Reste aus dem Kommenter zu dem vorherzehenden Sütra ver standlich werden. In Zeile 2 steht rah sa Ihalu sanur ikārībhavati uad dh(y) äha bhesyate 10 ma '(der Laut) wird saput zu 1, denn wenn man sagt bhesyate 10 ma '. Um was es sich handelt, zeigt das Beispiel deutlich genug Bhesvate entspricht dem gewöhnlichen bhansvati Der auffallende Gebrauch der medialen Form beruht offenhar darauf, daß die Worte aus dem Anfang des zweiten oder vierten Pada eines Sloka stammen, wo fur die dritte Silbe eine Lange erforderlich war, der Pada kann etwa bhesyate 10 mahāphalam toder mahad bhayam)1) gelautet hahen Das Sūtra lehrte also den fakultativen Übergang von avi zu e in der Sprache des Kanons fur bhavisuati Technisch kam dieser Übergang sicherlich in derselben Weise zustande wie der von aug zu e Es liegt daher nahe, in Zeile 2 rah zu (valā)rah zu erganzen, dann wurde, wenn sapuh 'samt dem folgenden Laute' bedeutet, der Sinn des Satzes sein 'Das v (von bhavisyati) wird (in der Sprache der Rus beliebig) samt dem folgenden Laute zu i' Eine ge Wisse Stutze erhalt diese Deutung durch das na ilārībhūtah in Zeile 1, das doch wohl aus dem Kommentar zu demselhen Sütra stammt Vor dem na ist der untere Teil eines ra sichthar Dadurch wird wenigstens die Erganzung zu (saha pūrve)na ausgeschlossen und die Erganzung zu (saha pare)na nicht unwahrscheinlich 2) Schließlich laßt sich so aber auch die dritte Zeile auf dem kleinen Bruchstuck vom linken Ende sapur ir to befriedigend erklaren Es wird das Sutra über die Verwandlung von bharısyatı in bhesyatı sein, das im Kommentar zu der nachsten analogen Regel zitiert war und das vollstandig etwa lautete (värse) sapur ir 10 bha(visyateh)3) 'in der Sprache der Rsis wird das v von bhavisyati beliebig samt dem folgenden Laute zu 1' Das nachste Sütra lautete dann wahrschemlich (yo bhāta)y(a)lyādinām, '(in der Sprache der Rsis wird) das y on bhāvayatı usw (beliebig samt dem folgenden Laute zu 1)

Die letzten Worte in Zeile 4, die wohl zu samj(ñ jayor ma(ddhy)e zu erganzen sind, stammen aus dem Kommentar zu dem Sütra, das auf (yo bhāra)y(a)tuādinām folgte

6 Alles auf diesem Blatt Erhaltene gehört offenbar dem Kommentar an Den dürftigen Resten der ersten Zeile der Vorderseite laßt sich kaum

<sup>1)</sup> Vgl z B Mahāv 7, 8 na ca hessats vo bhayam

<sup>2)</sup> Es könnte aber naturlich auch saha ikārena oder ahnliches dagestanden haben

<sup>3)</sup> Möglicherweise ist das Zitat aber doch eine etwas vervollstandigte Fassung des Sutm. Man sollte annehmen. daß sopuh durch Anwertti aus den vorhergehenden. Sutns zu erganzen war.

ein Sinn abgewinnen. Die Worte in Zeile 2 /Lra )cid dhy adim eravelsafte n) antam taduatha no sind an und für sich verstandlich Denn hisweilen berucksichtigt er nur den Anlaut, nicht den Auslaut, wie z B in 200 '. ich vermag aber nicht zu sagen, worauf sie sich beziehen. In Zeile 3 ist laccid asu a offenbar der Anfang eines Beispiels Es liegt nahe, auch in Zeile 4 (ka k(c)) t namcanam radya zu lesen und darin den Anfang eines zweiten Beisniels zu seben, aber ich weiß das hinter pamcanam stebende Wort, das his auf das subskribierte v sicher scheint, nicht zu deuten. Viel leicht stehen diese Beispiele im Zusammenhang mit einer Regel über die Pluti, die bei Fragen und beim Anruf ublich ist. Daß hier von der Pluti die Rede war, gebt aus der Bemerkung in Zeile 2 der Ruckseite hervor (altrarsam avelsvate na hi plusta)m anarsesti 'hier wird die Sprache der Rsis berucksichtigt, denn Pluta gibt es nicht außerhalb der Sprache der Rsis' Möglicherweise ist daber auch in Zeile I der Ruckseite man(a).(a) ein Vokativ, der die Pluti illustrieren soll. In Zeile 3 wird wiederum Udanav 4. 38 zitiert, aber diesmal in der Form, die der Fassung im Pali Kanon und ım Kharosthi-Dbarmapada entspriebt (yo hy asmın dha)rmavınaye apframalito unharisyati Welchen Zweck das Zitat hatte, bleibt unklar In Zeile 4 ist sicherlieb varne in der Lucke zu erganzen, gigena i/varne) e. 'kurzes und langes a wird vor kurzem und langem ; zu e', wird ein Sutra sein, das im Kommentar zitiert wird Denselben Wortlaut hat Kat 1, 2, 2

7 Aus dem kleinen Bruchstuck ist nichts zu entnehmen Apramatta

ın b 2 durfte wieder aus Udanav 4, 38 stammen

in b 2 durite wieer aus Cualav 4, 30 stammen

8 Aus den Beispielen in Zeile 2 der Vorderseite a idria(m) kar(s)
syas(s) 'ab, so etwas willst du tun', madhu u usnam 'der Honig, bu, ist
beiß', ā udānim avaga(cchāmı) 'ah, jetzt verstehe ieb', und aus dem davor
erhaltenen n p t, das sicherlich zu einer Form von nipāta herzustellen
ist, ergibt sich, daß das verlorengegangene Sitra die Univeranderhehkeit
(Pragrhyaschaft) eines aus einem einzigen Vokal bestehenden nipāta vor
folgendem Vokal lehrte In Pān 1, 1, 14 mipata ekāj anān wird zugleich
die Ausnahme fur ān, d i ā īsadarīhe krijāyoge marjādāthiridhau ca, konstatiert, wahrend ā rūkyasamaranayoh, das nicht den anubandha n hat,
unter die Regel fallt Kāt 1, 3, 1 odantā a i u ā mipātāh svare prakrijā
hezieht auch die auf o auslautenden nipātas ein, dio bei Pānini in den
nachsten Sūtra, 1, 1, 15 of, belandelt werden Wie weit sich das Sūtra
lier an die Fassung Pāninis oder die des Kātantra auschloß, laßt sieh nicht
feststellen, nur das ergibt sich aus der Reihenfolge der Beispiele, daß die
nirātas auf o her meht au erster Stelle genaunt waren

Den leider sehr luckenliaften Text von Zeile 3 und 4 bis tat synt pår iti verstehe ich nicht. Es seheint, daß es sieh um die Pragrhyaschaft eines keiner Verunderung unterworfenen Suffixes (Impresiding party if ultarüpotra protyayo) vor pu handelt. Pau mulyayo seheint der Anfang des Softra serbetz zu sein. In 5 R 2ff. ist pu offenbar die sammin für den

folgenden Laut Das wird es auch hier sem, ich weiß aber trotzdem nicht zu sagen, worauf sich die Regel bezieht Auch das Beispiel hilft nicht weiter Es wird zu i iha suräbhändas (tisthat) 'I, hier steht ein Topf Branntwein', zu erganzen sein, da aber hier doch von einem Suffix überhaupt keine Rede sein kann, so dufte es nur als Gegenheispiel in der Auseinander setzung des Kommentars gedient hahen

Bahutram amī in Zeile 4 ist der Text des Sütra, das die Unverander lichkeit des Auslautes in dem Plural amī vor folgendem Vokal lehrte. Im Kātantra entspricht 1, 3, 3 bahuracanam amī. Von dem Kommentar haben sich in Zeile 1 der Ruckseite Reste der Beispiele erhalten, die sich mit Sicherheit als amī ustrā (gac)ch(an)t(i amī rk)s(ā v)rksam ārohantiti wieder herstellen lassen. Die Beispiele in der Kāśikā und bei Durgasimha lauten ganz anders

Das folgende Sütra, das die Unveranderlichkeit des auslautenden  $\bar{\imath},\,\bar{u},$ e einer Dualform lehrte, ist verloren Panini giht die Regel in 1, 1, 11 id ud ed duracanam pragrhyam, das Kātantra in 1, 3, 2 duracanam anau Der hier zu dem Sütra gehörige Kommentar hesagte etwa 'Auch was eine Dualform 1st, mit Ausnahme (einer auf) au (auslautenden), wie zum Bei male ete1), was (eine auf i, u) oder (e auslautende) Dual form 1st, die hleiht unverandert' Der Ausdruck aukaravaryyam dvitvam in dem Kommentar macht es sehr wahrscheinlich, daß das Sütra ahnlich wie im Katantra dvitvam anau lautete. Die im Kommentar angeführten Beispiele sind denen des Durgasimha (agni elau, patü imau, käle ete, mäle ime) ahnlicher als denen der Käsikä (agni ili, rayū ili, male ili, pacete ili, pacethe iti) Auffallend ist, daß Beispiele für verhale Dualformen auf e hier ehenso zu fehlen scheinen wie bei Durgasimha Durgasimha hat sie offenbar absichtlich fortgelassen. Sie wurden gar nicht unter die Regel fallen, da ım Kātantra fur die 'mittleren' Personalendungen nicht wie in Pān 1, 4, 102 die samjās dervacans oder dertes gelehrt wird, vgl Kāt 3, 1,6 Eine Regel uber die Unveranderlichkeit der dualen Verbalformen giht es im Kātantra üherhaupt nicht, und Durgasımlıa sucht sie daher kunstheh aus dem Wortlaut des Sütra 3, 6, 63 äte athe ste ca herauszudeuten Wie das Kaumāralāta verfuhr, laßt sich leider nicht feststellen

Das folgende Sutra ist in Zeile 2 fast vollstandig erhalten ekatram dmanfrite yatibhilsro(h), 'eine Singular(form) im Vokativ (bleiht unverandert) bei yais und bhilsri. Die Pragrhyaschaft von yale und bhilspo wird sonst, soviel ich weiß, nurgends gelehrt. Von dem Kommentar zu dem Sütra hat sich leider so gut wie nichts erhalten.

Der Text des nachsten Sütra in Zeile 3 ist verstummelt. Mit Hilfe der Reste der Erklarung eritärsa und kadäcid dhi eritam ärsam vä laßt er

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sicherlich war auch ein Beispiel für einen Duaf auf a gegeben. Ob Doppel beispiele gegeben waren wie etwa ogni imau ogni etau, male ime, male ete läut sich nicht feststellen.

sich mit ziemlicher Sicherheit zu i (ritärsayor vä)rihavyaki(y)apek sayā ca herstellen. In metrischen Texten, in der Sprache der Riss und mit Rucksicht auf die Deutlichkeit des Sinnes (bleibt ein auslautender Vokal) be liebig (unverandert)?

Die Buchstahenreste der vierten Zeile sind zu gering, als daß man ihnen einen Sinn abgewinnen könnte

9 Die erste Zeile der Vorderseite handelt von dem Übergang eines austautenden m in den Anusvära Die erbaltenen Worte era malärfo) b(t)ndum stammen offenbar aus der Erklarung des Sütra, das den Über gang lehrte Der Ausdruck bindu für den Anusvära findet sich in Zeile 3 in dem Sütra-Text selbst Spatere Grammatiker wie Vopadeva zu Mug dhab 1, 17, Durgasimha zu Kät 1, 1, 19 bezeichnen den Anusvära als bindumdiro varnah, von dem (upari) städ binduh wird auch in der Erklarung von 1, 1, 19 in dem turkestamischen Kommentar, So 6b 4, gesprochen

Das folgende Sutra ist verlorengegangen. Von dem dazugehörigen Kommentar hat sich in Zeile 2 ein Stuck erhalten gam ity atra makarah saha pürrena lug bharatı na hy äha sastāram etc. "m gam fallt das m samt dem vorhergehenden (Vokal) ab, denn man sagt nicht edstaram' Das Sutra wird sich also auf Falle bezogen haben wo ein auslautendes m samt dem vorhergehenden Vokal vor folgendem Vokal ausgestoßen wurde, was naturlich nur in metrischen Stucken des Kanons vorkommen konnte Analog ist die Behandlung des niggahita in Stellen wie Therig 170 sal. Laccam paripucch' aham (fur paripucchim aham) Vielfach schwindet aber im Pali auch nur das miggahifa und der davorstehende Vokal wird mit dem folgenden kontrahiert, und wenn in vedischen Texten ein auslautendes m vor Vokal schwindet, bleibt der vorhergehende Vokal wohl immer erhalten und geht mit dem folgenden Vokal Sandhi ein. Man sollte annehmen daß auch dieser Sandhi gelegentlich ärse eintrat, und es ist ganz wohl möglich daß das Sutra den Schwund des m sowohl samt dem vorhergehenden Vokal als auch ohne diesen lehrte

Dre Worte -ghthau ca binduh in Zeile 3 sind der Schluß eines Sutra Aus dem Anfang der Erklarung geht hervor, daß sich die Regel auf ein muslautendes n (nakurontagatah) bezog Das Schlußwort des Sütra, binduh, zeigt weiter, daß es sich um den Übergang eines auslantenden n in den Anusvärn handelte Fur diesen Übergang seheint im Kommentar zunachst eine Ausnahme konstattert zu werden odhy aghy athät it trayodasinäm dhagha!) Darauf weist das trayodasinäm, jedenfalls sind es dreizehn Laute der vargas, namlich k kh, g gh n, d, dh, n p ph, b, bh, m, vor denein auslautendes n keine Veranderung erleidet Die Archtgulügkeit der Regel vor diesen Lauten dürfte im Kommentar durch adhy aghy athär is ausgedrückt sein, das sicherlich eine Auflösung des im Sütra selbst eb brauchten Ausdrückes ist, von dem sich ghthau!) erhalten hat 1 ur fhu

<sup>1)</sup> Das gha ist aber keineswegs sieher 1) Das au ist teilweise erginzt

hat sich uns aus 4 R 2 die Bedeutung 'der vorhergehende Laut' ergehen Dieses thu kann luer aber unmöglich gemeint sein. Vielleicht liegt lier der Lokativ von thi vor, und adhy aghy athau bedeutet 'nicht vor dh, nicht vor gh, nicht vor thi'. Es hat aber kaum einen Zweck, weitere Vermutungen über die Bedeutung dieser samyñās zu außern, da der Textzusammenhang hier doch allzu fraglich hleibt.

Mit Zeile 4 kommen wir auf etwaa festeren Boden Mit dem (a)iaśis(t)am dvikatrayam, 'die nhrigen drei Paare', sind, wie aus dem folgenden erhellt, die Laute c, ch, t, th, t, th gemeint Die nachsten Worte, die sich leicht zu tatfr a cachayoh sakāfra h tathayoh sakāra (h tathayoh sakārah) vervollstandigen lassen, im Verein mit den Beispielen tan thakaran tams thakārān, tān tārayatı tāms tārayatı lassen keinen Zweifel, daß es sich in der Kommentarstelle um den Übergang eines auslautenden n vor c, ch, t, th, t, th in ms hzw ms und ms bandelt Es fragt sich nur, in welcher Form dieser Übergang in dem Sütra gelehrt war Das Kätantra lehrt 1, 4, 8-10 den Übergang des n in den Zischlaut mit vorhergehendem Anusvara no 'ntas cachavoh sakāram anusvārapūriam, tathayoh sakāram, tathayoh sa kāram Auch Panini, Candragomin und Hemacandra stellen den lauthchen Vorgang als einen Wandel des nin den Zischlaut dar1) Die Annahme liegt sehr nahe, daß die Sandhiregel hier ehenso gefaßt war Allein in dem Fall hleiht es ganzlich unklar, was in dem ghthau ca binduh schließenden Sütra positiv gelehrt gewesen sein sollte So hleiht es schließlich doch das Wahrscheinlichere, daß in dem genannten Sütra zunachst der Übergang des n in den Anusvära vor den targas mit Ausnahme der ohen aufgezahlten dreizehn Laute gelehrt war, und daß dann in einem anderen Sütra, zu dem der Kommentar von (a)vasis(t)am in V 4 bis zu n in R 1 gehört, die Hinzufugung eines Zischlautes vor ca, cha, ta, tha, ta, tha vorgeschrieben war Die Hinzufugung des Zischlautes findet sich auch hei Sakatayana Er lehrt in 1, 1, 150 die Ersetzung des n durch si, d 1 durch ein s, das nach 1, 1, 108 die Nasalierung des vorhergehenden Vokals hervorruft oder den An tritt (agama) eines s (sak) an das n, das dann nach 1 1, 110 zu Anusvāra wird, wahrend das s vor c, ch nach 1, 1, 137 zu s, vor t th nach 1, 1, 138 zu s wird.

<sup>1)</sup> Bei Paum kommt der Saudh auf ziemlich umstandliche Weise zustande Aach 8, 3, 7 wird für das auslautende n zumankst das zur genannte r substituiert, das nach 8, 3, 2 und 4 Nosalerung des vorhergehenden Vokals oder Antrit (agama) eines Aussara an den vorhergehenden Vokal bewirkt. Nach 8, 3, 15 wird das zu Vissanian, 50 mig. 5, 16 wird das zu Vissanian, 50 mig. 6, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 3, 3, 4 substituiert wird. Dies s wandelt sich dann weiter nach 8, 4, 40 vor c, ch zu 4, nach 8, 4, 41 vor 1, th zu g. Candragomin lehrt 6, 4, 3 nach 8, 4, 40 vor c, ch zu 4, nach 8, 4, 41 vor 1, th zu g. Candragomin lehrt 6, 4, 3 nach 8, 4, 40 vor c, ch zu 4, nach 8, 4, 41 vor 1, th zu g. Candragomin lehrt 6, 4, 3 nach 8, 4, 41 vor 1, the zu g. Candragomin lehrt 6, 4, 5 vorhergehenden Vokal, das s wird nach 6 4 136 vor den Palatalen palatal vor den Zere braien zereptal Nach Hemacandra 1, 3 8 wird das n vor c 1, t vamt ihren Aspiraten der Reihe nach zu 6, 8, s, dem vorhergehenden Vokal wird der Anuly ara linzugefügt der Reihe nach zu 4, 8, s, dem vorhergehenden Vokal wird der Anuly ara linzugefügt der es wird der Anuly an kubstituert.

Die Beispiele des Kommentars weichen von den ublichen ab Fur den Sandlii von n+t lautet das Beispiel sonst meist (Kāsikā zu Pān 8, 3, 7, Candravrtti 6, 4, 3, Cintāmani zu Šāk 1, 1, 150, Durgasımba und turk Kommentar zu Kāt 1, 4, 10) bharāms taratı¹), den Sandlii von n+th-illustrieren Durgasımha und der turkestanische Kommentar zu Kat 1, 4, 9 durch bharāms thakārena

Das Sütra in Zeile 2 der Ruckseite jdjhañesu tu ñ lehrt den Übergang eines auslautenden n in ñ vor 3, jh, ñ Von dem Kommentar haben sich der Anfang der Erklarung nakāra eräntyo jajhañesu paresu ñakā und die Beispiele (tān jhasān — tān ñakārān erhalten. In Kāt 1, 4, 12 wird der Übergang des n in den Palital vor folgendem s in die Regel hineinbezogen jajhañašakāresu ñakāram²) Die den hier gegebenen Beispielen entsprecbenden Beispiele lauten bei Durgasimha bhavañ jhāwayati, bhavāñ ñakārena, fur das letzte bietet der turkestanische Kommentar bhavañ ñatra³)

Das folgende Sutra in Zeile 3 schreibt den Übergang eines auslautenden n vor d, dh, n in n vor d adhanesu tu n Von dem Kommentar ist nur das Beispiel ( $t\bar{t}an$ ) na $t\bar{t}r\bar{t}an$ )  $t\bar{t}an$  (na $t\bar{t}t\bar{t}an$ ) erbalten Der Regel entspricht im Kätantra 1, 4 14 d adhanaparas tu na $t\bar{t}aram^4$ ) Das Beispiel für den Sandlu von n+n ist bei Durgasimha bharān nalarena, in dem turkestanischen Kommentar bharān natra

10 Bei der Erklarung der Vorderseite des Blattes wird es gut sein, von dem kleinen Bruchstuck zunachst einmal abzusehen. Wir finden in Zeile 2 ārse, den Rest eines Sutras dem die Erklarung folgt ubhasayā ā(r)s(e) endhau esa 'behebig in dem Spracbgebrauch der Rsis esa' Das Sütra laßt sich also mit Sicherheit zu rarse erganzen. Das esa laßt darauf schließen, daß das Sutra den fakultativen Abfall des Visarjanīya von esah vor Konsonanten fur die Sprache der kanomschen Texte lehrte. In der folgenden Zeile finden wir ein Beispiel aus dem Kanon zitiert sa zu uttamapurusa(h) Es 1st der vierte Pada von Udanav 29 33 wo unsere turkestanischen Handschriften allerdings sa vas tuttamapürusah lesen, selbstverstandlich ist aber das tu erst spiter eingeschoben, um den Hiatus zu vermeiden Berucksichtigt man das, was sich aus dem Kommentar in der zweiten Zeile ergibt so kann das Beispiel wohl nur den Zweck haben, den Abfall des Visarianiva in sah zu illustrieren Das Sütra lehrte also, wie von vorn herein zu erwarten, den Abfall gleichzeitig fur esah und sah Daß der Schluß richtig ist, zeigt das vorhergehende Beispiel, von dem sieh nur prahasyate erhalten hat Offenbar war der dritte Pada von Udanav 3 2 zitiert, der in den jungeren turkestanischen Handschriften trena hy ena(m)

<sup>1)</sup> Die Laghuvetti zu Hem 1,3 8 hat bhardma tanuh

<sup>1)</sup> Het Panint ergebt sich der Übergang aus der weiter gefaßten Regel 8 4 40

<sup>1)</sup> Erhalten ist rdn fra

<sup>4)</sup> Die bei Panini entsprechende Regel 8 4 41 ist wiederum weiter gefaßt

pra(hāsyate), in einer alteren aber trsnā hy esa prahāsyate1) lautet. In der entsprechenden Strophe des Dhammapada 350 weicht der dritte Päda ganz ab esa kho vyantikähiti, die tibetische Übersetzung hat de yns sred pa rab tu spans pa yıs, was auf eine Lesung trsnām esa prahāsyate schließen lußt, aus der das seltsamo trsnā hy esa prahāsyate wohl durch Kontamination mit der Lesung trena hy enam prahasyate entstanden ist Wie dem aber auch sein mag, jedenfalls ist in dem Kommentar esa vor prahäsyate zu erganzen, und wir hahen luer das zu erwartende Beispiel für den Ahfall des Visarjaniya von esah Dazu atımmen vortrefflich die auf dem kleinen Bruchstuck in Zeile 3 erhaltenen Worte, die sich leicht zu (ity a)tra lug bhavati, 'in diesen Fallen tritt Sehwund ein', erganzen lassen Schwieriger ist die Erganzung der zweiten Zeile des kleinen Bruchstuckes Das Kätantra leht in 1, 5, 15 den Abfall des Visarjaniya in der Form esasaparo vyañyane lopyah, was Durgasimha in seinem Kommentar durch esasābhyām paro visarjaniyo lopyo bhazati vyañyane pare umschreibt Da in der Lucke zwischen den beiden Bruchstucken zwei oder drei aksaras gestanden haben mussen, liegt es nahe, auch hier esasābhyām parau zu lesen Auffallend ist aber der Dual Das Wort hinter parau ist zwar etwas verwischt, kann aber nicht anders als bind gelesen werden Es kann nur eine Form von bindu sein, das, wie oben gezeigt, Kumāralāta als samjīa fur den Anusvara ge braucht, aber von dem Anusvara kann in diesem Zusammenhang doch unmöglich die Rede gewesen sein. Zu erwarten ware vielmehr ein Ausdruck tur den Visarjaniya Nun haben wir geschen, daß Vopadeva im Kommentar zu 1, 17 den Anusvära bindumatro tarnah nennt wahrend Kumäralata die kurzere Form binduh gebraucht An derselben Stelle bezeichnet Vopadeva den Visarianīva als dubindumātro varnaht), und ich halte es daher fur völlig sicher, daß im Kaumaralata, so seltsam es auch auf den ersten Blick erscheinen mag, der Dual bindu die samjua fur den Visarjaniya war Der Anfang der Erklarung des Sütra lautete also wibhāsayā ā(r)s(e) widhau esa(sābhyām) parau bindu, es folgte vielleicht lug bhavato vyanjane pare, doch ist das nicht sieher, da wir die samjāa, die im Kaumaralata fur Kon sonant gebraucht war nicht kennen Das Sutra selbst wird nur aus den Worten värse bestanden haben, da der Ahfall des Visarjanīya hinter esa und sa allgemein sicherlich in dem vorhergehenden Sütra gelehrt war und die naheren Bestimmungen dieses Sütra fur das nachste durch anuerth Geltung hatten

Die Buchstaben der folgenden Zeile 4 sind zum Teil abgerieben, nur die nicht in echige Klammern gesetzten alvaras können als sicher gelten

<sup>1)</sup> prahäsyate fehlt in dieser Handschrift ist aber durch andere altere Hand schriften gesichert

<sup>1)</sup> Durgasımha nennt den Vısarjanıya zu Kat 1, 1, 16 poetischer kumdristana Sugakriti toranh

Ich vermag der Zeile keinen Sinn abzugewinnen Bei der Unsicherheit der Lesung verlohnt es sich kaum, Vermutungen zu außern

Vor den Worten nägesu gosu turagesu in Zeile 1 der Ruckseite steht der Horizontalstrich mit darauf folgendem Doppelstrich, der sonst stets den Schluß der Erklurung eines Sütra im Kommentar bezeichnet Dunach mußte nägesu gosu turagesu der Anfang eines Sütra son. Dis davorstehende

py āha könnte zu einer einleitenden Bemerkung des Kommentars ge hört hahen, die etwa (tāsmad a)py āha, 'daher sagt er auch', lautete Aller dings scheint dies Sutra nach Inhalt und Form stark von den ubrigen ah zuweichen Es ist schwer, einzusehen, wie eine Sandhiregel mit den Worten 'hei Elefanten, Kuhen und Pferden' beginnen konnte Anßerdem scheinen die Worte aus einem Verse zu stammen, nägesu gosu turagesu klingt jeden falls wie der Anfang einer Vasantatilaka Strophe Vielleicht erklart sich der eigentumhehe Charakter des Sutra darius, daß es den Schluß des Kapitels über den Sandhi biklete Daß in der nachsten Zeile ein größerer Abschnitt endete, geht mit Sicherheit aus dem von Doppelstrichen ein gerahmten Kreise hervor, der sich am Anfang des Bruchstuckes erhalten hat. dies Zeichen findet sich sonst nur am Schluß eines Kapitels

Mit padavad in Zeile 2 begann das erste Sütra eines neuen Abschnittes, und es kann wohl als sicher gelten daß in diesem die Karmapravacaniyas gelehrt wurden Nach Pan 1, 4 83ff sind die Karmapravacaniyas alt, adhi anu, apa, api, abhi a upa, pari prati su Man sollte also auch hier als Text des Sütra erwarten padavad anv ä si abhy adhy aly apy apofpa pari prati ca karmafpravacaniyah) Die Lesing po ist aher unsicher, da das o Zeichen auf dem rechten Aufstrich des pa aufgesetzt sein mußte, das aksara sieht wie ein verstummeltes ghe oder gho aus Padavad hedeuter offenhar daß die angeführten Worter als Karmapravicaniyas wie selb standige Worter gehraucht werden Zeile 3 gehört dem Kommentar zu dem Sutra an und lußt sich zu (karmapravicaniya it veditat(y)ä yat karnapravicaniya) it vervollstandigen

11 und 12 Die beiden letzten Bruchstucke scheinen sich inhaltlich nahezustehen, wenn sie auch nach dem Außeren zu urteilen, kaum zu einem Blatt gehören können Uber die Vorderseite von Bl 11 laßt sich nicht viel sagen, die Erganzung von instanturlich ganz unsicher Mit Zeile 1 der Ruckseite von Bl 11 beginnt offenbar eine Auseinandersetzung des Kommentars über die Bedeutung der upasargas unter Anfuhrung von Beispielen In Bl 11 R2 finden wir parä, wahrselienlich stand parä ity afgan) die und es folgte die Angabe der Bedeutung von parä In Bl 12a 1 sind (njihstah niräsrava(h) Bei spiele für nis Mit dur ity agam kutsid in Bl 12a 2 wird offenbar die Bedeutung von dies angegeben, im Mahäbhassa unter Pin 2, 2, 18 Värtt 4 findet siel dur nindäyäm was sieh inhaltlich mit einem duk kutsiyäm deckt. In Bl 12a 3 sind tutäravarh tita sieherheh Beispiele für ri, ob bhärüdin

zu den Beispielen gehört oder den Schluß der Bedeutungsangabe bildet, laßt sich kaum entscheiden. In Bl. 12b 2 handelt es sich um apa; apasabdam äha und apadese... werden Beispiele sein, ebenso wie die Worte pratyägatale putram in Bl. 12b 3 aus den Beispielen fur prati zu stammen scheinen.

13. Aus dem kleinen Bruchstuck ist nichts zu entnehmen.

Nach dem Kelnen Buchstotts ist hietats it eintelmen.

Nach dem Kolophon auf Bl. 1 R 3 hieß das Werk, das die Handschrift enthielt, Kaumāralāta, wahrscheinlich ein Neutrum, zu dem ein Wort wie tyūdaraṇa oder śabdānudāsana zu erganzen ist, also 'die von Kumāralāta verfaßte Grammatik'. Sicherlich ist auch das -ralātasya, das sich in dem Kolophon in 3 R 3 erhalten hat, zu dem Namen, sei es des Werkes, sei es des Verfassers, zu erganzen; das wahrscheinlichste ist es mir, daß etwas wie kitau Kumāralātasya dagestanden hat 1). Es laßt sich durch außere Zeugnisse nicht beweisen, aber es ist bei der Ungewohnlichkeit des Namens doch kaum zu bezweich, daß dieser Kumāralāta mit dem Verfasser der Kalpanāmanditikā ji identisch ist, die in dem Kolophon chenfalls Aryakau-māralātā genannt und als das Werk des aus Takṣaśilā stammenden Monches, des ehrwurdigen Kumāralāta, bezeielnnet wird. Kumāralāta, der volliger Vergessenheit anheimgefallen zu sein sehien, tritt uns jetzt also nicht nur als Dichter, sondern auch als Grammathker entgegen.

Das Kaumāralāta war eine in Sūtras abgefaūte Sanskrit-Grammatik und bestand aus mehreren Buehern, von denen eines Sandhi hieß (1 R 3). Aus dem Bruchstuck 1 ergibt sieh, daß in diesem Buch auch die fur das ganze Werk gultigen paribhāṣās gelehrt, und da solche Regeln naturgemaß im Anfang des Werkes gegeben werden, so kann es als sieber gelten, daß Sandhi das erste Buch der Grammatik war. Das Buch enthele die Interpretationsregeln (paribhāṣā) und hehrte die technischen Ausdrucke (samṣāā) und die Sandhiregeln. Ob die Regeln über die Karmapravacanīyas und Upasargas (11, 12) ebenfalls diesem Buch angehörten oder aus den nachsten stammen, laßt sich nicht entschenden Es ist daher möglich, daß mas überhaupt nur Bruebstucke aus dem ersten Buch der Grammatik erhalten sind. Das Buch zerfiel in mehrere Kapitel, deren Bezeichnung sich leider nicht feststellen 1861³). Ein kurzer Kommentar, der in unserer Handschrift den Sütras beigegeben ist, ruhrt vermutlich von Kumāralāta selbst her.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Weder die Ausführungen Lévis, JA CCXI, S 95ff, noch die Nobels, GN. 1928, S 295ff, können nuch verzalassen, memo Ansicht über den Verfasser und den Titel dieses Werkes zu andern. Vielleicht wird sich später eine Gelegenheit finden, auf die Sache zurückzukommen

<sup>3)</sup> Siehe die Bemerkungen S. 690f.

Das Kaumäraläta ist ein formell und inhaltlich durchaus selbstandiges Werk. Was die Terminologie betrifft, so mussen wir naturhelt zwischen der in den Sütras verwendeten und der des Kommentars unterschieden, im Kommentar werden öfter die im Sütra gebrinichten Ausdrucke durch die allgemein bekannten ersetzt. Technische Ausdrucke, die wir mit Sicherheit oder großer Wahrscheinlichkeit für den Text des Sütras fest stellen können, sind die folgenden

pada, Wort, in 4 V 3 padād iti kasmāt, wo padāt offenbar aus dem Sura stammt. Hier ist pada im Sinne des Pānineischen suphinantam padam (1, 4, 14) gebraucht, ebenso wohl in padarat im Sütra 10 R 2. Im Kommentar findet sich pada noch 2 R 2.

pratyaya, Suffix (\*), in 8V3f im Sütra pau pratyayo ti und im kommentar revikārapratyaya ity uktorūpotra pratyayo und na ca parah pratyayah sirāshiyam

karma(pravacaniya) in 10 R 2 im Sūtra, in 10 R 3 im Kommentar yuga, Kompositum (\*), in 5 V 2, 3 im Kommentar, aber im Zitat aus dem Sūtra.

ekatva, Singular, in 8 R 2 im Sütra bahutva, Plural, in 8 V 4 im Sütra

dvitra, Dual, in 8 R I nur im Kommentar, aber aus dem Sütra uber nomen Daneben wird im Kommentar in 8 R 2 das gewöhnliche dviracana gebraucht

āmantrita, Vokatīv in 8 R 2 im Sūtra

bindu, Anusvāra, in 9 V 3 im Sūtra, in 9 V 1 im Kommentar bindā, Visarjaniya, in 10 V 2 im Kommentar, aber höchst wahrschein lich aus dem Sutra ubernommen

vajra, Jihvāmūlīya in 1 V 2 im Kommentar, aber, wenn uberhaupt richtig, wahrscheinlich aus dem Sütra übernommen

richtig, wahrscheinlich aus dem Sütra übernommen sen, homogen (saurna), im IV2 sie pur ils, das Sütrazitat des Kommen tars ist, und in 5 V 2, 3 im Kommentar sie unge, das sicherlich aus dem

Sütra stammt varna Laut, zur zasammenfassenden Bezeichnung des Lurzen und des langen Vokals dienend, in 6R 4 im Sütrazität avarna ifvarne) e

tā, behebig, die fakultative Gultigkeit einer Regel ausdruckend, in 4 V 4, 10 V 2 im Sütra turse Im Kommentar wird es durch ribhā sayā umschrieben in 4 V 4, 4 R 2, 10 V 2, vgl auch 4 R 4 im Kommentar p sab(d)of(r)a ribhā ām mivariayati

Nur aus dem Kommentar nachweisbar sind die folgenden Ausdrucke salda, Wort, in 4 R 2 Ihalu ity asya saldasya, 4 R 4 p sab(d)a(r)a vibhāsīm naratavati

abhidheya, Substantiv, in 5 V 2 hemantādisv abhidheyesu nināla. Partikel, in 3 R 2

pluttal Vokal von drei Moren, in 6 R 2

svastha, unverandert (pragrhya), m8~R~2, svästhya m8~V~4ädı, Wortanlaut, m6~V~2

ania, Wortauslaut, ın 6 V 2, aniya, ım Wortauslaut stehend, ın 5 V 2, 9 R 2, aniagaia, dasselbe, ın 9 V 3

para, folgénd, ın 4 V 4 (ed)o(dbhy)ām parasya akārasya, 10 V 2 eşa (sābhyām) parau bınd(ŭ)

pūrva, vorausgehend, in 9 V 2 makārah saha pūriena

samyñ $\bar{a}$  technische Bezeichnung, m 1 R 4, 2 R 1, 5 R 4, 11 V 4, 11 R 1, 13 b 2

Von den willkurlich gebildeten Termini darf man annehmen, daß sie samthch aus der Sprache des Sutratextes stammen, auch wenn sie nur ım Kommentar erhalten sınd Das gılt z B von luk, das den Schwund eines Liutes bezeichnet und sechsmal im Kommentar vorkommt Das. wofur luk substituiert wird, steht entweder im Genitis, wie in 4 V 4 (ed)o(dbhy)ām parasya akārasya lug bharati, oder im Nominativ, wie in 4 R 2 khalu ity asya sabdasya lakaro ribhasaya lug bhavati, 4 R 4 yakarava kārau lug 1), 9 V 2 makārah saha pūriena lug bhaiati, siehe ferner 4 R 1 ity atra lug ast(1), 10 V 3 (ity a)tra lug bhavats Im Kommentar wird in 4R3 auch lunia gebraucht. Die uhrigen derartigen Termini sind leider zum Teil ganz unverstandlich In 1 R 4 wird die samjää ra, wie es scheint, fur eine Reihe von Lauten gelehrt, bei der Luckenhaftigkeit des Textes hist sich aher nicht sigen, welche Laute gemeint sind Völlig dunkel sind die Sutribuchstucke phânăm paśc in 1 R 3 und die castre ya in 1 R 4 Ebenso unklur ist es, wie das ghthau in 9 V 3 zu verstehen ist, obwohl es im Kommentar durch adhy aghy athav iti umschrieben wird Fur das thu, das 4 R 2f 1m Kommentar in sathur apy athur api, na sathur lupiah erscheint, 1984 sich die Bedeutung 'der vorbergehende Laut' wahr scheinlich machen Dis Gegenstuck, der folgende Laut', seheint durch pu bezeichnet zu werden Diese Bedeutung wurde jedenfalls in 5 R 2 sa khalu sapur ıkarıbhavatı, 5 R 3 sapur ır vo bha(vısyateh), 5 R 4 sapur ıkarı passen und durfte auch in 1 V 3 sie pur iti, 8 V 3f pau pralyayo tat syāt pāv iti vorhegen

Konsonanten werden in den Sütris mit dem a Vokal oder oline ihn angefuhrt, so in 5 R 3 vo bha , 9 R 2 jajkañesu tu ñ, 9 R 3 dadkanesu tu n Im Kommentar wird ñ in 9 R 2 durch ñakā[ra] erklart Diese Art der Bezeichnung von Konsonanten ist im Kommentar die gewöhnliche, so nakāra 9 V 3, 9 R 2, makara 9 V 1, 9 V 2, yakāra 4 R 4, lakāra 4 R 2, vakāra 4 R 4 šakā[ra] 9 V 4, sakāra 9 V 4 Doch finden sich im Kommentar auch die durch Anfugung von a gebildeten Bezeichnungen, so in 9 R 2, in An lehnung an das Sūtra, jajkañesu, ferner in 9 V 4 cachayoh, tathayoh, 9 V 3 dba (\*) 1 R 4 pa (\*)

<sup>1)</sup> Die naheliegende Franzung bhavatah Lißt sich mit den erhaltenen Buch stabenresten nicht recht verenigen

Die Vokale wurden in den Sütras zum Teil jedenfalls ohne jeden Zusatz angefuhrt Ein sicheres Beispiel ist ein dem Sütra avarna  $\imath(rarne)$ e in 6 R 4, ein anderes vielleicht om 7a 3. Flektiert erscheint i als ih in 5 R 3 in sapur ir vo bha. das wahrscheinlich ein Zitat aus dem Sütra ist. Als et, of erscheinen e, o im Kommentar in 4 V 4.  $(ed)o(dbhy)\bar{a}m$ , das allerdings zum Teil erganzt ist, aber als sieher gelten kann. Im allgemeinen werden aber im Kommentar auch die Namen der Vokale durch Anfugung von  $k\bar{a}ra$  gebildet  $ak\bar{a}ra$  4 V 4,  $\imath k\bar{a}r(i)bh\bar{u}tah$  5 R 1,  $\imath k\bar{a}ribharati$  5 R 2,  $\imath k\bar{a}r\bar{\imath}$  5 R 4,  $\imath k\bar{a}ra$  8 R 1

Fur die Bezeichnung der Konsonanten und Vokale, wie sie in den Sūtras des Kaumaralāta zutage tritt, lassen sich auch aus Paninis Sūtras Belege anfuhren Wie Kumāralāta verwendet auch Pānini haufig das tā, um die fakultative Gultigkeit einer Regel auszudrucken. Sicherlich war auch der Gebrauch der Kasus in der technischen Sprache der Sütras im Kaumäraläta der gleiche wie bei Panini Nach der Regel tasminn iti nirdiste purvasva (P 1. 1. 66) steht der Lokativ z B in den Sūtras jaihaŭesu tu ñ (9 R 2), dadhanesu tu n (9 R 3), nach der Regel tasmād sty uttarasya (P 1, 1, 67) der Ablativ in dem aus dem Sütra stammenden madat in 4 V 3 Fur die Verwendung des Genitivs nach der Regel sasthi sthaneyoga (P 1, 1. 49) fehlt ein Beispiel aus dem Sotra Text, aus dem Kommentar laßt sich die Stelle (ed)o(dbhy)am parasya akarasya lug bhavati in 4 V 4 an fuhren Eine Paribhasa aber wie (pindayitio)kiam anukramat in 1 R 2 kennt Panini nicht, und auch sonst besteht in der Terminologie zwischen dem Kaumāralāta und der Astadhvāvi nur geringe Übereinstimmung Von den aus den Sütras nachweisbaren Ausdrucken finden sich pada, Larmapravacaniva, varna, pratuava amantrita und lul, bei Panini wieder, aber nur die ersten drei werden, soweit sich erkennen laßt, in beiden Werken in demselben Sinne gebraucht. Für pratugua laßt sich das nicht behaupten, solange die Stelle, in der es im Kaumaralata erscheint, nicht gedeutet ist In dem Sütra ekatıam amantrite vatibliksiol in SR2 wurde Panini ver mutlich sambuddhau anstatt amantrite oder gar anstatt ekatram amantrite gebraucht haben da er in 2, 3, 49 für den Vokativ des Singulars ausdrucklich die samina sambuddhi vorschreibt. Sicherlich wird luk hier in umfassen derer Bedeutung gebraucht als bei Panini Dort wird luk auf das Nicht erscheinen eines Suffixes beschrankt (1, 1, 60 adardanam lopah, 1, 1, 61 pratyayasya lukslulupah), ım Kaumaralata wırd es von dem Schwund des l in khalu, dem Schwund eines anlautenden a nach e und o usw gebraucht Von den ubrigen willkurlich gebildeten samjaas lift sieh bei Panim keine nachweisen1) Ebensowenig kannte Panini den Ausdruck unga ekatra dritra, bahutra braucht er ekaracana, drivacana, bahuracana1), für

<sup>1)</sup> Pu kommt allerdings bei Pänim vor bezeichnet dort aber die Labiale, was für das haum milita nicht in Betracht kommt

<sup>2)</sup> Im Mahābhāsya kommen elates usw oft genug vor, aber sie sind nicht

bindu anusvāra, fur bindū visarjanīya, fur vajra (9) hla (8, 3, 37), fur sia savarna Unverkennbar hat sich Kumaralata bei der Wahl seiner Termini genau so wie die spateren Grammatiker von dem Bestreben leiten lassen, Panini an Kurze des Ausdruckes zu übertreffen Abgesehen von dem unsicheren vajra haben in allen Fallen seine samjūās zwei oder drei Silben weniger als die Panineischen Von Interesse ist es auch, daß drei der samjnās, bindu, bindu und vajra (\*), mit Rucksichtnahme auf die Schrift gebildet sind Kumāralāta scheint üherhaupt sein Werk mehr für das Lesen als fur den mundlichen Vortrag hestimmt zu hahen, eine Verbindung ghth, wie sie in dem Schluß des Sütra ghthau ca binduh in 9 V 3 vorliegt, laßt sich doch eigentlich nicht sprechen, sondern ist nur fur das Auge erfaßbar

Auch inhaltheh deckt sich Kumāralātas Werk keineswegs mit dem Pänims Bedenkt man die Beschranktheit des zur Vergleichung stehenden Materials und berucksichtigt man, daß sich bei der Luckenhaftigkeit des Textes höchstens feststellen laßt, was Kumaralata etwa geandert oder hinzugefugt, nicht aber, was er fortgelassen hat, so ist die Zahl der Ver schiedenheiten sogar erhehlich Panini 6, 1, 109 faßt den zwischen aus lautendem e und o und anlautendem a eintretenden Sandhi als die Suh stitution des ersten Vokals fur die beiden zusammenstoßenden Vokale auf, ebenso Candra 5, 1, 115, Śākatāyana 1, 1, 94 Nach Kumāralāta kommt der Sandhi, wie aus 4 V 4 deutlich hervorgeht durch Schwund des an lautenden a zustande1) Kumāralāta lehrt in 5 V 2ff, daß Worter wie hemania usw aus hema und ania entstanden seien, wahrscheinlich in der Weise, daß die heiden zusammenstoßenden a durch die Kurze eines der beiden Vokale ersetzt werden Panini kennt eine solche Regel überhaupt noch meht, sie ist erst von Kätyäyana aufgestellt worden, aber die Ganas ım Mahābhāsya und ım Kaumaralāta sınd, wie oben gezeigt, verschieden Den anderen Grammatiken völlig unbekannt ist, soweit ich selie, Kumaralatas Regel in 8 R 2, daß das auslautende e und o im Vokativ von yati und bhilsu stets unverandert hleihe<sup>2</sup>) Wenn Kumāralāta in 8 R 3 das Unterbleiben des vokalischen Sandhi nicht nur für metrische und kanonische Texte, sondern auch mit Rucksicht auf die Deutlichkeit des Sinnes ge-

Synonyma wie eine Stelle wie I, 229 15 zeigt tasyaikatvad ekavacanam eva prapnoti In der hasika zu Pan 1, 2, 51 aber heißt es raranam ekatvade itrabahutvāni, und Amarakośa 2, 9, 83f werden ckaten usw ebenfalls un grammatischen Sinne gebraucht

tımsatyadyāh sadaikatve sarvah samkhyeyasamkhyayoh |

samkhyarthe dvibahutve stas täsu ednavateh striyah || 1) Hemacandra hat das aufgegriffen Er lehrt 1, 2 27 edotah padante 'sya luk, wo lul in demselben Sinne gebraucht ist wie im Kaumaralata

<sup>1)</sup> Man könnte annehmen daß diese Regel drie gelte Da diese Bestimmung nicht aus dem vorhergehenden Sutra fortgelten kann, mußte das Sutra dann gati bhilgeor dree schließen Die Reste des Zeichens, das hinter yatibhilgeo stand, lassen aber erkennen daß es ein Vi-arjaniya war

stattet, so formuliert er damit in einer Regel etwas, was im praktischen Gebrauch der Sprache wohl zu allen Zeiten ublich war, aber von den Grammatikern sonst nicht anerkannt wird<sup>1</sup>)

Die wichtigsten Zusatze sind naturlich die Regeln, die durch die Be rucksichtigung der Sprache des buddhistischen Sanskrit Kanons bedingt sind Es hundelt sich meist um Regeln, die arse fakultative Gultigkeit haben So kann in der Sprache der Rus' der Schwund eines a hinter e und o unterbleiben (4 V 4), das I in Ihalu samt dem vorhergehenden Vokal oder ohne ihn schwinden (4 R 2), bhavisyati zu bhesyati (5 R 1f), bhäveyati usw zu bhäveti usw werden (5 R 2ff), das auslautende m unter gewissen Bedingungen samt dem vorhergehenden Vokal schwinden (9 V 2)<sup>2</sup>), der Schwund des Visarjaniya von esah und sah auch vor anderen Lauten als dem kurzen a unterbleiben (10 V 2) Allgemein wird, wie schon bemerkt, die Nichtveranderung eines Vokals vor folgendem Vokal in der Sprache der Riss und in metrischen Texten gelehrt (8 R 3) Auch die verloren gegangenen Regeln über die Plutierung sind, wie der Kommentar angibt, mit Rucksicht auf die Sprache der Riss gegeben, 'denn es gibt kein Pluta außerhalb des Ärsa' (6 R 2)

Diese Regeln über das Ärsa und die im Kommentar dazu angeführten Beispiele sind für die Beurteilung des Textes des Sanskrit Kanons nicht ohne Wert Auch die wenigen Stellen, die vorlaufig in unseren turkesta nischen Handschriften nachweisbar sind, lassen erkennen, daß der Text zu Kumäralatas Zeit nicht überall genau mit dem in unseren Handschriften erhaltenen übereinstimmt Der Schluß der ersten Halbstrophe von Uda nav 4 38 wird in 4 R 1 als ge apramatias car(i)sgafti) in 6 R 3 als

rmavinaye ap(rama)tto vihārisyati zitiert. Wie oben gezeigt lautet die Zeile in unseren Handschiriten yo hy asmim dharmavinaye tv apramatto bhavisyati aber carisyati wird durch das Divyawadana und die tibetische Übersetzung, vihārisyati durch den Pali Kanon und das Kharosthi Dharma pada gestutzt. Nach der Grammatik 4 R 1 lautete der Anfang von Ud 4 1 apramadomtapadam, aber in unseren Handschriften steht apramado hy amrtapadam, in genauerer Übereinstumnung mit Dip 21 appamado amatapadam und Dharmapada apramadu amadapada Ud 16, 14 wird im Kommentar in 5 R 3 als kryana dharmāa viprahāya suklān bhā(te)la bhi

die etwas abweichend auch in Bhamtamalhkas Vugdhabodhini zu Bhattik 10 19 zitiert wird

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bohtlingk Bull Acad Imp St Pétersbourg, Classe des Sciences Historiques III, 123 führt allerdings eine harika an

samhitaikapade nit jā nityā dhātupasarga joh | nityā samāse vākye tu sā vivaksām apeksate []

eandhir ekapade nit jo nit jo dhätüpasargayoh [ eutreev api tatl ä nityah savvänyatra vibl deitä []

<sup>1)</sup> In desem und den beulen vorhergebenden I allen 1st das rurge im Text nicht erhalten, aber mit Sieherheit zu erginzen

lea(vah) zitiert, in den Handschriften stebt krsnäm dharmam uiprahaya šuklām bhāravata bhik arah Ud 29, 33 schloß nach 10 V 3 sa rai uttamapurusa(h), in den Handschriften sa vai tüttamapürusah Im ganzen scheint der Text, der Kumāralāta vorlag, prakritischer gefarbt gewesen zu sein als der uns in den spateren Handschriften erhaltene Erst in diesen ist ohne Rucksicht auf das Metrum bhateta durch die riebtige Sanskrit-Form bhārayala ersetzt worden, und um den im Sanskrit nicht geduldeten Hiatus zu tilgen, zwiseben dharmarinage und apramattah und zwischen ear und ullamapurusah ein sinnloses tu eingeschoben worden Anderseits ist apramadomria padam die tadellose Sanskritisierung des alten Textes, wahrend sich in den Handschriften noch der unregelmaßige Sandhi zeigt, der offenbar erst nachtraglich durch den Einschub des hi beseitigt ist. Das Zitat von Ud 16, 14 1st auch deswegen von Interesse, weil es zeigt, daß die in den gewohnlichen turkestanischen Handschriften ubliche Ersetzung des auslautenden n durch den Anusvära keineswegs eine Eigentumlichkeit des Sanskrits des huddhistischen Kanons ist, sondern den turkestanischen Schreibern zur Last fallt

Schließlich ist aber mit allen diesen Einzelheiten die Bedeutung, die die Wiederauffindung des Kaumäralata fur uns hat, nicht erschöpft Diese Grammatik wirft ein helles Streiflicht auf die ganze Stromung des in dischen Geisteslebens in den ersten Jahrbunderten n Chr Schon in vor christlicher Zeit war der alte Kanon ins Sanskrit übertragen worden. Man war sich in den buddhistischen Kreisen offenbar darüber klar geworden, daß man die Brahmanen, die Trager der Bildung nicht fur die Lehre des Meisters gewinnen könnte, wenn man ihnen die heiligen Schriften nicht ın Sanskrıt, ın der Sprache der sısta, entgegenbrachte Man war aber der Schwierigkeiten der Übertragung nicht Herr geworden Insbesondere hatte man in den Übersetzungen der alten Dichtungen, die in Magadha in der Volkssprache entstanden und in den Kanon aufgenommen waren, unter dem Zwang des Metrums in zahlreichen Fallen die prakritischen Formen des Originals beibehalten müssen Man wird das zunachst als einen Mangel empfunden haben, aber als einen unvermeidliehen, mit dem man sich abfinden mußte Durch die Annahme des Sanskrits als der Kirchensprache hatte jedenfalls der Buddhismus dem Brabmanentum gegenuber seinen Anspruch auf Gleichberechtigung zum Ausdruck gehracht, und man schritt auf dem eingeschlagenen Wege weiter In dem Kävya, dessen Anfange in die vorchristliche Zeit zurnekgehen, hatte der Brahmanismus eine schöne Literatur geschaffen, mit dem zweiten Jahrhundert n Chr setzt das Streben em, dieser Literatur eine Dichtung gegenüberzustellen die die buddhistische Gedankenwelt in der Form und der Sprache des brahmanischen Kävya Verkundete Zahlreiche Proben dieser buddhistischen Lyrik, Didaktik und Epik der alteren Zeit sind uns in Bruchstucken in Palmblatthandschriften erhalten, die aus dem Sande Ostturkestans geborgen sind, aber auch in den

Bibliotheken Nepals sind umfnngreiche Reste zutage gekommen. Mehr und mehr aind im Laufe der letzten Jnhrzehnte aus dem Dunkel, das uber der Überlieferung lag, drei Namen von Mannern ans Licht getreten, in denen wir die Begrunder des huddhistischen Kävyn erhlicken durfen: Mätrceta. Aśyaghosa und Kumāralāta. Mātrceta wurde durch seine Buddhastotras der Vater der buddhistischen Hymnenpoesie; Asvaghosa schuf in seinem Saundarananda und seinem als Gegenstuck zum Rāmāyana gedachten Buddhacarita die huddhistische Epik, in seinem Śāradyatīputraprakarana und wahrscheinlich noch anderen Sehauspielen das huddhistische Drama; Kumāralāta bildete das alte volkstumliche Ākhyāna zu der eleganten, aus Prosa und Vers gemischten huddhistischen Erzahlung um. Kumäraläta aher hat sich nicht nur als Dichter betatigt; er war, wie wir jetzt sehen, hemuht, seinen Glaubensgenossen auch das sprachliche Verstandnis ihrer heiligen Schriften und der neuen Kävyaliteratur zu erschließen. Fur eine 'buddhistische' Sanskritgrammatik lag vermutlich ein atarkes Bedurfnis Den Buddhisten, die den Veda allehnten, wird der Zutritt zu den Schulen der hrahmanischen Lehrer kaum offengestanden hahen; in den huddhistischen Klöstern aher wird man nicht gern Paninis Werk mit seinen zahlreichen Hinweisen auf die vedische Sprache henutzt haben. Selbstverstandlich hat Kumäraläta die Regeln Päninis über den vedischen Sprachgebrauch fortgelassen Anstatt dessen hat er Regeln uber die Sprache des buddhistischen Sanakritkanons hinzugefugt, Das zeigt, daß zu aeiner Zeit der Kanon hereits von dem Schimmer ehrwurdigen Alters umflossen war Man aah in den zahllosen Prakritismen, die er enthielt, nicht mehr Verstoße gegen die Reinheit der Sprache, sondern Altertumlichkeiten Die Ersetzung des chandas des Pānini durch das arsa laßt das Machthewußtsein erkennen, das die buddhistische Kirche in jener Zeit erfullte Dem Veda wird das Wort des Meisters und seiner Junger entgegengestellt, und es wird fur dieses dieselbe Autoritat beansprucht wie fur den Veda. Rsis waren es, die den Veda geschaut hatten; Rsis waren es aber auch gewesen, die die alten Texte des Kanons verkundet hatten¹).

Die Bruchstucke hereichern schließlich unsere Kenntnis der indischen Wissenschaft nicht nur durch die Kunde, die sie uns von einer alten, völlig versehollenen Grammatik des Sanskrit geben, sie liefern auch einen Beitrag zur Entstehungsgeschichte gerade des Werkes, das diese Grammatik, wie es scheint, spater völlig verdrangte, des Kätantra. Ich habe bereits in den Erlauterungen zu dem Text gelegentlich auf Übereinstimmungen zwischen dem Kaumäraläta und dem Kätantra hingewiesen. Das erste Buch des Kaumäraläta heißt Sandhi; denselben Kamen tragt das erste Buch des Kätantra Der beim Zusammenstoß eines auslautenden e und o mit einem anlautenden a entstehende Sandhi wird im Kaumäraläta wie im Kätantra

In späterer Zeit haben bekanntheh auch die Jainas die Sprache ihrer Sütras
ären genannt; siehe Pischel, Grammatik der Praknit-Sprachen § 16

als Schwund des a aufgefaßt, wahrend Pānini (6, 1, 109) und seine Nachfolger die Substitutiou des ersten Vokals fur beide Vokale lehren Das Sütra selbst hat sich in den Bruchstucken nicht erhalten, laßt sich aber nach dem Kommentar in 4 V 3f mit großer Wahrscheinlichkeit als edod bhyām padād ato luk rekonstrueren Im Kātantra (1, 2, 17) lautet das Sutra edot parah padante lopam akarah Im Kommentar in 6 R 4 wird ein Sutra zitiert, das sich mit Sicherheit zu avarna i (varne) e erganzen laßt Genau so lautet im Kātantra Sūtra 1, 2, 2 Wenn das Kaumāralāta eine besondere Regel uber das Zusammentreffen des a Vokals mit dem 1-Vokal hatte, so konnen wir sieber sein, daß es auch wenigstens das Zusammentreffen des a-Vokals mit dem u und r Vokal in besonderen Regeln behandelte, genan wie das Kātantra (1, 2, 3, 4) Aus dem Wortlaut des Sūtra ergibt sich weiter, daß im Kaumāralāta ebenso wie im Katantra die Suh stitution des e, o und ar fur den a-Vokal und der Schwund des folgenden Lautes gelehrt war Panini lehrt 6, 1, 87 (ād gunah) die Substitution von Guna (c, o, a) fur den vorhergehenden und den folgenden Laut, aus 1, 1, 51 (ur an raparah) ergibt sich, daß dem fur den r-Vokal substituierten a ein r folgen muß Das Sütra uher die Unveranderlichkeit des i des Nom Plur Mask amī ist im Kaumāralāta bahutiam amī 8 V 4, im Kātantra 1, 3, 3 bāhtuscanam am. Pāninis Regel I, 1, 12 adaso māt ist umfassender Die Pragrhyaschaft des z, ā, e einer Dualform war im Kaumāralāta sicherlich in der Form gelehrt, daß die Unveranderlichkeit (des Auslauts) eines Duals mit Ausnahme eines (auf) au auslautenden bestimmt war (8 R 1) Das Sūtra lautete wahrscheinlich destram anau, im Kātantra 1, 3, 2 ist es derracanam anau Bei Panini 1, 1, 11 ist die Regel positiv gefaßt id üd ed drivacanam pragrhyam Engste Übereinstimmung im Wortlaut tritt auch in den Regeln über die Veranderungen des auslautenden n zutage Den Sūtras jajkanesu tu ñ, dadkanesu tu n (9 R 2f) des Kaumāralāta entsprechen im Kātantra 1, 4, 12, 14 jajhañaśakūresu ñakūram, dadhanaparas lu nakāram Pāninis Regeln (8, 4, 40, 41) sind umfassender und weichen auch in der Form stark ab stoh ścunā ścuh, stunā stuh Auch die Beispiele im Kommentar des Kaumāralāta kehren zum Teil im Kommentar des Kätantra wieder Die Reihe ne anam nayanam nai akah näyakah po anam paranam pau akah parakah (4 V 2) steht ebenso in dem turkestanischen Kommentar zu Kāt 1, 2, 12-151), dadhi idam dadhīdam und pitr reabhah putreabhah (5 V 1) finden sich in dem turkestanischen Kommentar und beı Durgasımlıa zu Kāt 1, 2, 1

Da für die Vergleichung alle Regeln des Kaumäraläta, die sich auf die Sprache des Kanons bezichen, von vornherein wegfallen und eine Reihe anderer, die verlaufig nicht oder nicht hinreichend gedeutet sind, ebenfalls beiseite bleiben mussen, das Vateralalsosehr beschraht ist, muß die Zahl der Übereinstimmungen zwischen Kaumäraläta und Kätantra als verhaltnis-

<sup>1)</sup> Uber die Variante po anah pavanah siehe die Bemerkung S 693

und spricht von Kalāpacandramduro Durgasımhah<sup>1</sup>) Bhattojidiksita zitiert die Kalāpānusārinah<sup>2</sup>) Auch in dem Nepālamābātmya 28, 22<sup>3</sup>) heißt es

ıtı tasya ıacah śrutrā Kumāro 'mıtarıkramah | Kalāpālhyanı vyākaranam dadau lritā dvıjanmane ||

Ebenso ist Kalapa die gewöhnliche Bezeiebnung des Werkes in den tibetischen Übersetzungen Schiefner, Bull Ac St Petersbourg, Cl des Sciences Hist IV, 295ff fihrt die folgenden Titel auf 3612 Ka läpahi mdo = Kalapasütra, 3613 Cha bsags kyi mdohi hgrel pa Ekalapasütravrtti (des Durgasimha), 3614 Ka la pahi hgrel pa nun ula slob ma la phan pa = Kalapalaghuvrtti Sisyahitā, 3723 Ka la pahi byins kyi mdo = Kalapalafatusütra, 3725 Ka la pahi 'u na la sogs pahi mdo = Kalapa Unädisütra, Liebich GN 1895, S 277 fügt noch hinzu 3722a Ka la pahi mdohi ligrel pa slob ma la phan pa = Kalapasutravrtti Sisyahitā Der Name Kalapaka findet sich, soweit ich sehe, nur Katbāsaritsāgara 7, 13, wo er durch das Metrum gesichert ist wen) Dort sagt Kärttikeya zu Sarvavarman daß die neue Grammatik wen) er ihm nicht in die Rede gefallen ware, die Panmeische verdrangt hatte,

adhunā scalpatantratvat Kātantrakhyam bhavrsyati madvāhanakalāpasya nāmna Kālāpakam tathā |

Daß das Katantra seinen Namen deswegen führte, weil es ein kurzes Lehrbuch war, mag richtig sein, die Angabe, daß das Werk nach dem Schweif des Reittieres des Kumāra, des Pfaus, Kalāpaka genannt sei, wird wohl memand ernst nehmen Liebich Einfuhrung I S 6, meint, der Name weise darauf hin, daß Sarvavarman der von Kaläpin gestifteten Sakhā des schwarzen Yajurveda angehörte Allein diese Vermutung schwebt völlig ın der Luft Angenommen selbst daß Sarvavarman ein Kālāpa war, so wurde seine Grammatik Kâlāpaka doch nur dann genannt sein, wenn sie in der Schule der Kalāpas gebraucht wurde. Das Kātantra macht aber doch wirklich nicht den Eindruck das Lehrbuch einer vedischen Schule zu sein, und außerdem laßt sich auch die kaum spiter, aber entschieden besser bezeugte Namensform Kalapa mit dieser Erklarung nicht ver einigen Ich möchte eine ganz andere Deutung vorschlagen Nach Sahitya darpana 558 1st kalāpaka eine Gruppe von vier Strophen, die inhaltlich einen Satz bilden, ein Beispiel mit der Unterschrift caturbhih kalapakam findet sich z B Prabhāvakacaritra 12, 107—1103) Sollte man nicht auch

Siehe Eggeling Catalogue of the Sk MSS in the Labrary of the India Office, Part II, Nos 750, 759, 767, 783
 Aufrecht, Cat Ox 162b

Lacôte, Essai sur Gunadhya et la Brhatkatha S 297
 In der Brhatkathamañjari 1, 3 48 fehlt der Name, hier heißt es kurz nur pratiphäyeit tapaså etiokya earadam Guham | sa kätantrena nrpatim mässis cakre bahuśrutam ||

<sup>1)</sup> Denkschriften der Wiener Akad der Wiss Phil Hist Kl 37, 1, 232f

ein großeres literarisches Werk, das aus vier Buchern besteht, kalāpaka oder kalāpa genannt haben? Eine solche Bezeichnung wurde fur das Kätantra, fur das, wie oben gezeigt, die Vierteilung charakteristisch ist. vortrefflich passen Etwaa Ahnliches hat offenbar auch Taranatha in dem Namen gesucht Von Somadevas Käläpaka, dessen Richtigkeit mir sehr zweiselhaft ist, und seiner Erklarung weiß er nichts, er sagt¹) 'Fruher wurde in den in Tibet bekannten Geschichten erzahlt, daß Sanmulha kumāra vom Kalāpa die vier ersten Kapitel diktiert habe und Kalapa als Zusammenfugung der Teile zu fassen sei, ao wie in den Pfauenschweif federn die verschiedenfarbigen Teile zusammengefugt werden. Allein es verhalt sich nicht so. Kalapa ist von Saptavarman selbst verfaßt, und die Bedeutung Zusammenfassung der Teile ist die, daß alle nötigen Teile zu sammengefaßt sind?

Der Name Kalapa kann uns meines Erachtens über die Entstehung des Kätantra nichts sagen, anders verhalt es aich mit dem dritten Namen des Werkes, Kaumāra Im Parisistaprabodha des Gopīnātha Tarkācārva findet sich die Bemerkung Kātantraśabdo loke Kaumuravyākarane rūdha iti na Javadei aditantram prativata iti Candrah Ramacandra Cakravartin spricht in der Einleitung zu seinem Parisistaprahodha von seiner Absicht, ein Supplement zu der Kaumaragrammatik Katantra zu geben Katan trasya Kaumāravyākaranasya parisistam vaksyamanatvena, und Kantha hārakavı nennt das Kātantra in aeinem Carkantarahasya geradezu nikhi lavyākaranasamiādi Kaumaravyākaranam²) Als Kaumarah werden die Anhanger des Katantra von Bhattoudiksita und Madhusüdana erwahnt3) Wahrscheinlich ist auch mit der Kaumara Grammatik, die in kanaresischen Inschriften des 12 Jahrhunderts genannt wird, das Katantra gemeint. In einer Inschrift zu Managoli aus dem Jahr 11614) werden funf mattar Land fur die Lehrer, die das Kaumara in dem matha erklaren, bestimmt matha dalu Kaumāramam takkhānisuv upādhyāyargge mattar aydu. Und in einer Inschrift zu Balagamı aus dem Jahr 11625) wird das Kodiyamatha ge nannt haumāra Pāniniya Śākatāyana-śabdānusasanādibyākaranabyākhyā nasthanamum, 'ein Ort, wo Kommentare zu den Grammatiken der Kau māra, Pāniniva, Sākatāyana Grammatik und anderen verfaßt werden'

Man hat die Bezeichnung Kaumara auf Grund der bekannten Ge schichte erklart, wonach das Kätantra dem Sarvavarman von dem Kriegs gott Kärttikeya oder Kumära offenbart wurde Allein iene Geschichte ist umgekehrt doch offenbar erst erfunden worden, um den Namen Kaumara zu erklaren Wenn nun die Grammatik Candragomins Candra, die des Hemacandra Haima genannt wird, wenn Kramadisvaras Samksiptasara

<sup>1)</sup> Schiefner, Taranathas Geschichte des Buddhamus S 75f 1) I ggeling a a O Nr 763 767, 783

<sup>1)</sup> Aufrecht, Cat Ox 162b Cat Cat 1, 131

<sup>1)</sup> Fp Ind V, 222 In der Übersetzung der Stelle werehe ich etwas von Fleet ab

nach Jumaranandın, dem Revisor der Vrtti, Jaumara heißt, wenn Candrah und Jaumarāh auch als Namen der Schulen erseheinen 1), so wird man zugeben mussen, daß Kaumärn auch als der nbgekurzte Name von Kumäralatas Grammatik und Schule betrachtet werden darf Ganz ausgeschlossen ist es nicht, daß unter dem Knumarn der ohen angefuhrten Inschriften nicht das Kātantra, sondern die Grammatik des Kumāralāta zu verstehen 1st, daß in den mathas Sudindiens im 12 Jahrbundert jedenfalls noch ein gewisses Interesse fur den Buddhismus bestand, zeigt die weitere Angahe der zweiten Inschrift, daß das Kodiyamatha nyāyaraisesikamīmāmsāsām lhyabaudhdhädisadudarsanabyāl hyānasthānamum gewesen sei Wenn nun aber das Kātantra, das zweifellos inhaltheh Beruhrungen mit dem Kau māralāta aufweist, Kaumāra genannt wird und seine Anhanger Kaumārāh, so wird man doch geradezu gedrangt zu dem Schlusse, daß in diesem Namen die Erinnerung daran fortlebt, daß das Katantra eine Bearbeitung des Werkes des Kumāralāta ist oder wenigstens aus seiner Schule hervorging<sup>2</sup>) Ich kann jedenfalls nicht glauhen, daß alle Übereinstimmungen im Inhalt und im Namen nur durch ein Spiel des Zufalls zustande gekommen waren, und man darf gegen die Zuruckfuhrung des Kätantra auf das Kaumäraläta auch nicht einwenden, daß es im zweiten und dritten Buche an vielen Stellen doch auch Ahnlichkeit mit Panini zeigt. Wir durfen nicht vergessen, daß wir die Regeln des Kaumäralata über nāman und ākhyata nicht kennen, und es ist an und für sich ganz wohl möglich, daß sich Kumāralāta in diesen Abschnitten enger an Pamini anschloß als in dem Sandhi-Buche und Jene Ahnlichkeit zwischen Kätantra und Pänini üher das Kaumäraläta hinuber entstanden ist 3)

Mit der traditionellen Geschichte der Entstehung des Kätantra stimmt das Ergebins unserer Untersuchung allerdings nicht üherein Kumäraläta kann auf Grund des Alters der Handschriften, in denen seine Werke üherliefert sind, spatestens dem Ende des 3 Jahrhunderts zugewiesen werden Die alteste Handschrift des Kätantra muß ungefahr um 400 n Chr entstanden sein Die Abfassung des Kätantra mußte danach im 4 Jahrhundert erfolgt sein Nach Täranntha verfaßte der Brahmane Saptavarman — die

Vgl Aufrecht, Cat Ox 162b, 175n, Zachariae, BB 5, 23, 43, Siddh Kaum zu Pân 3, 2, 26

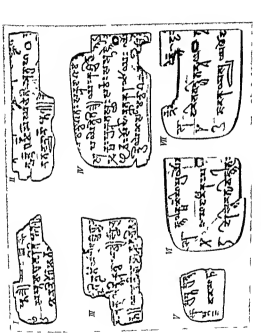
<sup>1)</sup> Daß die Anhanger der Katantra Grammatik später auch Kälapah genannt wurden, spricht naturlich nicht dagegen Belegs für Kälapah bei Zechanes a. O. S. 43, 121 auch Finletungsvers zum Kälapacandra attäm Kälapacandra 'yam Käla Pänäm manomude (Eggeling a. O. Nr. 751) Auch Katantrali kommt vor, Aufrecht, Cat. Ox. 175a.

<sup>3)</sup> Nach Taranātha, S 54 behaupten die Panditas, daß das ins Tibetische über setzte Candravyakarana imt Panim, das Kalipavyakarana imt dem Indravyākarana übereinstimme. Was die Panditas unter dem Indravyākarana verstanden, mag dahin gestellt sein, jedenfalls scheint ihnen aber doch eine Verschiedenheit zwischen Kātantra und Panim aufschallen zu sein.

Namensform Sarvavarman und ihre Erklarung durch Isvaravarman wird ausdrucklich abgelehnt - seine Grammatik für Udayana, einen König des Sudens, und zwar im Wettstreit mit Vararuci, der, nachdem er sich erst hei dem König Śāntivāhana und dann bei dem König Bhimaśukla von Vārānasī aufgehalten hatte, der Purohita des Udayana geworden nar Von Vararuci wird uns erzahlt, daß er ein Freund des Nägärjuna war und daß er, als er noch in Väranasi lehte, auf verschmitzte Weise die Tochter des Königs mit Kalidāsa verheiratete Saptavarman, Vararuci, Nāgariuna und Kähdasa waren also nach Taranatha Zeitgenossen, was an Glaub wurdigkeit gewinnt, wenn wir erfahren, daß Udayana 150 Jahre, Nagā riuna gar 529 oder nach anderen 571 Jahre alt wurde. Daß diese wirre Geschichtsklitterung keine Grundlage für chronologische Schlusse bieten kann liegt auf der Hand Nicht viel anders aber steht es mit dem Katha nitha der Brhatkathamanjari und des Kathäsaritsägara Hier ist Sarva varman Munister des Königs Sätavähana in Pratisthana oder Supratisthita 1) an der Godavari Er verfaßt das Katantra, um seinem König in sechs Monaten das Sanskrit heizuhringen. Auch hier hat er einen Rivalen, den er ubertrumpft, es ist aber nicht Vararuei, sondern Gunadhya, der Ver fasser der Brhatkatha Vararuci ist aber doch auch hier ein Zeitgenosse des Sarvayarman, denn er und Gunādhya, ursprunglich Ganas des Siva, sind durch einen Fluch der Gauri gleichzeitig auf Erden wiedergehoren der eine in Kansambi der andere in Pratisthana Von Vararuci wird hier berichtet. daß er der Minister der heiden letzten Nandas war und noch den Untergang der Dynastie durch Canakya und die Thronhesteigung des Candragupta erlehte König Satavāhana mußte danach zur Zeit des Candragupta ge herrscht haben. Allein es hieße den Charakter eines Werkes wie des Ka thäpitha ganzlich verkennen wollte man solche Schlusse ziehen. Der Ver fasser hatte doch nicht die Absicht eine wissenschaftliche Literaturge schichte zu schreiben. Es kam ihm nur darauf an die mannigfachsten literarischen Anekdoten kunstvoll zu verflechten ob dabei geschichtliche Verhaltnisse wofern sie ihm überhaupt bekannt waren auf den Kopf ge stellt wurden war ihm sicherlich völlig gleichgultig. Die Geschichte von dem dummen Panini der schließlich seinen Lehrer Vararuci in der Dispu tation besiegte, wird wohl memand für geschichtlich halten, ebensowenig vermag ich aber in den Erzahlungen von dem Bade des Königs das den Anlaß zur Entstehung des Katantra gibt, oder von der Wette Gunadhyas und Sarvavarmans die den Gebranch der Paisaci fur die Brhatkatha be grundet mehr als amusante Geschichtchen zu sehen Was insbesondere den König Satavahana betrifft, so ist zunachst darauf hinzuweisen daß er nur in den kasmirischen Quellen erscheint?) Taranatha nennt, wie

<sup>1)</sup> Kath 6 8 Supratisthita in Pratistlana

<sup>1)</sup> Dahm gehören außer den genannten der Haracantacıntāmanı des Rājānaka



Brahmizahlen aus Handschriften

bemerkt, anstatt seiner einen König des Sudens, Udayana; im Nepālamāhātmya1), dessen Verfasser aus derselben Quelle geschopft haben muß wie Ksemendra und Somadeva, sind Gunādhya und Sarvavarman die Pandıtas des Königs Madana von Ujjayanî (27, 52). Ich will indessen keineswegs behaupten, daß dies die ursprungliche Darstellung sei, viel wichtiger ist es, daß Lacôte, Essai S. 26f. gezeigt hat, daß mit dem Pratisthana-Supratisthita wahrscheinlich ursprunglich gar nicht die Stadt im Dekkan gemeint war, sondern eine Stadt in der Nahe von Kauśāmbi. Dann wird es aber weiter wahrscheinlich, daß der König Sätavähana uberhaupt erst durch die Verwechslung jener Stadt bei Kauśāmbī mit dem Pratisthana an der Godavarī in die Erzahlung hineingekommen ist; wer anders sollte denn in der beruhmten alten Residenz der Ändhra-Dynastie geherrscht haben als ein Sätavähana? Daß man nicht noch weiter gehen und jenen schon an und fur sich ganzlich unsicheren Sätavähana ohne alle zwingenden Grunde mit Hala identifizieren darf, um daraus ein Datum fur Gunadhya und Sarvavarman zu gewinnen, braucht eigentlich kaum gesagt zu werden Ich stimme völlig der Ansicht von Winternitz²) zu, daß die sogenannte kasmirische Tradition in diesem Fall ohne jeden Wert ist, durch sie kann das oben gewonnene Ergebnis nicht entkraftet werden.

### Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathurā aus der Śaka- und Kusana-Zeit.

In einem Aufsatz in der Epigraphia Induca Vol IX, p 241ff., hatte ich den Nachweis zu fuhren gesucht, daß ein gewisses, einem Andreas-Kreuz ahnliches Zahlzeichen in den Mathurä-Inschriften der Kusana-Zeit, das Buhler in seiner indischen Palaographie hald als 40, bald als 70 aufgefaßt hatte, ausschheßlich 70 bedeute. Die Frage ist fur die indische Geschichte nicht unwichtig, da das betreffende Zeichen in dem Datum einer in die Regierungszeit des mahākṣātrapa Sodāsa fallenden Inschrift (Nr.50)<sup>3</sup>) vorkommt, je nachdem man den Zahlwert des Zeichens ansetzt,

naumı tam Sarvavarınanam yah samaradhya Pazakım | Sātavāhanarājārtham sabdasāstram subham vyadhāt ||

Auch die Erzählung Al-Bērūnis (I. 136 der Sachauschen Übersetzung) geht, wie der Zusstammenhang, in dem sie erscheint, deutlich verrat, auf eine kasmurische Quelle Zurick Al-Bērūni erwahnt den Sätavähane, neunt aber den Mahädeva als Offenbarer des Werkes, mit dem nach seiner Darstellung das Studium der Grammatik überhaupt erst begann

1) Lacôte, Essa sur Gunādhya et la Brhatkathā, S.291ff.

<sup>3</sup>) Geschichte der indischen Literatur 3, 313f.; 397.
 <sup>3</sup>) Die Nummern der Inschriften beziehen sich hier und im folgenden auf meine

Jayaratha, wo die Geschichte in Kap 27 im Anschluß an Somadeva erzahlt wird, und die Kätantrakaumudi, die nach Buhler, Detailed Report, S 74, beginnt

List of Brahmi Inscriptions. 6402 Liders, Eleine Schriften

wurde fur Sodasa das Jahr 42 oder 72, gleichviel welcher Ara, gesichert sein Wahrend Konow und andere meine Deutung des Zeichens ange nommen haben, hat Rapson an seiner Ansicht, daß es 40 zu lesen sei, fest gehalten, und neuerdings hit er in den Indian Studies in honor of Charles Rockwell Lanman, p 49ff, eine ausführliche Begrundung seiner Meinung gegeben Um nicht die Vorstellung aufflommen zu lassen, daß ich, durch die Grinde meines verehrten Kollegen üherzeugt, meine Deutung auf gegeben hatte, dann aher auch, weil ich einiges neues und, wie mir scheint, entscheidendes Material beihringen Lann, habe ich mich entschlossen, noch einmal auf die Frage einzugehen

Ich hatte in dem erwähnten Aufsatz auf die Tatsache hingewiesen, daß in den Mathurä Inschriften zwei Zahlzeichen verwendet wurden von denen das eine einem pta ahnelt, das andere die Form eines Andreas Kreuzes hat, und ich hatte geschlossen, daß das eine von diesen 40 das andere 70 sein musse, da der Wert aller uhrigen Zahlzeichen feststeht. Rapson er klart, daß er diesen Schluß nicht anerkeinen könne, da es wenigstens mög ich sei, daß das Andreas Kreuz nur eine kursive Form des pta Zeichens sei Ich halte diese Annahme für ganz unwahrscheinlich, da meines Er achtens die heiden Zeichen recht verschieden aussehen. Nur wenn ihre Ahnlichkeit ohne weiteres in die Augen fiele wurde man doch diesem Moment ein Gewicht für die Ermittlung des Zahlwertes einraumen können

Ich muß es ferner von vornherein fur unzulassig erklaren bei der Be stimmung der Zeichen fur 40 und 70 in den Mathurä Inschriften von den entsprechenden Zahlzeichen in den Munzlegenden der westlichen Ksatrapas auszugehen, wie Rapson es tit Daß sich die Brahmi Zahlzeichen in Surästra und Mälwa anders entwickelt haben als in Mathura, zeigt sehon das Zeichen für 40 das nach Rapsons eigenen Angaben auf den Minzen wesentlich anders aussieht als in den Inschriften von Mathura Das Andreas Kreuz kommt aber, wie Rapson versichert, auf den Munzen überhaupt niemals vor, es wird also auch für seine Deutung aus den Munzlegenden nichts zu ent nehmen sein

Ich war bei der Bestimmung des Zahlwertes des Andreas Kreuzes von der Mathura Inschrift Nr 60 ausgegangen wo das Zeichen in dem Jahres datum erscheint. Die Inschrift stammt aus der Regierungszeit eines Königs, dessen Name mit Vasu beginnt, also so gut wie sieher des Vasudeva. Das Andreas Kreuz kann in diesem Fall meht 40 bedeuten, da in den vierziger Jahren nicht Vasudeva, sondern Huviska herrschte. Der Stein der die In schrift tragt, ist verlorengegangen, wir besitzen von ihr nur einen ziemlich schlechten Abdruck. Trotzidem ist das Andreas Kreuz hier deutlich genug Unglucklicherweise lauft links davon ein Riß durch den Stein und in den dadurch in dem Abdruck entstandenen weißen Fleck hit jemand spater mit Bleistift einen Haken gezeichnet und ihn mit dem Andreas Kreuz verbunden, so daß ein Zeichen entstanden ist, wie es überhaupt sonst nirgends

vorkommt. Rapson meint, daß der Haken zu einer Schleife vervollstandigt werden mußte; dann hatte man ein Zeichen, das mit dem verschleiften Zeichen in der Mathurä-Inschnft Nr. 47 und im wesentlichen auch mit dem Zeichen fur 70 in den Munzlegenden identiseh sei. Ich möchte demgegenüber hetonen, daß, selhst wenn die vorgeschlagene Erganzung des Zeichens, die mir in keiner Weise gerechtfertigt erscheint, richtig sein sollte, das Zusammentreffen mit dem Zeichen fur 70 auf den Munzen aus den oben angefuhrten Grunden nichts beweisen wurde. Was das Zeichen in Nr. 47 betrifft, so hatte ich aus dem Inhalt der Inschrift gewisse Angaben angefuhrt, die fur die Lesung 40 sprechen; Rapson geht auf sie nicht ein. Ich bin auch jetzt noch überzeugt, daß dem Zeichen in Nr. 47 der Zahlwert 40 zukommt; die verschleifte Form, die übrigens in Mathurä ganz allein steht 1), laßt sich ohne weiteres als eine Abart des gewöhnlichen pla-Zeichens er-klaren

Den Grund, den Rapson gegen die Deutung des Andreas-Kreuzes als 70 in Nr. 62 anfuhrt, kann ich nicht anerkennen Ich sebe nicht ein, warum ein Monch nicht ebensogut im Jahre 77 wie im Jahre 47 in dem *vihāra* des Huviska eine Saulenhasis gestiftet haben sollte.

Weitere Anhaltspunkte fur die Bestimmung des Zahlwertes des Andreas-Kreuzes liefern die Inschriften nicht. Will man nicht anerkennen, daß die Inschrift Nr. 60 das Zeichen enthalt, so hangt alles von der Frage ab, ob man annehmen will, daß in Mathurā zwei verschiedene Zeichen fur 40 gebraucht wurden, oder nicht. Da die beiden Zeichen, wie es in der Natur der Sache liegt, in den Inschriften niemals auf demselben Stein ersebennen, so könnte, wer das Andreas-Kreuz als 40 lesen will, vielleicht behaupten, daß die Verwendung der beiden Zeichen individuell verschieden gewesen sei; von den Schreibern, die den Steinmetzen die Vorlagen lieferten, schrieben die einen das pta, die anderen das angeblich kursive Andreas-Kreuz. Der Annahme, daß das pta und das Andreas-Kreuz zur Bezeichnung der gleichen Zahl gebraucht wurden, wurde aber doch der Boden entzogen sein, wenn sich nachweisen ließe, daß ein und derselbe Schreiber beide Zeichen verwendete. Und das ist atsachlich der Fall.

Unter den aus Ostturkestan in die Sammlung der Berliner Akademie gelangten Handschriften befindet sich eine stattliche Anzahl von Bruchstucken einer Palmblatthandschrift, die aus der Grabung in Oyzil stammen. Die Bruchstücke zeigen die in Indien wahrend der Kusana-Zeit gehrauchliche Schrift. Die Handschrift, der sie angehoren, ist sicherlich im nordwestlichen Indien entstanden und von dort nach Ostturkestan gebracht worden. Als meine Frau die Bruchstucke zusammenzusetzen und abzu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich hatte nach der Reproduktion in der Ep. Ind. es früher für möglich gehalten, daß eine Form des Zeichens mit kleinerer Schleife in Nr.44 verlege. Das ist aber, wie jetzt ein guter Abklatech der Inschnift zeigt, nicht der Fall; das Zeichen hat die gewöhnliche Form der Mathurä Inschniften.
46°

schreiben begann, stellte es sich bald heraus, daß sie nicht von einer ein zigen, sondern von zwei verschiedenen Handschriften berruhrten, die hier als A und B unterschieden sein mögen. Die Blatter von A sind hreiter ge wesen und haben 4-6 Zeilen auf der Seite, wahrend in B nur 2-3 Zeilen auf der Seite stehen. An und für sich wurde das noch nicht beweisen daß wir Reste von zwei verschiedenen Handschriften vor uns hahen. Ich habe ın meiner Ausgabe der Kalpanamandıtıka gezeigt, daß in den ersten nach christlichen Jahrhunderten die einzelnen Blatter der Palmblatt handschriften oft sehr verschiedene Brute hatten, und daß man dann die Blatter so an zuordnen pflegte, daß man die schmalsten an den Anfang und an das Ende, die breitesten in die Mitte legte Allein in diesem Fall kommen in halthche Verschiedenheiten hinzu. Die beiden Handschriften enthalten zwei Werke der Abhidharma Literatur, die einander sehr nahe stehen. es lassen sich aber doch in der Phraseologie und in der Einteilung schon jetzt Unterschiede erkennen. So werden in A Zitate stets mit airocyate eingeleitet, in B mit atraha A ist in Skandhakas geteilt, die wiederum in Āsvasakas zerfallen, und es haben sich eine ganze Reihe von Kolophons erhalten, in denen freilich der Gesamtname des Werkes niemals genannt wird Innerhalh der Asvasakas werden die einzelnen Paragraphen durch gezahlt Eine solche Paragraphenzahlung findet sich auch in B aber hier fehlen alle Kolophons, der Schluß eines Kapitels wird hier nur durch einen Kreis bezeichnet, wie ich ihn Kalpanamanditika, S 16 beschriehen hahe Wenn wir somit jene Bruchstucke auch zwei Handschriften mit verschiedenem Text zuweisen mussen, so sieht sich die Schrift in beiden doch so gleich. daß es bei manchen Bruchstucken die sich nicht durch Format oder Inhalt als zu der einen oder der anderen Handschrift gehorig erweisen, vorlaufig zweifelhaft bleibt, wohin sie zu stellen sind. Wir durfen unter diesen Um standen wohl mit Sicherheit annehmen, daß beide Handschriften von dem selben Schreiber gesehrieben sind

Nun erscheint in B das pta Zeichen wiederholt in der Paragraphierung Seir deutlich ist es auf den Bruelistucken I und II wo die Zeichen fur 3 bzw 4 und 7 und die Doppelveritale folgen. Wie ahnlich das Zahlen zeichen der Ligatur pta ist, zeigt der Vergleich mit dem in I zufahlig in der zweiten Zeile stehenden pta von saptama. Ganz genau das gleiche Zeichen begegnet in der Paragraphierung auf einem underen größeren Bruchstuck, der Reihe nach vor den Zeichen für 4, 3,5 und 6, und auf einem vierten Bruchstuck vor den Zeichen für 4 und 5. Der Zahlwert des Zeicheus ergibt sich aus III. Hier findet es sich leider mit Verlust der oberen linken Vertikale, aber mit völliger Sicherheit zu erkennen, am Anfang der dritten Zeiche vor der Doppelvertikale. In der Zeich daruber stehen, im Original wiederum völlig deutlich die Zeichen für 30 und 0 vor der Doppelvertikale. Der vierzigste Paragraph fullte also das Ende der zweiten und deu ganzlich verlorenegegangenen Anfang der dritten Zeick, das pta Zeichen am Schluß

druckt also 40 aus. Genau dio gleichen Zeichen fur 39 und 40 folgen sich als Paragraphenzahlen noch auf einem anderen Blatt, dessen Schrift leider etwas abgerieben ist. Das Blatt ist daher hier nicht reproduziert; im Original sind die Zeichen muhelos erkennbar. Das Zeichen fur 70 kommt in B nicht vor; die Paragraphenzahlen gehen nicht uber 47 hinaus und auch in den Blattzahlen hat sich eine 70 nicht erhalten

In A sind die Paragraphenzahlen im allgemeinen viel niedriger als in B; die hochste Zahl, die sich erhalten hat, ist 24 Unter den Blattzahlen, die his 187 gehen, kommt keine, die das Zeichen fur 40 enthielt, vor, wohl aber auf dem unter IV teilweise reproduzierten Bruchstuck das Zehnerzeichen in der Form des Andreas-Kreuzes. Am unteren Ende des von links nach rechts verlaufenden Querstriches zeigt sich eine schwache Gabelung, die dadurch entstanden zu sein scheint, daß der Schreiber die Linie zuerst von links nach rechts und dann noch einmal von rechts nach links zuruckzog. Praktisch ist das von keiner Bedeutung; das Zeichen ist zweifellos mit dem in den Mathura-Inschriften erscheinenden Andreas-Kreuz identisch. Es kann sich also nur um die Frage handeln, ob es 40 oder 70 zu lesen ist. Wenn nun der Schreiber, wie oben gezeigt, in der Paragraphierung fur 40 konsequent das pla-Zeichen verwendet, so wird man ihm doch kaum zutrauen konnen, daß er in der Blattzahlung dieselbe Zahl durch ein Zeichen ausdruckte, das mit dem Zeichen fur 40, wie er es schreibt, auch nicht die geringste Ahnlichkeit besitzt. Die Blattzahl kann daher meiner Überzeugung nach nur 176 gelesen werden.

Immerhin konnte jemand auf die Behauptung verfallen, daß das alles schließlich doch nichts beweise, da ja die Zeichen fur 40 und 70 in zwei verschiedenen Handschriften vorliegen, und selbst wenn ich recht haben sollte, daß sie von demselben Schreiber geschrieben sind, dieser Schreiber ja im Laufe der Zeit seine Praxis geandert haben konnte als er die Handschrift B schrieb, bediente er sich des pta-Zeichens, spater, als er A schrieb, gebrauchte er das 'kursive' Andreas-Kreuz Dieser Einwand wird, wie mir scheint, durch die Bruchstucke einer anderen Palmblatt-Handschrift unserer Sammlung, die ebenfalls aus Qyzil stammt, widerlegt. Die Handschrift, die von Anfang bis zu Ende von derselben Hand geschrieben ist, enthalt einen philosophischen Text Die Schrift gehört der Kusana-Zeit an, weicht aber im Duktus etwas von der Schrift der vorher besprochenen Handschriften ab Unter den Bruchstucken finden sich zahlreiche linke Endstucke, auf denen die Blattzahlen erhalten sind Unter den Zehnerzeichen kommt wiederholt sowohl das pta-Zeiehen als auch das Andreas-Kreuz vor. Als Beispiele sind hier die unter V und VI abgebildeten Stücke gewahlt. Der Zahlwert des pla-Zeichens steht fest, die Blattzahl von V ist 343. Ebensowenig kann uber die Lesung der Zeichen für 10, 20, 30, 50, 60, 80, 90 ein Zweifel bestehen. Die Blattzahl von VI kann daher nur 278 sein. Niemand wird doch behaupten wollen, daß derselbe Schreiber in derselben

Handschrift dieselbe Zahl bald durch das pta Zeichen, bald durch das Andreas Kreuz ausdruckte

Rapson ist, wie oben bemerkt, der Ansicht, daß auch die außere Ge stalt des Andreas Kreuzes dafur spreche, daß ihm der Zahlwert 40 zu komme, da es sich leicht als eine Kursivform des via Zeichens auffassen lasse Ich habe schon gesagt, daß ich dem nicht zustimmen kann. In den Inschriften besteht jedenfalls der Kopf des pla Zeichens stets aus einem der Oberlinie enthehrenden Quadrat. Die Ecken sind bisweilen etwas ab gerundet, aber niemals nimmt der Kopf die Form eines rechten oder gar spitzen Winkels an, wie er im oberen Teile des Andreas Kreuzes erscheint Meiner Ansicht nach hat sich die Form des Andreas Kreuzes auf ganz andere Weise entwickelt Wir können immer wieder beohachten, wie das Zeichen fur 70 durch einen Zusatz zu dem Zeichen fur 60 gehildet wird, genau so wie das Zeichen fur 90 aus dem Zeichen fur 80 umgestaltet wird Deuthch ist das bei den Zeichen fur 70 der Fall die Buhler in seiner Schrift tafel aus den Handschriften reproduziert. Noch klarer zeigt sich das bei den Zeichen fur 70 in der in fruhen Gupta Charakteren geschriebenen Hand schrift der Kalpanämanditikä, siehe die Schrifttafel in meiner Ausgabe Auch die Form des Zeichens für 70 auf den von Rapson in seinem Catalogue of the Coins of the Andhra Dynasty &c beschriebenen Munzen1) erklart sich ohne weiteres aus der Hinzufugung eines Striches am unteren Ende der Vertikale des Zeichens für 60 Dieser Zusatzstrich wird dann weiter verschleift und der Haken der in 60 in der Mitte der Vertikale angesetzt wird wird höher hmauf geruckt, so daß sich eine Ahnlichkeit mit dem Zeichen für 40 in der Mathura Inschrift Nr 47 ergibt wo aber die Schleife aus dem ursprunglich nach rechts gewendeten Haken am unteren Ende der Vertikale entstanden ist

Wir sollten also theoretisch für 60 in der Schrift der Kusana Zeit ein Zeichen erwarten das etwa die Form Y zeigt, durch Anfugung eines Seiten striches nach rechts wurde daraus das Zeiehen des Andreas Kreuzes mit dem Zahlwert 70 entstanden sein. Tatsachbeh hat nun das Zeichen für 60 diese Form in den Blattzahlen der dritten der oben erwahnten Hand schriften, unter VII ist ein Bruchstuck mit der Blattzahl 260 wiedergegeben Fast die gleiche Form findet sieh in der Mathura Inschrift Nr 57, von der wir allerdings nur ein Faksimile im Arch Surv Rep Vol XX Plate V, 6 besitzen. In den beiden Mathura Insehriften Nr 56 und 58 erscheint das Zeichen leicht verandert, indem die Linie, die den spitzen Winkel nach unten verlangert, hier weggelassen ist, siehe die Phototypien zu Ep Ind Vol I, p 386, Nr 8, Vol II, p 204, Nr 19 Ich glaube also daß sich auch von seiten der Form nichts gegen die Auffassung des Andreas Kreuzes als des Zeichens fur 70 einwenden laßt. Auf die ehronologischen Fragen die sich ergeben wenn der mahälsatrapa Sodäsa in das Jahr 72 zu versetzen ist möchte ich an diesem Orte nicht naher eingehen \*

<sup>1)</sup> Suche die Übersichtstafel auf S CCVIII

# Zur Geschichte des Ostasiatischen Tierkreises.

Der Ursprung und die Verbreitung des sogenannten ostasiatischen Tierkreises ist in vieler Hinsicht noch so ungeklart, daß der Hinweis auf einige neue oder meines Wissens bisher nicht eingehender behandelte Quellen in Prakrit, in Sanskrit und in der Sprache von Kuči nicht ohn Interesse sein durfte, zumal da sie, wie mir scheint, auch zur Aufhellung gewisser Namen des Tierkreises in sogdischer und sakischer Sprache beitragen

Unter den von Sir Aurel Stein in der Niya Gegend in Ostturkestan, auf der Statte des alten Cadoda, ausgegrahenen Dokumenten findet sich ein ohlonges Holztafelchen, das von den Herausgebern der Kharosthi Inscriptions unter Nr 565 veröffentlicht ist Eine Reproduktion der Ruckseite ist in Sir Aurel Steins Serindia Bd IV, Tafel XXVI, entbalten Das Tafelchen enthalt Aufzeichnungen astrologischen Inhalts in dem indischen Dialekt, der in den ersten nachchristlichen Jahrlunderten in dem Reiche von Krorain die Umgangssprache war Ich gebe zunachst den kurzen Text in der Umschrift der Ausgabe, aber mit Ersetzung der Ligaturen issa und ka durch die, wie Rapson und Noble selhst bemerken, richtigeren Umschriebungen spa und ksa<sup>1</sup>)

### Ruckseite

#### Kolumne A

- 1 prathanyana\*) naksa muska namma tasya dhirasa sarva karyāna karet sidham ca bharati
- e gava niksatrami sirsa lohidavya khatva pitia gamdariena ramidavya
- s vyagra naksatramı yodha arabhtıdavya
- ı sasaka naksatramı palayıdavya yo ca nasyatı durlāpa
  - s naga naksatramı triksa sarva karya sahidavya

# Kolumne B

- 1 Jamdunamca3) sarva karyena varidavya
- 2 aspa nik satrami purva pačima dešami pamda gamdavo
- s paśu niksatrami śirsa lohidatya
- kukud a mksatrami pravarana vastarna chimdavya sividavya
- s makada ca sava karyāna lahu

### Vorderseite

- ı svana nıksatram ca sıgra gata ügamana
- 2 sugara miksatra krisa tarana masu sada uksivana sidhi rardhi bhavisyati Das Verstandnis des Textes wird nicht nur durch das Vorkommen

einiger unbekannter Wörter, sondern auch durch die Nachlassigkeit und

Nach den Herausgebern findet sich eine Anzahl von Punkten über den Text Verstreut sie seheinen aber keine Bedeutung zu haben

<sup>2) [</sup>nā] 2) nam ca

Ungenaugkeit der Schreibung erschwert So sind z B ganze Silben fort gelassen wie in naksa RA1 In RA3 steht arabhidasya offenbar für arabhidasya in RA1 B 5 karyana für karyans Unter diesen Umstanden kann die im folgenden gegebene Übersetzung nur als eine vorlaufige bezeichnet werden

- 1 Das erste Sternbild (fuhrt) den Namen Ratte (oder Maus) An desen Tage soll man alle Geschafte verrichten und es geht glucklich von statten
- 2 Unter dem Sternbild Rind soll man den Kopf reimgen (und) nach dem man geges en und getrunken sich mit Musik vergungen
  - 3 Unter dem Sternbild Tiger soll man einen Kampf beginnen
- 4 Unter dem Sternbikl Hase soll man auf der Hut sein und was verloren geht ist schwer (wieder)zubekommen
- 5 Unter dem Sternbild Schlange soll man jedes Geschaft zustande bringen
- 6 (Unter dem Sternbild) Gewurm soll man sich von jedem Geschrift fernbalten
- 7 Unter dem Sternbild Pferd soll man eine Reise ins östliche (und) westliche Land machen
  - stliche Land machen
    8 Unter dem Sternbild Ziege (oder Schaf) soll man den Kopf reinigen
- 9 Unter dem Sternbild Hahn soll man kleid (und) Decke zuschneiden
  - 10 Und (unter dem Sternbild) Affe sind alle Geschafte leicht
- 11 Und (unter dem) Sternbild Hund (findet) schnelle Wiederkehr eines Gegangenen (statt)
- 12 (Unter dem) Sternbuld Schwein (soll) Pflugen Saen (und) Auf richten von Weingehegen (stattfinden) Es wird Celingen und Wachstum
  - Zu der Übersetzung bemerke ich im einzelnen
- Zu 1 prathanyana nalsa scheint eine allerdings sehr auffüllige Ver schreibung für prathama nalsatra zu sein
- Zu 2 Der Ausdruck *śirsa lohidavya* kehrt in R B 3 wieder. Ich stelle lohidavya zu pr. luhai das Hemacandra 4 105 als Substitut für majjai lehrt
  - Zu 4 durlapa vertritt offenbar sk durlabham
- Zu 5 sahidarya gehört wohl zu sk sadhayatı Unklar bleibt trik'a Kann es sk drak'a Weinstock Weintraube sein' lgl timpira 77 dnm pura 721 fur sk tambula und die Bemerkungen zu 12 Der Doppelstrich über dem zweiten ak sara laßt eher vermuten daß es fur triksia steht'
  - Zu 6 namdunamea wird spiter besprochen werden
- Zu 9 pravarana entspricht sk pravara a p purupana vastarna wie schon im Index verborum bemerkt ist sk avastarana \*
- Zu 12 krisa steht für krisana masu muß ein \ahrungs oder Cenuß mittel sein das mit dem Hohlmaß (milima = 20 khi) gemessen wird

Auffallend 1st, daß die Quantitaten, die in den Abgabelisten für masu an gefuhrt werden, bedeutend geringer zu sein pflegen als die fur Getreide Charakteristisch sind Zusammenstellungen wie masu gid a lhi 4 4 amna mlima 3 pasu 1 (539), tam kalammi aconammi amna nikhasta milima 1 khi 10 masu acomenammi khi 3 nikasta (637), in 207 schließt die Aufzahlung der Abgaben masu milima 1 khi 4 1 potáoñena (so zu lesen) amna milima 10 4 go 1 Das masu scheint also ein wertvolleres Genußmittel gewesen zu sein, und dazu stimmt, daß kleinere Mengen davon auf höheren Befehl auch als Gesebenk an gewisse Personen geliefert werden. So heißt es z. B. in 637 adehi kalasa padamulade anatilekha agata tasuca dhapgeyasa masu prahud a presidavya lhi 3 potáoñena Das masu ist ferner trinkbur, in der leider verstummelten Liste 175 steht - - na - ja masu ede jamna piramti lh 3 In 272 wird der konigliche Befehl erteilt yahr eda anadilekha atra esati pratha carala parurarsi suka masu imararsi masu sarva spara sam gahdavya ekadesammi nisimcidavya, 'wenn dieser Befehlsbrief dorthin ge kommen sein wird, ist schleungst das masu der vorjahrigen Abgabe (und) das diesjahrige masu alles vollstandig zu summeln (und) an einem Orte einzugießen' Der Ausdruck nisimcidavya weist deutlich auf eine Flussigkeit, von festen Substanzen wird in diesem Zusammenhang nihida gebraucht, so z B ebenda sarvatra nagaradramaesu amna samgalida nihida In 033 wird auch von einem Krug masu gesprochen, der zerbrochen 1st arı pararılarsı privavatasa ramtı kalasa 1 masu ası eda kalasa bhim nitaya mamireti Das alles fuhrt auf die Vermutung, daß masu 'Wein' be deutet und fur sk madhu steht das z B Kautil 42 als Traubensaft' er klart wird mrdvikāraso madhu Allerdings wird in der Sprache der Ur kunden intervokalisches dh gewobnlich zu h und wenn sich auch asimatra, asımatra azımatra fur sk adhımātra fındet, so hegt doch der Gedanke nahe, daß masu aus einer iramsehen Sprache entlehnt ist, wo intervokali sches d zur Spirans geworden war wie in av madu \* Sachlich laßt sich gegen die Deutung von masu auf den Wein kaum etwas einwenden Noch heute werden in Ostturkestan die herrlichsten Trauben gezogen Wein wird heute allerdings dort nicht gekeltert, die Trauben werden nur zur Herstellung von Rosinen henutzt (A von Le Coq, Volkskundliches aus Ost Turkistan, S 44) Es ist aber nicht unwahrscheinlich, daß die Wein bereitung erst mit der Einfuhrung des Islam aufgehört hat Anderseits ist in unseren Texten von getrockneten Trauben nicht die Rede, suka suki, auch wohl sulha in 387, wenn die Lesung richtig ist, geht überall auch in Verbindung mit masu (169 272, 431 432) nicht etwa auf sk śuska, sondern auf sh sulka zuruch Ob in 349 na sudhi (so in der Note) masu nei i sagri masu nikhalidaro etwa mit Ingwer (sk. sumthi) gewurzter und gezuekerter Wein (sagrı zu sakara = sk sarkarā in 702) gemeint ist bleibt vorlaufig unsicher

Fur die Feststellung der Bedeutung von kad a weist gosad a in 157 den Weg Der Satz ninameiga (so ist zu lesen anstatt nanam eiga) opim tasa gośad'ammi go vito (so wahrscheinlich statt gośato) asti kann kaum etwas anderes bedeuten als 'in dem Kuhrehero des in Nina wohnenden Opimta ist eine tito Kuh' Sad a durfte mit śāla, das im epischen und klassischen Sanskrit in der Bedeutung 'Einfriedigung, Wall' gehraucht wird, identisch sein, wie schon Rapson, Specimens of the Khar Inscr P 8 bemerkt hat Von mass dad 1st in den Urkunden öfter die Rede Nach 586 verkauft ein gewisser Dhamasa an den Schreiher Ramsotsa einen masu sata (so in der Note) mit samt den Baumen sadha urlsena. In 655 liegt ein Kaufvertrag vor über einen miss Acker und einen masu sad a. dessen Größe durch die Angabe bestimmt wird tatra masu vitta apacira 10 3 Vita = sk upta kann in diesem Dialekt sehr wohl gepflanzt be deuten Auch in dem nahestehenden nordwestlichen Dialekt der Asoka-Inschriften hat vuta diese Bedeutung. In dem Felsenedikt II ist in dem Satz, der in Dhauli lautet (osa)dhāni āni munisopagāni pasuopagāni ca atata nathi sarata hālāpitā ca lopapitā ca, lopapitā in Shāhhāzgarhi durch vuta ersetzt Auch Brhats 74, 2 ist upta im Sinne von 'gepflanzt' und 'eesat' gebraucht bhanktıä kändam püdapasyopiam urvyam bızam väsyäm nānyatām eti yadvat Ich möchte daher glauhen, daß masu śad a 'Wein gehege, Weingarten' hedeutet Die Annahme, daß masu wie unser 'Wein' sowohl das Produkt wie die Pflanze bezeichne, scheint mir Leine unüber windliche Schwierigkeit zu hieten, auch im Lateinischen sagt man, nehen mneam conserere, in genauer Ubereinstimmung mit dem angeführten masu vuta, vinum conserere, serere, siehe Cato, de agricultura 6,4 vineam quo in agro consers oportet, sic observato qui locus uno optimus dicetur esse et ostenius sols, aminnium minusculum et geminum eugeneum, helvolum minus culum consertio qui locus crassior erit aut nebulosior, ibi aminnium maius aut murgentinum, apicium, lucanum serilo. Varro, r r 1, 25, Phn 14, 46

Was endlich uksiana betrifft, so macht der Zusammenhang es wahrschemlich, daß es den Begunn der jahrlichen landwirtschaftlichen Tatigkeit
im Weingarten beziehnet, so wie Pflugen und Saen die erste Arbeit auf
dem Acker im Fruhling ist Stein, Sand buried Ruins of Khotan, p 228,
gibt an daß die Rebstocke in Ostturkestan heute an medrigen, in Reihen
angeordneten Zaunen gezogen und im Winter mit Erde zugedeckt werden
Vielleicht geht also das uksitana auf das Aufrichten der Rebstöcke im
Fruhling Auch in 574 scheint sich der Infinitiv sod auksitannae (neben
bluma krisumana) mit das Aufrichten eines Geleres zu beziehen

Es ist ohne weiteres klar, daß die Liste der Namen von Naksatras in dem Tafelehen aufs genaueste mit der Liste der Tiernamen des chinesi schen Zyklus überenstrimmt. In der Anordnung findet sich nur eine ein zige Abweichung Hahn und Affe sind hier vertauscht. Ich zweiflo keinen Augenblick, daß das auf einem einfachen Versehen des Schreibers oder des Verfassers berüht, denn überall, wo der ostasiatische Zyklus vorkommt,

steht der Hahn hinter dem Affen<sup>1</sup>). Mit Umstellung dieser beiden Tiere in unserer Liste entsprechen eich also die Reihen<sup>2</sup>):

| maciel mate emaplement element enab die rierre- /- |             |            |             |
|----------------------------------------------------|-------------|------------|-------------|
| Chinesisch                                         | Krorainisch | Chinesisch | Krorainisch |
| 1 Ratte                                            | muska       | 7 Pferd    | aspa        |
| 2 Rind                                             | gara        | 8 Ziege    | paśu        |
| 3 Tiger                                            | vyagra      | Affe       | makad'a     |
| 4 Hase                                             | śaśaka      | 10 Hahn    | kukud'a     |
| 5 Drache                                           | nāģa        | 11 Hund    | $s_{tana}$  |
| 6 Schlange                                         | jamdunamca  | 12 Schwein | suģara      |

Es 1st dies der alteste und, soviel ich weiß, der einzige bisher veroffentlichte Text, in dem uns der zwölfteilige Tierzyklus in indischer Sprache entgegentritt<sup>3</sup>). Wohl waren echon fruher Erwahnungen des Tierzyklus in chinesichen und tihetischen Werken bekannt, die auf indische Quellen zuruckgehen. Chavannes a.a O. S.86f, erwahnt ein kleines Sütra, das Schi-orh-yuan-schâng-siang-juei-king, das zwischen 980 und 1000 von dem Monche Schi hu ubersetzt ist. Über den Inhalt des Sütra bemerkt Chavannes 'il traite des présages qui peuvent être tirés au moyen d'un diagramme dans lequel les douze causes (nidānas) sont mises en corrélation avec les douze mois et avec les caractères du oycle duodénaire, tout à la fin, on lit le passage suivant ,Celui qui examine avec une attention serupuleuse ce que produisent les douze causes, afin de comprendre parfaitement le hien ou le mal, le chagrin ou la joie, la reussite ou l'échec, doit dessiner un diagramme de l'évolution et le tracer clairement en partant de l'avidya (cerrespondant au 10° mois) pour aboutir au jaramarana (correspondant au 9° mois), les mois et les jours y auront leurs places distinctes, dans l'ordre de succession on y disposera les douze formes corporelles qui sont le rat, le bœuf, le tigre, le lièvre, le dragon, le serpent, le cheval, la chèvre, le singe, le coq. le chien et le porc'

Diese merkwurdige Verbindung der Nidanas mit dem Tierzyklus kehrt, wie Laufer, Toung Pao 1907, S 400 gesehen hat, im Kapitel 19 der tibeti-

<sup>1)</sup> Eine Umstellung von Tieren laßt sich, soweit ich sehe, überhaupt nur einmal in der bildlichen Darstellung des Zyklus auf einem alten turkestanischen Teppich nachweisen, auf den Laufer, Toung Pao 1909, S 71ff, hingswiesen hat Hier sind Drache und Schlange offenbar aus kunstlerischen Grunden umgestellt worden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die chinesische Reihe nach Chavanaes, Le cycle ture des douze ammaux, Tomp Pao 1906, S 52 Dort sind auch die Listen der zwölf Tiere bei den anderen Völkern, die den Zyklus kennen, gegeben Das chinesische Wort für Ziege bezeichnet auch das Schaf Chavannesa a O S 55, Anm 1, ist der Ansicht, daß es ursprünglich von der Ziege gebraucht wurde Auf den Spiegeln der Tang Zeit ist das darzestellte Tier eine Ziege

<sup>7)</sup> Auf den merkwurdigen, aber kaum sehr alten Tierkressdarstellungen in Tempela von Gindambaram und Trichnopoly, die Boll, Spliaera S.342ff. behandelt hat, Pela von Gindambaram und Trichnopoly, die Boll, Spliaera S.342ff. behandelt hat, Pela von Gindambaram und Trichnopoly, die Boll, Spliaera auch eine Beemflussung durch die ägyptische Dodekaoros des Teukros und den ostasiatischen Tierzyklus nahelbeer.

sehen Lebensbeschreibung des Padmasambhava wieder.) Dort wird erzahlt, wie Padmasambhava von einem indischen Lehrer in der Stadt Guhya in Indien die Astrologie erlernt. Er wird dabei über den 'Zusammenhang von zwölf Vorgungen im Leben eines Buddha mit den zwölf Nidänas, welche in einem irdischen Jahre umlufen', unterwiesen. Die Reihe be ginnt 'Wenn der Gott der Sakti den Segen giht, so sicht dies im Zusammen hang mit dem Mausejahr der Avidyā Wenn der aschenfarbene Elefant im Mutterleibe sich sechsfach verwandelt, so hangt es zusammen mit dem Stierjahre der Samslära's'. In der gleichen formelhaften Art geht der Text weiter, genau die Reihenfolge des chinesich tübetschen Tierzyklus und der Nidäna Kette innehaltend. Die letzte Formel lautet 'Wenn die neun?) eisernen Schweine eingebohrt in Kraftanstrengung wetterfern so hanct dies zusammen mit dem Schweinelant des Alterns und Sterbens'

Vorausgesetzt daß der chinesische Traktat wirklich aus dem Sanskrit übersetzt ist, wurde sich daraus ergeben, daß den Indern oder, vorsichtiger gesagt, den Sanskrit schreibenden Buddhisten der chinesische Tierzyklus um die Mitte des 10 Jahrhunderts bekannt war, und wenn die Angabe des Padma thanyig daß Padmasambhava die geschilderte Astrologie in Inden studierte, richtig ist, so mußten die Inder ihn sehon in der ersten Hallfte des 8 Jahrhunderts gekannt haben An und für sich wurde das bei den vielfachen Beziehungen, die schon seit Jahrhunderten zwischen dem indi sehen und dem ost und zentralasiatischen Buddhismus hestanden, nichts Auffalliese haben

Die Mitte des 8 Jahrhunderts ist die untere Grenze für ein astrologisches Werk über gunstige und ungunstige Stunden, Tage und Gestime, das dem Bodhasativa Mañjusri und anderen Weisen zugeschrieben wird und das 759 von Amoghavajra übersetzt und 764 durch einen seiner Schuler mit Anmerkungen versehen wurde<sup>3</sup>). Wie Pelliot, Toung Pao 1926, S 204 angiht, findet sieh in diesem Werk die Bemerkung, daß man in den Lan dern des Westens die Jahre mit den zwölf Tieren und die Wochentage mittels der Gestime zahlt. Es bestätigt sieh also daß mindestens in der ersten Halfte des 8 Jahrhunderts mitsche Schriftsteller eine Kenntnis des Tierzyklus latten, wie er in den Landern des Westens verbreitet war, wobei unter den letzteren, wie Pelliot annimmt wahrscheinlich das Gebiet von Ostiran, insbesondere Sogdiane, zu verstehen ist

Könnten wir uns auf die Angaben eines anderen buddlustischen Textes, des Sme-bdun žes pa skar mai mdo, des Sütra von den 'Großer Bar' ge nannten Gestirnen verlassen, so wurde die Bekanntschaft der Inder mit

<sup>&#</sup>x27;) Übersetzt von Grünwedel, Ein Kapitel des Tä & suh, in der Bastian Fest schrift, S 471f

<sup>\*)</sup> Man beachte, wie hier die Neunzahl mit dem jardmarana ebenso verbunden ist wie in dem ehmesischen Traktat

<sup>\*)</sup> Pelliot, JA XI, 1, p 108

dem Tierzyklus schon fur die erste Halfte des 7 Jahrhunderts bezeugt sein Über den Inhalt des Werkes hat Laufer, Toung Pao 1907, S 392ff be richtet Es wird darin der zwolfjahrige Tierzyklus in der Weise aufgefuhrt, daß die in einem bestimmten Jahre geborenen Menschen zu einem der sieben Sterne des Großen Baren in Beziehung gesetzt und unter den Schutz des betreffenden Sternes gestellt werden Die zwolf Tiere des chinesischen Zyklus, beginnend mit der Ratte, werden zu diesem Zweck auf die sieben Sterne verteilt, und zwar in der Reihenfolge 1 2 12 3 11 4 10 5 9 8 6 7 Daß diese Verteilung auf einem System beruht, ist unverkennbar, es wurde noch einheitlicher hervortreten, wenn die Nummern 8 (Schaf) und 6 (Schlange) umgestellt waren Uber die Geschichte des Buches be lehren uns zwei Kolophone, der eine in Versen, der andere in Prosa, die aber nicht genau übereinstimmen. Nach dem zweiten Kolophon wurde das Sūtra von einem indischen Pandita und Huen tsang aus Indien mit gebracht und in China übersetzt Im Jahre 1330 wurde es ins Mongolische ubersetzt und in 2000 Exemplaren gedruckt Eine uigurische Übersetzung wurde in 1000 Exemplaren gedruckt Im Jahre 1336 wurde es ins Tibetische ubersetzt1) Laufer versichert, er habe in dem Sütra nichts finden konnen, was gegen eine Entstehung der Schrift in Indien sprechen könnte Trotzdem durfte es klar sein, daß man die Nachricht über die Einfuhrung des Werkes aus Indien, die fast 700 Jahre spater ist, nicht als unbedingt zuverlassig betrachten kann, zumal da das Werk in der Liste der von Huentsang erworbenen und mitgebrachten Bucher nicht erwahnt zu sein scheint

Wahrscheinlich hegt eine Erwahnung des Tierzyklus in dem Śārdūla karnāvadāna des Divyāvadana, S 630, vor Da fragt der Brabmane Pus krasarın den Tirsanku Mātangarāja nach dem Umfang seines Wissens kim punar bhavatā rgvedo 'dhitah vajurredo 'dhitah sāmaredo 'dhitah dhariaredo 'dhitah kalpādhjāyo 'p adhyatmam apı mrgacakran tā naksatragano vā tithikramogano vā tiayādhitah karmacakram va indaksatragano vā tithikramogano vā tiayādhitah karmacakram va und der Tithi Liste genannt ist, vielleicht zunachst an den Zodinkus denhen, und gewiß ware es nicht unmöglich daß mrgacakra eine Übersetzung des Stiechischen Ausdruckes ist Allem sonst scheint diese Bezeichnung für den Zodinkus, für den sie ja auch nur bedingt paßt, nicht gebraucht zu sein, und das Śārdūlakarnāvadāna ist ein so altes Werk daß eine Erwahnung des Zodinkus darin recht auffellig sein wurde') Nach Levi, Toung

i) In dem in Versen abgefaßten Kolophon wird von dem indischen Original nichts Resagt und nur von der Übersetzung des im uggirischen Lettern vorhandenen butte ins Mongolische innd seiner Drucklegung in 1000 Exemplaren gesprocht.

<sup>1)</sup> In spattere Fett erschent aber der Zodakus in dir chinesischen buddlistischen Übersetzungsliteratur Chavannes hat Toung Pao 1900, S 86, eine Stelle aus dem Ta fang teng ta ta king beigebracht, in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tech'en Snannten Konstellationer,' in chinesischer Umschrift aufgeführt werden. Aber diese

schen Lebensbeschreibung des Padmasambhava wieder 1) Dort wird er zahlt, wie Padmasambhava von einem indischen Lehrer in der Stadt Gubya in Indien die Astrologie erlernt. Er wird dabei über den 'Zusammenhang von zwölf Vorgangen im Leben eines Buddha mit den zwölf Nidänas, welche in einem irdischen Jahre umlaufen', unterwiesen. Die Reihe be ginnt 'Wenn der Gött der Sakti den Segen gibt, so steht dies im Zusammen hang mit dem Mausejahr der Avidyā. Wenn der aschenfarbene Elefant im Mutterleibe sich sechsfach verwandelt, so hangt es zusammen mit dem Stierjahre der Samskära's'. In der gleichen formelhaften Art geht der Text weiter, genau die Reihenfolge des chinesich tibetischen Tierzyklus und der Nidana Kette innehaltend. Die letzte Formel lautet 'Wenn die neun?) eisernen Schweine eingebohrt in Kraftanstrengung wetteifern, so hangt dies zusummen mit dem Schweinejahr des Alterns und Sterbens' Vorausgesetzt daß der chinesische Traktat wirklich aus dem Sanskrift.

vorausgesetzt dan der ennesische Traktat wirklich aus dem Sanskrit ubersetzt ist, wurde sich daraus ergeben, daß den Indern oder, vorsichtiger gesagt, den Sanskrit schreibenden Buddhisten der chinesische Tierzyklus um die Mitte des 10 Jahrbunderts bekannt war, und wenn die Angabe des Padma thanyig daß Padmasambhava die geschilderte Astrologie in Indien studierte, richtig ist so mußten die Inder ihn schon in der ersten Halite des 8 Jahrhunderts gekannt haben An umd für sich wurde das bei den vielfachen Beziehungen, die schon seit Jahrhunderten zwischen dem indischen und dem ost und zentralasiatischen Buddhismus bestanden, nichts Auffalliese haben

Die Mitte des 8 Jahrhunderts ist die untere Grenze für ein astrologisches Werk über gunstige und ungunstige Stunden Tage und Gestirne, das dem Bodhasativa Mañjusri und anderen Weisen zugeschrieben wird und das 759 von Amoghavajra übersetzt und 764 durch einen seiner Schuler mit Anmerkungen versehen wurde<sup>3</sup>). Wie Pelliot Toung Pao 1928, S 294 angibt, findet sieh in diesem Werk die Bemerkung, daß man in den Lan dern des Westens die Jahre mit den zwölf Tieren und die Woebentage mittells der Gestirne zahlt. Es bestätigt sich also daß mindestens in der ersten Halfte des 8 Jahrhunderts indische Schriftsteller eine Kenntnis des Tierzyllus hatten, wie er in den Landern des Westens verbreitet war, wobei unter den letzteren, wie Pelliot annummt wahrscheinlich das Gebiet von Ostiran, insbesondere Sogdiane, zu verstehen ist

Könnten wir uns auf die Angaben eines anderen buddlistischen Textes, des Sme bdun zes pa skar mar mdo des Sütra von den 'Großer Bar' ge nannten Gestirnen verlassen, so wurde die Bekanntschaft der Inder mit

Übersetzt von Grunwedel, Fin Kapitel des Tä & sun in der Bastian Fest schrift S 471f

<sup>4)</sup> Man beachte, wie hier die Neunzahl mit dem jarämarana obenso verbunden ist wie in dem chinesischen Traktat

<sup>9</sup> Pelliot, JA XI I, p 168

dem Tierzyklus selion für die erste Halfte des 7 Jahrhunderts bezeigt sein Über den Inhalt des Werkes hat Laufer, Toung Pao 1907, S 392ff be richtet Es wird darin der zwölfjahrige Tierzyklus in der Weise aufgefinhrt, daß die in einem bestimmten Jahre geberenen Menschen zu einem der sieben Sterne des Großen Baren in Beziehung gesetzt und unter den Schutz des betreffenden Sternes gestellt werden Die zwölf Tiere des ehmesischen Zyklus, beginnend mit der Ratte, werden zu diesem Zweck auf die sieben Sterne verteilt, und zwar in der Reihenfolge I 2 12 3 11 4 10 5 9 8 6 7 Daß diese Verteilung auf einem System berulit, ist unverkennbar, es wurde noch einheitlicher hervortreten, wenn die Nummern 8 (Schaf) und 6 (Schlange) umgestellt waren Über die Geschichte des Buches be lehren uns zwei Kolophone, der eine in Versen, der andere in Prosa, die aber nicht genau ubereinstimmen Nach dem zweiten Kolophon wurde das Sütra von einem indischen Pandita und Huen tsang aus Indien mitgebracht und in China übersetzt Im Jahro 1330 wurde es ins Mongolische übersetzt und in 2000 Exemplaren gedruckt. Eine uigurische Übersetzung wurde in 1000 Exemplaren gedruckt Im Jahre 1336 wurde es ins Tibetische ubersetzt1) Laufer versichert, er habe in dem Sütra nichts finden können, was gegen eine Entstehung der Schrift in Indien eprechen könnte Trotz dem durfte es klar sein, daß man die Nachricht über die Einführung des Werkes aus Indien, die fast 700 Jalire spater ist, nicht als unbedingt zu verlassig betrachten kann, zumal da das Werk in der Liste der von Huen tsang erworbenen und nutgebrachten Bucher nicht erwahnt zu sein scheint

Wahrscheinlich liegt eine Erwähnung des Tierzyklus in dem Śardūla kamāvadana des Divyāvadāna, S 630 vor Di fragt der Brahmane Pus karasārin den Tiršanku Mātangarāja nach dem Umfang seines Wissens kim punar bhavatā rojedo 'dhitah yayurvedo 'dhitah samavedo 'dhitah ayur tedo 'dhitah atharavedo 'dhitah kalpādhyāyo 'pi adhyahmam api miyaca kima už naksatragano vā tithikramagano ta tivayādhitah karmacalaram ta tivayādhigadam? Man wird bei dem miyacakra das hier vor der Naksatra und der Tithi Liste genannt ist vielleicht zunachst an den Zodiakus denken und gewiß ware es nicht unmöglich daß miyacakra eine Übersetzung des griechischen Ausdruckes ist Allein sonst scheint diese Bezeichnung für den Zodiakus, für den sie ja auch nur bedingt paßt nicht gebraucht zu sein, und das Śārdūlaharnāvadāna ist ein so altes Werk daß eine Erwah nung des Zodiakus darn recht auffallg sein wurde?) Nach Levi, Toung

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> In dem in Versen abgefaßten kolophon wird von dem indischen Original nichts gesagt und nur von der Übersetzung des in ugurseben Lettern vorhandenen Sutra ins Viongolische und seiner Drucklegung in 1000 Exemplaren gesprochen

<sup>1)</sup> In spaterer Zeit erschemt aber der Zodiakus in der chinesischen buddhistischen Übersetzungsliteratur Chavannes hat Toung Pao 1906 S 86 eine Stelle aus dem Ta fang teng ta tai king beigebracht, in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tech ein genannten konstellationer,' in chinesischer Umschrift aufgeführt werden Aber diese

Die Elemente, aus denen diese Gesehichte aufgebaut ist, sind dem eigentlichen Indien fremd. Wir werden diher mit Chavannes annehmen dürfen, daß das Mahäsammipätasütra in Otturkestan entstanden oder doch wemgstens überarbeitet ist, zumal das Werk nuch sonst eine bessere Kenntins der Geographie Zentralasiens verat, nis man sie von einem indischen Verfassererwarten kann. Chavannes meinte, daß man bei einem in Ostturkestan entstandenen Sanskrit-Werke in Beeinflussung durch ehniesische oder einstandenen Sanskrit-Werke in Beeinflussung durch ehniesische oder entstandenen Sanskrit-Werke in Beeinflussung durch ehniesische oder entstandenen Sanskrit-werke in Beeinflussung durch ehniesische oder konehans, soit Hiongnou' verstund. Minn ist heuto nicht mehr geneigt, die Kusäns als ein turkisches Volk zu betrachten, wir wissen überdies, daß in den ersten naelichristlichen Jahrhunderten in Khotan Saken in Bharuka, Kuči, Agni Angehörige eines Volkes saßen, das eine indogermanische Sprache redete. Die Möglichkeiten der Entlehnung sind also viel größer

In der Tierhete des Ta tei king erscheint der Löwe an Stelle des Tigers der chinesischen Listo Bei dem größten Teilo der Turkvölker, sagt Cha vannes, vertritt der Leopard (bars, pars baris) die Stelle des Tigers Cha vannes meint, man verstunde nielit, warum der Tiger zum Löwen geworden sein sollte, wenn der Verfasser des Tritsi king aus chinesischer Quelle schöpfte, wenn der Tierzyklus ursprunglich turkisch gowesen soi, so sei es ziemlich naturlielt, daß der Leopard von den Chinesen für den Tiger, von den Zentralasiaten fur den Löwen genommen sei Auch Mareo Polo, der seine Nachrichten von den Mongolen, nicht von den Chinesen habe, spreche von dem Löwen als einem Tiere des Zyklus<sup>1</sup>) Ich kann diese Beweisfuhrung nicht als stielbaltig anschen Von Marco Polo mussen wir memer Ansicht nach ganz absehen da seine Angaben auch in bezug auf die Reihenfelgo ganz ungenau sind, er nennt als die ersten vier Tiere Löwe Rind Drache, Hund Wenn er das bars das er vermutlich von seinem mongolischen Gewahrsmann hörte durch Löwe wiedergibt so sind daraus kaum irgendwelche Schlusse zu ziehen Es ist mir aber überhaupt sehr fraglich ob die Turken jemals scharf zwischen Leopard und Tiger unter schieden obwohl die zentralasiatischen Stamme den einen so gut oder so schlecht gekannt haben mussen wie den anderen da die Nordgrenze des Verbreitungsgebietes der beiden Tiere ungefahr die gleiche ist Nach Radloff, Worterbuch 4, 1158 bedeutet pars im Uigurischen Tiger, im osma nischen Turkisch Panther, bei den Kasan Tataren sogar den Luchs<sup>2</sup>) Kowalewski gibt in seinem mongolischen Worterbuch 2, 1109 für bars nur Tiger Und jedenfalls ist es eine Tatsache, daß in den nigurischen Texten aus Turkestan bars die Übersetzung von Tiger ist So heißt es z B Suv 610, 161n der bekannten Erzahlung von der Speisung der hungrigen Tigerin durch den Bodhisattva muniada adin lagi ofti als zelta yog, kim bu alañurmis

<sup>1)</sup> Die Stelle ist angeführt bei Chavannes a a O S 58 2) Vgl auch 4 1487 unter bars

Pao 1907, S 118f gehen die beiden chinesischen Übersetzungen, die es gefunden hat, bis ins 3 Jahrhundert n Chr hinauf Die erste ruhrt von dem indischen Mönche Tschu Lu yen her, der 224 nach China kam und das Avadāna im Jahre 230 übersetzte, die zweite stammt von dem bekannten Dharmaraksa, dessen Übersetzertatigkeit sich von 266 bis 313 oder 317 erstreckte Es ist unter diesen Umstanden doch wohl wahrscheinlicher, daß das mrgacakra anf den zwolfteiligen Tierzyklus zu bezieben ist, und um so mehr, als es feststeht, daß der Verfasser eines anderen bindinstischen Sanskrit-Werkes, das spatestens in der ersten Halfte des 2 Jahrhunderts n Chr entstanden sein muß, eine Kenntnis des Tierzyklus batte

Wir verdanken diesen Nachweis Chavannes Er hat Toung Pao 1906, S 87ff eine Stelle aus dem Ta fang têng ta tsi king, dem Mabasamnipata sütra, mitgeteilt, die, wie er im einzelnen nachweist, zu dem alten Textbestande gebört, der zuerst zwischen 147 und 189 n Chr von dem Sramana aus dem Reich der Yue tschi, dem (Yue) tschi Lou kia tsch'en, daun zwischen 402 und 412 nochmals von Kumārajīva und zum drittenmal zwischen 414 und 433 von einem Dharmaraksa übersetzt worden ist. Da wird von der verdienstlichen Tatigkeit gewisser Tiere gesprochen, die sich die Bekehrung ihrer Artgenossen angelegen sein lassen. Es sind die zwölf Tiere des Zyklus Am ersten Tage des siebenten Monats beginnt die Ratte das Werk, indem sie einen Tag und eine Nacht lang Jambudvipa durch eilt und die Wesen die als Ratten geboren sind, ermahnt, von bosen Werken zu lassen und Gutes zu tun Am folgenden Tage lost das Rind sie ab, und so fort, bis am dreizehnten Tage wieder die Ratte an der Reihe ist. In dieser Weise betreiben sie die Bekehrung bis zum Ende der zwölf Monate und auch bis zum Ende der zwölf Jahre' Je drei der Tiere wohnen auf einem zwanzig uojanas hoben Berge im Meere außerbalb Jambudvipas, ein jedes in einer Hohle, und werden dort von einer Göttin und einer Ra ksasi, die von je 500 Verwandten umgeben sind, verpflegt Die Verteilung der Berge, der Tiere und der pflegenden Göttinnen auf die Himmelsgegenden 1st wie folgt1)

Osten Vaidüryaberg Bewohner Schlange, Pferd, Ziege Pflegerin Göttin des Holzes

Suden Sphatikaberg Bewohner Affe, Huhn, Hund

Pflegerin Göttin des Feuers

Westen Silberberg Bewohner Schwein, Ratte, Rind Pflegerin Göttin des Windes

Norden Goldberg Bewohner Lowe, Hase, Drache Pflegerin Göttin des Wassers

Stelle findet sich in einem Teile des Ta tsi king der erst von Narendravasas zwischen 566 und 585 übersetzt ist, gehörte also vermutlich nicht dem alten Texte an

1) Die Berge, die Höhlen, die Göttinnen und die Räksasis führen besondere Namen die für die Frage, die uns hier beschäftigt, kein Interesse haben Die Elemente, aus denen diese Geschichte aufgebrut ist, sind dem eigentlichen Indien fremd. Wir werden daher mit Chavannes annehmen durfen, daß das Mahäsamnipätasütra in Otturkestan entstanden oder doch weingstens überarbeitet ist, zumal das Werk auch sonst eine bessere Kenntins der Geographie Zentralasiens verrat, als man sie von einem indischen Verfassererwarten kaun. Chavannes meinte, daß man beieinem in Osturkestan entstandenen Sanskrit-Werke an Beeinflussung durch ehniesische oder durch turkische Vorstellungen denken köunte, wobei er unter Turken sont Kouchans, soit Hiongnou' verstand. Man ist heute nicht mehr geneigt, die Kusäns als ein turkisches Volk zu betrachten, wir wissen überdies, daß in den ersten nachehristlichen Jahrhunderten in Khotan Saken, in Bharuka, Kuči, Agni Angehörige eines Volkes saßen, das eine indogermanische Sprache redete. Die Möghehkeiten der Entlehnung sind also viel größer

In der Tierlisto des Ta tsi king erscheint der Löwe an Stelle des Tigers der chinesischen Liste Bei dem größten Teile der Turkvölker, sagt Chavannes, vertritt der Leopard (bars, pars, baris) die Stelle des Tigers Chavannes meint, man verstunde nicht, war nm der Tiger zum Löwen geworden sein sollte, wenn der Verfasser des Ta tsi king aus chinesischer Quelle schöpfte, wenn der Tierzyklus ursprunghelt turkisch gewesen set, so set es ziemlich naturlich, daß der Leopard von den Chinesen fur den Tiger, von den Zentralasiaten fur den Löwen genommen sei Auch Marco Polo, der seine Nachrichten von den Mongolen, nicht von den Chinesen hahe, spreche von dem Löwen als einem Tiere des Zyklus¹) Ich kann diese Beweisfuhrung nicht als stichhaltig ansehen Von Marco Polo mussen wir memer Ansicht nach ganz absehen da seine Angaben auch in hezug auf die Rethenfolge ganz ungenau sind, er nennt als die ersten vier Tiere Lowe, Rind, Drache, Hund Wenn er das bars, das er vermutheh von seinem mongolischen Gewahrsmann hörte durch Löwe wiedergiht, so sind daraus laum irgendwelche Schlusse zu ziehen Es ist mir aber überhaupt sehr fraglich, ob die Turken iemals scharf zwischen Leopard und Tiger unterschieden, obwohl die zentralasiatischen Stamme den einen so gut oder so schlecht gekannt haben mussen wie den anderen, da die Nordgrenze des Verbreitungsgebietes der beiden Tiere ungefahr die gleiche ist Nach Radloff, Wörterbuch 4, 1158 bedeutet pars im Uigurischen Tiger, im osmanischen Turkisch Panther, bei den Kasan Tataren sogar den Luchs<sup>2</sup>) Kowalewski gibt in seinem mongolischen Wörterbuch 2 1109 für bars nur Tiger Und jedenfalls ist es eine Tatsache daß in den uigurischen Texten aus Turkestan bars die Übersetzung von Tiger ist So heißt es z B Suv 610, 16 in der bekannten Erzahlung von der Speisung der hungrigen Tigerin durch den Bodhısattva muntada adın taqı onı ağıcka yoq, kım bu alanurmış

<sup>1)</sup> Die Stelle ist angeführt bei Chavannes a a O S 58

<sup>2)</sup> Vgl auch 4, 1487 unter bars

ač barsīy tyrgürgülüg 'außer dieser gibt es keine andere Speise, die dieser geschwachten, hungrigen Tigerin wieder auf die Beine helfen könnte<sup>1</sup>)' In dem chinesischen Original steht an der entsprechenden Stelle hu Es ist also doch anzunehmen, daß die Uiguren, wenn sie den chinesischen Zyklus ubernahmen, das chinesische hu = Tiger genau so wie an der an gefuhrten Stelle des Suvarnaprabhasa durch bars ubersetzten2) Warum der Verfasser des Mahāsamnīpātasūtra den Lowen anstatt des Tigers ge nannt hat, weiß ich allerdings nicht zu sagen. Aber er steht in dieser Be ziehung ganz allein. Das Tafelchen von Cadoda, das zeitlich nicht allzu weit von der Entstehung des Sütra ahliegen durfte, hat in Übereinstimmung mit dem Chinesischen vyagra und beweist somit, daß die indisch sprechen den und schreibenden Bewohner Ostturkestans keineswegs in dem Zyklus den Tiger durch den Löwen ersetzt hatten Auch in zwei anderen Sanskrit Listen aus dem Norden Ostturkestans findet sich, wie wir spater sehen werden, der Tiger wieder Ich sehe also vorlaufig keinen zwingenden Grund gegen die Annahme, daß der Tierzyklus von den Chinesen erfunden und von den Turken sowohl wie von dem Verfasser des indischen Sütra ubernommen wurde

Es entspricht aber weiter auch die Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden, wie das Sutra sie zeigt, nicht dem chinesischen System nach dem vielmehr dem Osten Tiger, Hase Drache dem Suden Schlange, Pferd, Ziege dem Westen Affe Hahn, Hund dem Nordeu Schwein, Ratte, Rind zugewiesen werden3) Auch die Verteilung der Elemente auf die Himmels gegenden stimmt nicht zu den chinesischen Anschauungen, nach denen dem Osten das Holz, dem Suden das Feuer dem Westen das Metall dem Norden das Wasser angehort Die Unstimmigkeiten in der Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden sind fur Chavannes ein Beweis, daß die Darstellung des Ta tsi king nicht auf chinesischer Tradition fuße. In die gleiche Richtung weist nach Chavannes das Fehlen des funften chinesi schen Elementes, der Erde, in dem Sütra und anderseits das Auftreten des Windes anstatt des Metalls im Westen Die Reihe der vier Elemente, wie sie hier erscheint, ist nicht chinesisch, da die Chinesen den Wind nicht als Element kennen, sie ist ebensowenig indisch, da die Inder wohl vier Ele mente, Erde, Wasser, Feuer, Wind (= Luft) Lennen, aber das Holz nicht

<sup>1)</sup> Siehe SBAW Phil Hist Kl 1931, S 338

i) Als die Perser den Zyklus von den Vongolen übernahmen hat man bars allerdungs als Leopard verstanden und durch palang, meht durch babr übersetzt

<sup>\*)</sup> In der koreanischen Ausgabe lautet der Text des Ta tu king anders indem für Suden für Suden Westen für Westen Norden für Norden Osten steht Dadurch ist aber das Verhaltmes der Flemente zu den Himmelsgegenden völlig in Un ördnung gräten, und geräde das beweist, wie Chavannes bemerkt daß es ach um eine nachträgliche Änderung der Loreanischen Ausgab handelt, die gerincht ist, um die Angaben über die Beziehungen der Tere zu den Himmelsgegen ien mit dem elumensehen System in Finklang zu Brangen.

als Element betrachten Chavannes schließt darans, daß die Reihe mir turkisch sein könne Nach ihm ist die Theorie von den vier Elementen bei den Ts'in entstanden und von den Chinesen aufgenommen, als die Ts in sich der Herrschaft über das ganze China bemachtigt hatten, und dann von ihnen zu der Theorie von den funf Elementen weitergehildet worden, die Bevölkerung des Landes der Ts'in sei aber wesentlich turkisch gewesen

Mir scheint, daß L de Saussure Les origines de l'astronomie chinoise, S 277ff die Verseluedenheiten, die sich in der Theorie von den Elementen ım Maliasamnıpatasatra und bei den Chinesen zeigen, viel einfacher und uberzeugender erklirt hat Nach de Saussure ist die Lehre von den funf Elementen durchaus chinesisch und geht in alte Zeiten zuruck, ebenso ist ihre Verbindung mit den Kardinalpunkten spezifisch chinesisch Jeden falls kaun das Tehlen des funtten Elementes, der Erde in dem Sutri nichts fur eine ursprungliche Reihe von vier Elementen beweisen denn die Erde wird der Mitte zugewiesen Da der Verfasser des Sütra für seine Darstellung nur vier Elemente in den vier Himmelsgegenden unterbringen konnte so mußte er die Erde, das Element der Mitte, notwendigerweise ubergehen Die Verteilung der Elemente auf die Himmelsgegenden übernahm er in der chinesischen Anordnung nur ersetzte er das Metall durch den Wind Weshalb er es bei dieser teilweisen Hindusserung der Reihe hewenden ließ laßt sich naturlich nicht init Sicherheit sagen Vielleicht trug er Bedenken die Erde an die Stelle des unindischen Holzes zu setzen weil er durch die Zuweisung der Erde an den Osten init der ehmesischen Theorie die für ihn die Grundlage seiner Darstellung war in völligen Widerspruch ge raten ware

Auch die andere Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden die Vorlage gestatten. Was der Verfasser des Mahäsaminpätasütra getan hat, ist nichts weiter als daß er den eliniesischen Aquatorialkreis um 90 Grad zuruckgedreht hat. Warum er das getan hat bleibt im Grunde ebenso unklar wie die Ersetzung des Tigers durch den Lowen. Aber durfen wir bei einem Nichtehmesen schließlich nicht auch mit einfachen absichtslosen Versehen rechnen? Man beachte andersoits wie in der Erzahlung von den Missionsreisen der Tiere die Ratte an der Spitze steht, in genauer Über einstimmung mit der ublichen chinesischen Liste der Tiere wahrend man nach der Reihenfolge die bei der vorausgehenden Schilderung der Wohn orte der Tiere beobachtet ist erwarten sollte daß die Schlange den Reigen eröffnen wurde

Ich kann mich daher nur der Ansicht de Saussures anschließen daß die Stelle aus dem Mahasammpätasütra nicht geeignet ist, die Ansicht von dem chinesischen Ursprung des Tierzyklus zu erschuttern Vielleicht ist es in diesem Zusammenhang gestattet, noch auf einen anderen Punkt hinzuweisen, der gegen die Entstellung des Tierziklus hei den turkischen Stammen spricht. Bei den meisten Turkiölkern<sup>1</sup>) heißt das Tier, das dem Drachen des chinesischen Ziklus entspricht, lu, das wegen des anlautenden liem echt turkisches Wort sein kann und sieher nichts weiter als eine Entlehnung des chinesischen lung = Drache ist. Es ist aber doch ganz unwahrscheinlich, daß die Turken, wenn sie die Erfinder des Tierziklus weren, ein Fallelter darin aufgenommen haben sollten, für dis sie gar keinen Namen in ihrer Sprache hatten. Wenn nach Al Käsgari die zentral assatischen Turken im 11. Jahrhundert den Drachen des Ziklus näh nennen, so werden sie das dem Kuöischen entlehnt haben, wo das dem Sanskrit ent lehnte näh die Übersetzung des chinesischen lung ist ") und wenn bei einigen Turkvölkern anstatt und teilweise neben lu balig 'Fisch' oder pers nahang 'Krohodil' erscheint, so sind das doch deutliche Versuche, das Unbekannte durch Vertuuteres zu ersetzen.

Auf eine andere Schwierigkeit, die sich der Annahme des turkischen Ursprungs des Tierzyklus entgegenstellt, hat Chavannes a a O S 122 selbst hingewiesen die Liste der Tiere enthalt den Affen, der in den von den Turken hesetzten Gehieten nicht vorkommt. Chavannes sucht diesen Einwand durch den Hinweis zu entkraften daß der turkische König Kaniska Gandhära und Kasmir, wo der Affe leht, heherrschte und daß es wahrschemlich sei, daß schon vor ihm andere turkische Herrscher in diese Ge hiete vorgedrungen seien. Wenn wir auch von der ethnologischen Stellung der Kusans ganz ahschen, so können doch die Eroberungen des Kaniska oder seiner Vorganger auf keinen Fall etwas mit der Aufstellung einer den Affen einschließenden Liste bei irgendwelchen zentralisiatischen Stammen zu tun hahen Denn jene Eroberungen können fruhestens in die zweite Halfte des ersten Jahrhunderts unserer Zeitrechnung fallen Nach Chavannes eigenem Urteil (S 84) war aber der Zyklus der zwölf Tiere den Chinesen seit dem ersten Jahrhundert n Chr vertraut und möglicherweise schon in etwas fruherer Zeit bekannt3)

Kehren wir jetzt zu der Liste der Tiernamen in dem Kharosthi Tafelehen zuruck. Sie stimmt, da pasu genau so wie das chinesische yang sowohl Schaf wie Ziege bezeichnen kann, nur in einem Punkt mit der chinesischen Liste nicht überein anstatt des zu erwartenden Namens der Schlange findet sich hier der Ausdruck jamdunamea, der sicherlich auf sk jantu

<sup>1)</sup> Sieho die Zusammenstellung von Samojlowić Rachmati, Ungar Jahrb 11, S 298f

Im ostturkistanischen Turki-ch wird fun dann auch gelegentlich für någa verwendet so luu önturguös 'Schlangenbeschwörer, SBAW, Phil Hist kl 1930 S 438. Z ich

<sup>3)</sup> Andere Grunde gegen die Entstehung des Tierzyklus bei den Turken hat sehon Bang angeführt, siehe WZKM 23, S 417, Anm 1 und Ung Jahrb II, S 299 Das ganze Problem ist eingelnend behandelt von de Saussiure a O S 221ff, der sich energisch für die elunesische Herkunft des Ziklus ausspricht

zurnekgelit, aber im einzelnen Schwierigkeiten bereitet. Man könnte ihn zunachst als Vertreter von sk jantūnām ca fassen, mit Erganzung von naksalramı wie nachher bei makada ca Allein dem steht entgegen, daß in keinem anderen Fall der Name des naksatra im Genitiv steht. Nun hat Thomas JRAS 1927, S 511ff darauf hingewiesen, daß in dem Prakrit ven Krorain von a Stammen eine merkwurdige Pluralform auf amca erscheint, die im Nominativ und Akkusativ verwendet wird, so patamea, bhumamea, utamea usw 1) Von einem u Stamm liegt eine Form derselben Art in 683 vor yo pasunamea na vulami. Dem pasunamea entspricht jamdunamea in der Bilding genau Die Bedeutung kann dann nur Wurmer, Gewurm' sein Abh 14, 1136 werden die aus dem Schweiß entstandenen Lebewesen als die Lrimayah und jantarah definiert, Manu 6, 68f, wo dem Asketen Vorsicht beim Gehen eingescharft wird, um die jantavah zu schonen, und die Sulino fur unwissentliche Verletzung der jantarah bei Tag oder Nacht vorgeschrieben wird, erklart Kullfika das Wort als kleine Ameisen usu (sakımapımlıkadı) Es ist nicht zu verkennen, daß das Gewurm nicht recht zu den ubrigen Tieren des Ziklus paßt Das spricht dafur, daß die Schlange der Chinesen das Ursprungliche ist, und vielleicht laßt sich auch der Grund angeben, der den Inder bewogen hat, sie durch etwas anderes zu ersetzen Wenn er das chinesische lung in seiner Sprache wiedergeben wollte, konnte er kaum einen anderen Ausdruck als naga wablen obwohl die Begriffe, fur die die beiden Wörter gebraucht werden sich keineswegs decken Zwar ist auch der naga in gewisser Hinsicht ein Fabeltier wie der chinesische Drache, aber der indische Hörer stellte ibn sich doch immer als Schlange vor, wahrend der chinesische Drache mit seinen vier oft vogel klauenartigen Fußen wenig Schlangenhaftes hat Wenn also der Inder, Wie es die chinesische Liste verlangte, neben den näga die Schlange stellte, so enthielt seine Reihe im Grunde die Schlange zweimal, und das mag die Veranlassung gewesen sein, daß in der indischen Liste das Gewurm an die Stelle der Schlange gesetzt wurde Vielleicht kam die Anregung gerade das Gewurm als Stellvertreter zu wahlen, wie wir spater sehen werden, aus dem Chinesischen selbst

Der Text unseres Tafelebens zeigt aber noch eine schwieriger zu erklarende Abweichung vom Chinesischen Wie das dhivase im Anfang zeigt, hat er den Zweck anzugeben, an welchen Tugen gewisse Verrichtungen gunstig oder ungunstig sind Da dies für zwolf Tage geschieht sollte man

<sup>1)</sup> Gelegentheli finden sich auch die Schreibungen aca (ede udaca 387) und ameam In 117 ist offenbar nicht saria pindain tamean gati 20 3 zu lesen (nach Thomas = aeriani pindain tam gacah 23) sondern saria pindaintamean gavi 20 3 = seirach pindaitä gäche 23 alle Kube zussammengezahlt (sind) 23 pindainta be Tüht auf einem \*pindayita Versuche der Erklarung der Formen haben Thomas und Barnett JRAS 1927, S 848f gemacht Daß das ac als Pluralsuffix wie Thomas niemt aus einer tibete birmanischen Sprache stammt möchte ich bezweifeln

annehmen, daß es sich hier um einen zwölftagigen Zyklus handle, von dem jeder Tag mit dem Namen eines Tieres bezeichnet ist. Das wurde durch nus zu der chinesischen Gewohnheit stimmen. Denn die Chinesen haben den zwölfteiligen Tierzyklus zur Bezeichnung nicht nur eines Zyklus von zwölf Jahren, sondern auch einer Periode von zwölf Monaten, von zwölf Tagen und von znölf Doppelstunden verwendet, genau so wie sie auch die entsprechenden Namen der zwölf ischi oder Chiraktere fur alle diese Zeitperioden gebrauchten Ein Beispiel aus der Tang Zeit, wo der Hase mit dem Charakter mao auch in bezug auf den Tag verbunden ist, führt Chavannes a a O S 66 an Aber der zwölfteilige Tierzyklus ist stets nur em astrologischer Zyklus, wenn auch de Saussure a a O S 235, JA XI.15. S 84, behauptet, daß Namen wie Drache, Tiger, Rind, Schwein und Schlange von den Stembildern des chinesischen Aquators entlehnt seien Auf dem Tafelchen werden aber die Tiernamen ausdrucklich als Namen von na ksatras, von Sternbildern gegeben. Ich vermag vorlaufig nur anzunehmen daß das auf einem begreiflichen Mißverstandnis des chinesischen Terminus 👼 beruht der, wie mich Herr Dr Eberhardt belehrt, ursprunglich für die zwolf Jupiterstationen und im Zusammenhang damit für die Zeichen des Zwölferzyklus gebraucht wurde und weiter fur die in Gruppen zusammen gefaßten 28 Mondstationen gebraucht werden konnte

Ob sich von den Namen des Tierzyklus abgesehen speziell chinesische Anschauungen in dem kleinen Traktat erkennen lassen ist eine Frage, die ich den Kennern chinesischer Astrologie zur Entscheidung überlassen muß Chinesischer Einfluß scheint sich mir in der Tat zu verraten wenn es heißt, daß unter dem Sternbild Tiger ein Kampf zu beginnen sei. Der Tiger ist in China mit der Vorstellung des Kriegers verbunden. Von Hsien van wird berichtet daß er Tiger und andere reißende Tiere als hampftiere im Kriege benutzt habe (Mem Hist I 28) und Chavannes bemerkt dazu daß noch beute Soldaten Tiger genannt werden. Die drei kleinen Sterne, die den Kopf des Sternbildes Tiger bilden stehen den Schutztruppen vor (ebd HI, 352) Der Tiger aber ist, wie de Saussure, Origines p 74f an gibt, nichts anderes als der Orion der neben dem Namen des Tigers den des Kriegers fuhrt Anderseits scheint es mit der indischen Vorstellung von der Ratte zusammenzuhangen wenn ihr Tag als gluckbringend für alle Unternehmungen bezeichnet wird Man wird jedenfalls sofort an die Ratte des Ganesa crinnert, die, weil sie sich überall durchbeißt zum Tier des alle Hindernisse bezwingenden Gottes geworden ist. In einigen Fallen ist anch die Beziehung des Tieres zu der Vorschrift ohne weiteres klar. so wenn der Hase den Tag regiert an dem man auf der Hut sein oder das Pferd den Tag, an dem man eine Reise unternehmen soll. Die auffallende Beschrankung dieser Reise auf eine Fahrt 'ins östliche und westliche Land erklart sich aber doch wohl aus den geographischen Verhältnissen Ost turkestans wo Reisen in anderer Richtung praktisch kaum in Betracht

kommen Auch mit dem Anfrichten der Weingeliege, das unter dem Sternbild Schwein stattfinden soll, wird offenbar auf eine besondere turkestamselie Einrichtung Bezug genommen Vorlaufig möchte ich daher annehmen, daß das Schriftelien nicht etwa aus dem Chinesischen übersetzt, sondern von einem Turkestaner verfaßt ist, worauf auch die obenerwähnte Um stollung von Hahn und Affe weist

Das Holztafelehen von Cadoda ist meht das einzige Dokument, das uns die Namen des Tierzykhis in indiseher Spracho erhalten hat. In der Berliner Sammlung findet sich ein Blutt einer Papierlandschrift, das aus Sorëna stammt. Auf der Ruckseite beginnt ein Text in der Landessprache von Kuči, der uns hier nicht weiter interessiert. Auf der ursprunglich frei gebliebenen Vorderseite ist nachtraglich in der im Norden Ostturkestans ublichen Brähmi das Folgende geschrieben.

- 1 prathamah castram = [i]ty = āhu tasšākhas = tu dvit[s]yakah 2[e] dam(ā)sa trt[s]yas = tu caturth = āsādhaka smrtah 1 śr(ā)ta[na pa]ñ cama s = t(u bhā)d[r]a(pa)[da] 1)
- 2 s = ca sastamah saptam = āscayujo nāma astamah kārttika smrtah mrgasiras = tu navamah pusyas = ca dasamo māsa magha ekādasa proktah ph[ā]lguny[o] dvāda(sa)
- s smrtah 2 || mantilyo govrso vyāghra saša nāgena jantuna jantunah ašva pasu markataš = ca kukkuta švāna sukarah 3 || pratipat dviti triti (catu)
- rtha pajamı stha²) saptamı astamı nazamı dasamı ekadası dıadası trayodası²) caturadası pajadası ||
- 5 asta yakue pasu sanyye makkara molomsk(e) kukkuta kranko stāna ku4) sukha
- e ra suwo mandilya arsaLarsa gota olso vyughra mewryo ( sa)sa «ase nāga [nā](l )
- 7 ahs auk

Der Text dieser Seite ruhrt von drei verschiedenen Handen her Zunachst hat jemand in kleiner Schrift die vier Slohas geschrieben die hier falsch gezahlt sind, da der Schreiber vergessen hat die Zuhl nach dem zweiten Sloha zu setzen Spater hat dann eine ganz ungeubte Hand in geradezu scheußlicher Schrift das Ende von Zeile 3 und Zeile 4 eingetragen Der Rest ist dagegen in großer schoner Schrift geschrieben, nur die Buch staben der letzten Zeile sind aus Mangel an Raum kleiner

Die vier Ślokas sind in einem verwahrlosten Sanskrit abgefaßt. Die Fehler des Originals sind durch den Schreiber noch vermehrt, ich möchte hier nur auf den Schluß des ersten Hallweises von Śl 4 hinweisen, wo

 $<sup>^{1})</sup>$  Das daist etwas unter die Zeilo gesetzt  $\,$ offenbar weil der Rand des Blattes schon abgegriffen war

<sup>2)</sup> So 3) trayodası ı t unter der Zeile eingefügt

<sup>&#</sup>x27;) Das a scheint hier durch das Vokalzeichen für u in Verbindung mit dem sonst das a bezeichnenden Zeichen ausgedruckt zu sein

annehmen, daß es sich hier um einen zwölftagigen Zyklus handle, von dem ieder Tag mit dem Namen eines Tieres bezeichnet ist. Das wurde durchaus zu der chinesischen Gewohnheit stimmen Denn die Chinesen hahen den zwölfteiligen Tierzyklus zur Bezeichnung nicht nur eines Zyklus von zwölf Jahren, sondern auch einer Periode von zwölf Monaten, von zwölf Tagen und von zwölf Dopnelstanden verwendet, genau so wie sie auch die entsprechenden Namen der zwölf tschi oder Charaktere für alle diese Zeitperioden gebrauchten Ein Beismel aus der Tang Zeit, wo der Hase mit dem Charakter mao auch in bezug auf den Tag verbunden ist, führt Chavannes a a O S 66 an Aber der zwölfteilige Tierzyklus ist stets nur ein astrologischer Zyklus, wenn auch de Saussure a a O S 235, JA M. 15, S 84, behauptet, daß Namen wie Drache, Tiger, Rind, Schwein und Schlange von den Sternbildern des chinesischen Aquators entlehnt seien. Auf dem Tafelchen werden aber die Tiernamen ausdrucklich als Namen von na Legiras, von Sternbildern, gegeben. Ich vermag vorlaufig nur anzunehmen. daß das auf einem begreiflichen Mißverstandnis des chinesischen Terminus beruht, der, wie mich Herr Dr Eberhardt belehrt, ursprunglich für die zwolf Juniterstationen und im Zusammenhang damit für die Zeichen des Zwólferzyklus gebraucht wurde und weiter fur die in Gruppen zusammen gefaßten 28 Mondstationen gebraucht werden konnte

Ob sich von den Namen des Tierzyklus abgesehen, speziell chinesischa Anschauungen in dem Lleinen Traktat erkennen lassen ist eina Frage, die ich den Kennern chinesischer Astrologie zur Entscheidung überlassen muß Chinesischer Einfluß scheint sich mir in der Tat zu verraten wenn es heißt, daß unter dem Sternbild Tiger ein Kampf zu heginnen sei. Der Tiger ist in China mit der Vorstellung des Kriegers verhunden. Von Hsien vian wird berichtet, daß er Tiger und andere reißende Tiere als Kampftiere im Kriege benutzt habe (Mem Hist I 28) und Chavannes bemerkt dazu. daß noch heute Soldaten Tiger genannt werden. Die drei kleinen Sterne, die den Kopf des Sternbildes Tiger bilden stehen den Schutztruppen vor (ebd III 352) Der Tiger aber ist wie de Saussure, Origines p 74f an gibt nichts anderes als der Orion der neben dem Namen des Tigers den des Kriegers führt Anderseits scheint es mit der indischen Vorstellung von der Ratte zusammenzuhangen wenn ihr Tag als gluel bringend für alle Unternehmungen bezeichnet wird Man wird jedenfalls sofort an die Ratte des Ganesa erinnert, die, weil sie sich überall durchbeißt, zum Tier des alle Hindernisse bezwingenden Gottes geworden ist. In einigen Fallen ist auch die Beziehung des Tieres zu der Vorschrift ohne weiteres klar, so wenn der Hase den Tag regiert, an dem man auf der Hut sein oder das Pferd den Tag an dem man eine Reise unternehmen soll. Die auffallende Beschrinkung dieser Reise auf eine Fahrt ins östliche und westliche Land erklirt sich aber doch wohl aus den geographischen Verhaltnissen Ostturkestans, wo Reisen in anderer Richtung praktisch kaum in Betracht

kommen Auch mit dem Aufrichten der Weingehege, das unter dem Sternbild Schwein stattfinden soll, wird offenbar auf eine besondere turkestanische Einrichtung Bezug genommen Vorlaufig möchte ich daher annehmen, daß das Schriftchen nicht etwa aus dem Chinesischen übersetzt, sondern von einem Turkestaner verfaßt ist, worauf auch die obenerwahnte Umstellung von Hahn und Affe weist

Das Holztafelchen von Cadoda ist nicht das einzige Dokument, das uns die Namen des Tierzyklus in indischer Sprache erhalten hat. In der Berliner Sammlung findet sich ein Blatt einer Papierhandschrift, das aus Sorčuq stammt. Auf der Ruckseite beginnt ein Text in der Landessprache von Kuči, der uns hier nicht weiter interessiert. Auf der ursprunglich frei gebliebenen Vorderseite ist nachtraglich in der im Norden Ostturkestans ublichen Brähmi das Folgende geschrieben.

- 1 prathamah castram = [i]ty = āhu saisākhas = tu dist[i]yakah j[e]-stam(ā)sa trt[i]yas = tu caturth = āsādhaka smrtah 1 śr(ā)va[na pa]ū-cana s = t[u bhā]dfr[a[pa]/da]-1)
- 2 é = ca sastamah saptam = āścaynyo nāma astamah kārttika smrtah mrgaśīras = tu navamah pusyaś = ca daśamo māsa magha ekādaśa proktah phfā]tgunyfo] dvāda(śa)
- s smrtah 2 || mantilyo gorrso tyāghra šaša nāgena jantuna jantunah ašva pašu markataš = ca kukkuta štana sūkarah 3 || pratipat dvsti triti (catu)triha pajami siha²) sapiami asiami natami dašami ekadaši dvadaši
- trayodasi<sup>2</sup>) catu<u>ra</u>dasi pajadasi ||
- s asia yakue pasu savyye makkara mokomsk(e) kukkuta kranko svana ku\*) sukha
- s ta suwo mandilya arśa<u>la</u>rśa gova olso vyāghra mewvyo ( śa)śa 
  «ase nāga [nā](<u>l</u> )
- 7 ahs auk

Der Text dieser Seite ruhrt von drei verschiedenen Handen her Zunachst hat jemand in Lleiner Schrift die vier Slokas geschrieben, die hier falsch gezählt sind, da der Schreiber vergessen hat, die Zahl nach dem zweiten Sloka zu setzen Spater hat dann eine ganz ungeübte Hand in gerädezu scheußlicher Schrift das Ende von Zeile 3 und Zeile 4 eingetragen Der Rest ist dagegen in großer schöner Schrift geschrieben, nur die Buchstaben der letzten Zeile sind aus Mangel an Raum Lleiner

Die vier Slokas sind in einem verwahrlosten Sanskrit abgefaßt. Die Fehler des Originals sind durch den Schreiber noch vernicht, ich möchte hier nur auf den Schluß des ersten Halbverses von Sl 4 hinweisen, wo

<sup>1)</sup> Das da ist etwas unter die Zeile gesetzt, offenbar weil der Rand des Blattes schon abgigriffen war

<sup>2)</sup> So 2) trayodası ist unter der Zeile eingefügt

<sup>4)</sup> Das a scheint hier durch das Vokalzeichen für u in Verbindung mit dem sonst das a bezeichnenden Zeichen ausgedruckt zu sein

das Metrum zeigt, daß gantuna irrtumlich wiederholt ist. In den drei ersten Slokas werden die 12 indischen Monate aufgezuhlt, der vierte Sloka ist eine Liste der Namen des ostasi-tuschen Therzyklus. Da die vier Slokas offenbar zusammengehören, so scheint es, daß der Verfasser die Tiernamen als Korrelate zu den indischen Monatsnamen betrachtete. In China werden sicherlich schon in der Tang Zeit die Tiernamen mit den zyklischen Charakteren fur die Monate verbunden<sup>1</sup>)

Der folgende Text, der ubrigens sehr wohl zuletzt von allen in die freigebliebene Mitte der Seite eingetragen sein kann, ist ein nur sehr un vollkommen gegluckter Versuch, eine Liste der Namen der indischen tithis zu geben Außer prätipat sind es naturlich nur die femininen Ordinalzahlen

Die letzten Zeilen enthalten nochmals die Namen des Tierzyklus, in dem jedesmal dem indischen in der Stammform gegebenen Namen die Ubersetzung ins Kucische hinzugefugt ist Warum in diesem Fall die Liste nicht wie es sonst ublich ist, mit der Ratte oder Maus, sondern mit dem Pferd beginnt, so daß die Ratte — oder vielmehr das was ihr hier entspricht — an siebenter Stelle steht weiß ich nicht zu sagen<sup>2</sup>)

Der Ubersichtlichkeit wegen stelle ich die drei Listen die unser Blatt bietet, nebeneinander

| mantilya | mandilya | arša <u>ka</u> rsa |
|----------|----------|--------------------|
| govrsa   | gora     | okso               |
| vyaghra  | vyaghra  | meuryo             |
| éasa     | éasa     | sase               |
| nāga     | nāga     | $n\bar{a}(L)$      |
| gantunah | ahı      | au <u>l</u>        |
| asva     | aśra     | yakwe              |
| pasu     | paśu     | saryye             |
| markata  | makkara  | molomsk(e)         |
| Lukkuta  | kukkuta  | kranko             |
| śrana    | śvana    | ku                 |
| eulara   | sukhara  | 8111100            |

Betrachten wir zunachst die Liste des Verkverses in ihrem Verhaltins zu der Liste des Kharosthi Tufelchens. In einem Punkt stummen beide gegen die chinesiselle Reihe zusammen auch der Merkiers hat an Stelle der Schlange jantunah in Übereinstimmung mit dem jamdunamca des Tafelchens Korrektes Sanskrit ist jantunah nicht. Man könnte versicht sein den zweiten Pada des Merkierses zu össö nägena jantunah erreitsellen, wahrscheinlicher ist es mir, daß jantunah ein halb prakritischer Nom. Plur (für jantarah) ist da auch für das entsprechende jamdunamca des Tafelchens die Erklarung als Nom Plur die größte Wahrscheinlichkeit hat

<sup>1)</sup> Siche Chavannes a a O 5 66, 69

Hängt damt zusammen daß im Mahasammipatas ilra die Ratte d. Missions reisen der Tiere am ersten Tage des sebenten Monata beginnt. Siehe oben S. 734

In dem Namen des ersten Tieres der Liste gehen der Merkvers und das Tafelchen auseinander: wahrend das letztere wie das Chinesische die Maus oder Ratte (muska) an die Spitze stellt, finden wir in dem Merkvers mantilua. Ein solches Wort kennen unsere Lexika nicht; ich glaube, daß wir trotzdem seine Bedeutung ermitteln können. Die Vaijavanti 28. 55 gibt an, daß mandhira dasselbe sei wie ragguda1) und daß ein großer mandhīra māndhīlava heiße (māndhīro vāggudas tulvah sa tu māndhīlavo mahān). Vagguda (so auch Trik. 292; Manu 12, 64), fur das sich die Nebenformen rāgrada (Haradatta zu Gaut. 17, 342)), rāgulī (Kaut. 14, 3), rālguda (Visnusm, 44, 30), ralgulā (Rājan, 19, 192 nach PW.2), ralgulī (Dhany, in Nigh, Pr. nach PW.: Suśruta 1, 46, 64: Brhats, 87, 2), valguli (Ratirahasya, Ind. Er. 934), valgulikā (Hem. Ahh. 1337) finden, leht noch heute in mar. vāgūla. rāghāla, rāghala, guj. rāgud, rāgul usw., die im allgemeinen den fliegenden Fuchs bezeichnens). Daß auch bei Manu und Visnu mit vagguda, valguda eine fruchtfressende Art der Chiroptera gemeint ist, macht der Zusammenhang wahrscheinlich. Es wird dort gesagt, daß der Mensch, der Melasse (gudam) gestohlen hat, als ragguda oder ralgula wiedergeboren wird. Mag auch bei dieser Zusammenstellung der Gleichklang der Worte mitgewirkt haben, so wird man doch annehmen dürfen, daß der tägguda ein Tier war. das Sußigkeiten liebt. Tatsächlich nahren sich die fliegenden Fuehse von den reifsten und sußesten Fruchten, die sie erbeuten können, und trinken mit Vorliebe den sußen Toddy aus den in die Palmhaume gehangten Zapfgefaßen. Es ist aber ohne weiteres begreiflich, daß die Sprache die Flughunde und die insektenfressenden Fledermause nicht immer scharf ausemanderhielt, da sie sich fur den oberflachlichen Beohachter im wesentlichen nur durch die Große unterscheiden. Bhattotpala erklart valguli in Brhats. 87, 2 als Fledermaus (carmacatikā), und die aus dem Marāthī an-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch Govindaraja zu Manu 12, 64 scheint die beiden Worter als gleichbedeutend zu betrachten, der Text ist offenbar in der Ausgabe verderbt v\(\textit{g}\)gdo manthalhuah vals b\(\textit{h}\)auth.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nach Buhler, SBE. 2, S. 269. Nach dem PW, <sup>2</sup> hest aber die Telugu-Handschrift her valauda

<sup>3)</sup> Wie weng Verlaß auf die indischen Kommentatoren ist, wenn es sieh um Reahen handelt, zugit Rämacandra, der röggudah in Manu 12, 64 als belah "Reiher erklart. Im übrigen betrachteten die Inder den flegenden Fuchs natürleia ist Vogel (rakgitufeen Sartujfanfänjann, folumh Kullika, foluml röttimeran Rägliavänanda, palsi Govindarija zu Manu 12, 64, religudo rolguly uröntarapalgitufeen Närada zu Vienu 44, 30) und die Lexikographen fahren ihn unter den Vogelnamen auf, genau so wie der alte Megenberg die Fledermaus einen Vogel nennt und in dem Kapitel Von dem gefügel bibhandelt, obwohl er selbst verständlich weiß, daß 'der vogel under allen vogeln gepirt allam seineu kint als am geperndez gendez tier und säugt seineu kint'. Wie im Sanskrit curmacalka oder caribal "Fellsperling' ein Name der Fledermaus ist, so heißt sie noch lieute im Westfälischen Leerspecht, d. i Lasderspecht, und in italiemischen Dialekten uccello di notte; siehe Riegler, Das Tier im Spiegel der Strache. S. 11.

geführten Ausdrucke werden nicht nur für den fliegenden Tuchs sondern auch fur die Fledermaus gehraucht Auch Yadavanrahasa scheint ragguda und mandhira auf die Fledermaus zu beziehen, da er ausdrucklich für das 'große' Tier, also den fliegenden Fuchs, die Bezeichnung mändhilara lehrt Genau in derselben Schreibung sind bisher weder mandhira noch mandhi lava belevt. Offenbar aber ist mundhara Vas 14 48 herzustellen wo die Handschriften maahara und madham bieten. Fiihrer liest liier mandhala, das sich Gaut 17. 34 findet In der alteren Literatur begeonet manthala Vaj S 24, 38, Taitt Br 2 5 8 4, mantharala Ait Br 3. 26 3 mantha lava Maitr S 3 14 19 im Padapatha, die Samhita Handschriften haben mātalara Kath V 7. 8 endlich findet sich manthilava Taitt S 5 5 18 1 manthilara die Form die dem mandhilara der Van am nachsten kommt Aus den Texten selbst ergibt sich nur, daß der manthävala und der man dhora oder mandhala ein Flustier ist Darauf laßt die Bemerkung im Ait Br schließen daß der mantharala aus den Federn des Pfeiles des Krsanu entstand bei Vas und Gaut wird der mandhara mandhala unter den Vögeln (sakunānām bei Vas ) aufgezahlt die nicht gegessen werden durfen Von den Kommentatoren mag Mahidhara (zu Val S) eine richtige Vor stellung von dem manthala gehaht haben wenn er sagt es sei eine Art Maus (alhur musalah laso manthālas ca tadvišesau) Genauer erklart Savana (zu Ait Br ) die manthavalah als Tiere die mit dem Kopf nach unten an den Asten der Baume hangen tue illamsesa urksasakhasu adho mulha atalambante) wahrend im Kommentar zur Taitt S der manthilarah kuhn als ein galakukkutah als ein Wasserhubn hingestellt wird Wahr scheinlich sind auch bei diesem Worte die verschiedenen Formen in ihrer Anwendung auf den fliegenden Fuchs oder die Fledermaus nicht immer streng geschieden worden so steht in der Reihe die in der Vaj S alhuh kaso manthalah lautet in der Maitr S vielmehr der manthalaia als letztes Glied und auch im Kath und in der Taitt S lautet die ahnliche Reihe punktrah kaso manthilavah Ich zweifle nicht daß der mantilya des Tier zyklus nichts weiter als eine neue Variante des vielformigen Namens des fliegenden Fuchses ist. Der Verlust der Aspunition erklart sich leicht im Munde eines Bewohners von Kuči, dessen Sprache bekanntlich der Asm ration ganzlich entbehrte Da die Großflatterer in Ostturkestan fehlen. so werden wir als Bedeutung von mantilya 'Fledermaus' ansehen durfen

Wahrend sich für die Ersetzung der Schlange durch das Gewurm wie wir oben gesehen ein Grund wenigstens vermuten laßt bleibt es völlig unklar warum die Ratte oder Vlaus durch die Fledermaus verdrangt sein sollte Immerhin mag auf eine Ersehennung hingewiesen werden die allen falls in Zusammenhang damit stehen könnte. Chavannes a. O. S. 1001, hat das Bild eines Spiegels aus der Tang Zeit veröffentlicht in dem ein Zyklus von 28 Tieren dargestellt ist die mit den 28 Vondstationen korrespondieren. Es ist der gewölnliche zwölfteilige Zyklus in umgekeluter

Reihenfolge, in den nach einem festen System 16 andere Tiere eingeschoben sind Meist ist dem ursprunglichen Tier ein nahe verwandtes zur Seite gestellt, so steht neben dem Drachen (2) der Drache ½ \$\lambda iao\$ (1), neben dem Tiger (6) der Leopard (7), neben dem Hunde (16) der Wolf (15), neben dem Hahn (18) der Fasan (17), neben dem Affen (20) der Affe ½ yūan (21) Neben der Schlunge (27) erscheint hier nun aber der Regenwurm (28), neben der Ratte (11) die Fledermaus (10) Naturlich kann ich die Frage, ob damit die Veranderungen in der Tierhste, die in dem Sanskrit Merk vers vorgenommen sind, in Zusammenhang steben, nur aufwerfen, aber nicht beantworten

Das Blatt aus Sorčuq ist etwa 500 Jahre junger als das Khirosthi Tifelchen. Wir werden also annehmen durfen daß bei der Übernahme des Tierzyklus durch die indische Sprachen redenden Kreise Ostturkestans zunchst die Schlange durch das Gewurm und dann spater die Ratte oder Maus durch die Fielermaus ersetzt wurde.

Wir sollten erwarten, daß die zweite Liste des Blattes in Sanskrit sich genau mit der ersten decken wurde, allein ganz ist das nicht der Fall. Die meisten Abweichungen sind allerdings nur sprachlicher Natur. Die zweite Liste zeigt zum Teil prakritische Formen, so gota<sup>1</sup>), stana und das merkwurdige sulkara<sup>2</sup>. Fur mankliga steht in wiederum abweichender Schreibung mandilya, die hinzugefugte Übersetzung arsalarsa führt im ührigen nicht weiter, da dieses Wort sonst unbekannt ist Für marklat steht hier maklara. Das ist nicht etwa falsche Schreibung für ist makara 'Delphin', denn es wird in der kudischen Liste durch mokomike übersetzt, für das schon Tocharische Grammatik, S 51, Ann 1 unter Berücksichtigung von toch mkowy arampat 'Affengestalt', mkowää 'Affen' die Bedeutung 'Affenden' erschlossen ist<sup>3</sup>) Maklara's stoffenbar die im Norden Osturkestans

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Entweder aus \*qoka oder mit einfacher Überführung von go in die a Dekh nation In den Khar Inser findet sich in Nr 689 der Nominativ gota in Nr 157 der Genitiv gosas (öder gotaga \*)

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Auf dem kharoşthı Tafelehen ist das Wort sugara geschrieben und man hat guten Grund anzunehmen daß ga spirantischen Lautwert hatte Sollte sukhara unter dem Emfluß des Prakirts von Kronne netstanden sein?

<sup>\*)</sup> Sk malarn erscheint im Tocharischen und Kucischen als malar (Toch Gr. 5 c2) Das Wort ist von da wie F. W. K. Muller Uigurea III S. 92 bemerkt hat, auch im Uigurische (madar) und weiter im Mongolische (madar) und Mandschurische (madar) übergegangen. Muller hat darauf hingewiesen daß die mongolischen und mandschurischen Wörter echon inden von Kowalewski in seinem mongolischen Worter buch benutzten Polygiotten mit dem indischen malara gleichgesetzt werden. malar in blopa, mandsch malari viju sind. Tierköpfe aus Kupfer oder Eisen die man an Toren befestigt und in deren Maul man einen Ring anbringt um das Tor leichter ziehen zu können. Das stimmt gut zu der dekorativen Verwendung des makaru in der indischen Kunst. A. a. O. S. 31 übersetzt Vullkr uig olum madar durch Todes Damon. Sichir hält sich der Zusammenliang in dem das Wort dort erscheint, nicht bestimmen es sehem taler michts der Annalipme im Wege zu stehen daß an jonit.

außerdem, wie mir Herr Prof Siegling mitteilt, in einem noch nicht veröffentlichten Bruchstucke vor 1

Die Verschiedenheit der beiden Sanskrit Listen in bezug auf das sechste Tier der Reibe wird sich also vermutlich dadurch erklaren, daß die zweite Liste junger ist als der Merkvers, ihre Aufzeichnung ist ja sicherlich spater erfolgt als die des Verses, wenn sich auch der zeitliche Abstand zwischen beiden nicht bestimmen laßt. Daraus wurde sich ergeben, daß man in spaterer Zeit das Gewurm in der Sanskrit Liste wieder durch die ursprung liche Schlange ersetzte, wahrend man die Fledermaus beibehielt diese Erklarung laßt sich anch kaum viel einwenden, wenn man bedenkt, daß die Verhindung zwischen Ostturkestan und China immer lebendig blieb und die Kenntnis des chinesischen Zyklus daher leicht auf die Gestaltung des von den Sanskrit schreibenden Buddhisten rezipierten Zyklus einwirken konnte

Der chinesische Tierzyklus ist in Ostturkestan auch in einer iranischen Sprache aufgezeichnet worden Schon vor 26 Jahren hat F W K. Müller in einem Aufsatz 'Die 'persischen' Kalenderausdrucke im chinesischen Tripitaka', SBAW 1907, S 458ff, ein Blattfragment in manichaischer Schrift veroffentheht, auf dem die Gestirne der Wochentage, die zehn chinesischen lan oder Stamme, der zwolfteilige Tierzyklus und die funf chinesischen Elemente zusammengeordnet sind Die Namen der zehn kan sind naturlich nur in die manichaische Schrift übertragen. Die Namen der Gestirne, der Tiere und der Elemente erklarte Muller fur sogdisch undem er sich besonders auf die Namen fur die Sonne und den Mars berief Die weitere Arheit an den sogdischen Texten hat aber ergeben daß Mullers Ansicht für die Namen der Gestirne, die er mîr, málh, wunlhan, tir wurmazt nâlhið und léwân las, nicht zutrifft Herr Dr Lentz hat die Freundlichkeit gehabt, mir das Folgende mitzuteilen

'Aus den neuen sogdischen Manichaica, die SBAW 1933, phil hist Kl S 545ff von Waldschmidt und mir veröffentlicht wurden, geht hervor daß die sogdischen Ausdrucke fur Mihr und Bahram in Wirklichkeit anders lauten Ersterer heißt mysyy Die Form wurde - nur mit der falschen Ubersetzung "Mithras"2) — bereits von Andreas (bei Reitzenstein Die Göttin Psyche, Sitz Ber Heidelberg, Ak Wiss , phil hist Kl 1917, Nr 10. S 4) als Mise mitgeteilt Fur Bahram haben wir usynyy aus \*ursynyy mit dem gleichen, charakteristisch sogdischen Übergang von Ør in & wie beim vorigen Wort Andreas erklarte (mundlich) wunkhan fur eine aus dem Chinesischen retranskribierte Form Zugrunde liegt nach ihm eine Buch pehlevi Form mit r, das vom Chinesen in n verlesen sei Somit ginge nach thm unser unit'n auf "uri'n fur bphl "uzi'n zuruck worm das r nicht. 1) Im Tocharischen scheint leider das Wort für Tiger zu f hlen

β/gy(h) als l'uhrer der 'dritten Schöpfung nur Sonnengott' bedeuten

<sup>1)</sup> In dem a a O herausgegebenen sogdischen Enigment M 583 kann myly

wie sonst bei diesem Wort ublich, mit l (ip  $ul\chi l'n$ , bp  $ul\chi l'n$ ,  $w'\chi l'm$ ), sondern mit r geschrieben ware

Muller hatte sich zu Ormuzd mit dem Hinweis begnugt "Der Name des Gottes Ormuzd ist sonst in den sogdischen Texten khürmazt" Damit fallt aber in der Tat sein Beweis in sich zusammen Den Namen kennen wir als sogdisches Lehnwort ja auch im Turkischen, er erscheint als zwrmzt ebenfalls in den neu edierten Fragmenten!) Auch die ubrigen Gestirnnamen sind, wie nicht erst gezeigt zu werden braucht, die gewohnlichen persischen Ausdrucke!

Ganz anders als bei den Namen der Gestirne liegt die Sache bei den Namen der Elemente und der Tiere des Zyklus Die Elemente sind hier "p, "tr, zyrn, zwrm, 8 rwq, die Tiere mws, y'w, myw, zryusy, n'k, kyrmy, 'spy, psy, mlr', mryyy, luty, l's Alle diese Namen sind unzweifelhaft sogdisch Die meisten von ihnen, darunter so charakteristische wie kuty (buddh 'kuty) 'Hund' und L's 'Schwein', kehren z B in dem von Gauthiot und Pelhot herausgegsbenen 'Sütra des causes et des effets du bien et du mal wieder Dis Listen der Elemente und der Tiere sind also übersetzt, und da die Listen der Gestirne und der zehn kan aus dem Chinesischen transkrihiert sind, so kann es als vollkommen sicher gelten daß auch die ubersetzten Listen auf einem chinesischen Onginal berühen. Wenn die sogdischs Liste der Tiere uns unter diesen Umständen auch inhaltlich nichts Neues bieten kann, so ist sie doch fur die Sprachgeschichte nicht olins Interesse Es bestatigt sich, daß lyrmy, das als Ubersetzung von ehines LE sche erscheint, 'Schlange' bedeutet und nicht etwa 'Wurm', wie man nach np kirm 'Wurm' annehmen konnte. In derselben Bedeutung er scheint das Wort wiederholt in SCE Herr Dr Lentz teilt mir außerdem init, daß in den von ibm und Henning bearbeiteten mittelpersisch sogdischen Glossaren kyrmyh als das sogdische Aquivalent von norddial 'ždh'g, sudwestl 'zdh'g 'Drache' erscheint

Zwei Namen der sogdischen Liste, mkr' und n'k, sind sanskritischen Ursprungs Mkr', das in SCE in der Schreibung mkkr' erscheint, geht nicht, wie Gauthiot JA X, 18, S, 49f meinte auf ein indisches makkada zuruck, sondern auf makkara, die Form, die, wie oben gezeigt, das Wort im Korden Ostturkestans angenommen hatte Das Wort wird also von den Sogdiern, die in diesem Teile des Landes saßen, in ihre Sprache aufgenommen sein, und das glieche gilt dann auch für n'k, das sich mit kuč  $n\bar{a}k$  deckt N'k kommt auch in der Cintämanipadmadhäranī, SBAW, phil hist Kl 1926, S 3 in n'k'n "Drachenpalast" vor  $^3$ )

<sup>1)</sup> wrm-{ ist die westiranische Form des Aamens mit sogdisiertem Anlaut, wie wir ihn im buddhistischen Sogdisich auch aus indischen Lehnwortern kennen, z. B. Dirghanakhasutra 58 win/yi = sk. winisa, 77 wp e'l (gegennber 4 'urp e l., 'wp' e nich) = sk. wpisala (und wpisala).

<sup>2)</sup> Zu dem von Reichelt, Buddh Handschriftenreste I, 6, S 80f beigebrachten

erfolgte Umgestaltung von så markata¹) Im Tocharischen ist in Lehnwörtern aus dem Sanskrit der Übergang eines postvokalischen t und d in gewöhnlich, so kor aus kots, käpär aus katada, cakrarär aus cakraräda, wohl auch mahur aus makuta, kärkarydis zu larkats (Toch Gr S 56, 61) Ebenso haben wir im Kudischen pir aus pītha (MSL 18, S 17) und garur aus garuda (Toch Gr S 485)\*) Einen srehlichen Unterschied bedeutet es aber, wenn an Stelle von jantunah des Merkverses in der zweiten Sanskrit Liste in genauer Übereinstimmung mit dem Chinesischen ahi 'Schlange' erscheint In der kudischen Liste ist ahi durch auk übersetzt Das Wort hat sich bisher nur hier gefunden, sonst scheint für 'Schlange, giftiges Gewurm' im Tocharischen ärsal (Toch Gr S 50), im Kud, wie mir Herr Prof Siegling mitteilt, arsällo gebraucht zu werden Wilhelm Schulze halt es für möglich, daß auk gleichen Stammes wie ahi sei, für die Entwicklung des u vor dem Guttural könnte toch poke, kud poke, pauke 'Arm', sh hähn, eine Parallele bieten

Man konnte, um die Verschiedenheiten zwischen der Liste des Merk verses und der zweiten Liste zu erklaren, vielleicht annehmen, daß die Bewohner von Kuči den Tierzyklus direkt von den Chinesen entlehnten. woher sie die Ratte oder Maus durch die Fledermaus?) ersetzten, und daß die zweite Sanskrit Liste eine Übertragung aus der ublichen kučischen Liste ist. Allein dem stehen doch große Schwierigkeiten entgegen. Es darf nicht ubersehen werden, daß der Schreiber der zweiten Liste die Sanskrit-Worter vor die Lucischen Worter gestellt hat Er wollte also offenbar eine Uber setzung der Sanskrit Liste in die Kuči Sprache nicht umgekehrt eine Über setzung der kučischen Liste ins Sanskrit geben. Ferner enthalt die kučische Liste ein Lehnwort aus dem Sanskrit, nal, das genau an der Stelle steht. no die Sanskrithste naga hat. Das ist nicht entscheidend, spricht aber doch dafur daß die einheimische Bevolkerung von Kuci ihre Liste durch Vermittlung indischer Sprecher in erster Linie sicherlich durch die des Sanskrit machtigen buddhistischen Mönche erhielt. Dagegen spricht nicht. daß die kučische Liste zwei Tiernamen enthalt, die, wie ich glaube, dem

Stelle in engerem Anschluß an die Grundbedeutung des Wortes von dem makara dem Seeungeheuer, des Todes die Rede ist, in dessen Rachen die Lebewesen engehen Die Frestzung des k von makara durch in noch kub mödar ist auffällig und legt die Vermutung nahe daß das Wort im Tocharischen und Kubsehen nicht direkt aus dem Sanskrit entlichnt ist sondernuber das Saksehe hnuber wo I haufig als Hatkonsonant für ein geschwunde nes mlautendes k erscheint, siehe atarana = sk. aktaina didda == sk. aktaina didda ==

<sup>1)</sup> In den indischen Mittel Prakrits gibt es den Lautwandel von f zu r nicht 3) Ganz anders wird f und d in Lehnwörtern im Suden Ostturkestans in dem Sakischen von Khotan behandelt. Hier wird es zu l so aları aus afacı, küla aus kofi gula aus gula. Siehe Konow, Saku Studies. S. 8

<sup>3)</sup> Daß arsalarsa Fledermaus bedeutet ist meht zu bezweifeln wenn es sich auch durch unabhängige Zeugnisse vorläufig nicht beweisen laßt

Chinesischen entlehnt sind. Sk. vyāghra 'Tiger' ist durch mewiyo übersetzt. Fur das sicherlich damit zusammenhangende sogdische Wort fur Tiger, myw, auf das wir noch zurückkommen werden, hat schon F. W. K. Muller, SBAW, 1907, S. 464 Entlehning aus chin. All. Katze, kor. myo, ann. meo, pek. mao angenommen. Im Kučischen seheint das Wort bei der Entlehnung noch erweitert zu sein. Sk. markaja (makkara) ist durch mokomske übersetzt. Das -ske ist nach den Herausgebern der Tocharischen Grammatik (S.12) ein Deminutivsuffix. In dem toch mlowy arampat 'Affengestalt' kann ein Genitiv mkowe oder ein possessivisches Adjektiv mkowi stecken; auch der Plural mkouvan 'Affen' laßt nicht erkennen, wie der Nom. Sing. lautete (Toch. Gr. S. 21, 51, 87). Immerhin durfen wir mit Berucksichtigung der beiden Dialektformen als Stamm des Wortes doch wohl molow-, mlowansetzen. Da der Affe in Ostturkestan nicht heimisch ist, so ist es von vornherein wahrscheinlich, daß es sich um ein Lehnwort handelt. Sk. markata (makkara) liegt trotz einer gewissen Ähnlichkeit lautlich doch zu weit ab, als daß es als Grundwort gelten könnte. Nun hat aber das Chinesische ein Wort fur Affo: 沐 猴 mu-hou, oder 照 猴 mi-hou, in alter Aussprache \*mukyou bzw. \*mjie-yeu, das lautlich so gut zu den tocharischen und kučischen Formen stimmt, daß ich uberzeugt bin, daß sie auf den chinesischen Wort beruhen1) Allein wenn auch mewiyo und mokomske dem Chinesischen entlehnt sind, so kann das doch nicht etwa beweisen, daß die kučische Liste direkt aus dem Chinesischen ubersetzt ist. In der Liste des chinesischen Tierzyklus kommen gerade die Worter, die das Kučische aufgenommen hat, gar nicht vor. Dort steht an neunter Stelle immer nur IK hou und an dritter Stelle fin hu 'Tiger', aber niemals ein Wort, das Katze bedeutet. Wie die Kučaner dazu gekommen sind, gerade das chunesische Wort fur Katze auf den Tiger anzuwenden, hieibt uberhaupt unklar. Durch den chinesischen Tierzyklus können also weder mewsyo noch molomike dem Kučischen vermittelt sein, zur Zeit der Niederschrift unseres Blattes geborten sie offenbar langst dem gewöhnlichen Sprachgut an, mewya 'Tigerin' kommt

<sup>1)</sup> Ob das chinesische Wort und sk markata weiter auf ein gemeinsames Urwort zurückgehen, wie Pelliot, Sütra des eauses et des effets, S 53. N 46 vermütet, ist eine Frage, auf die ich hier nicht eingehen will Doch mechte ich darauf hinweisen, daß der Nachweis, daß Tocharer und Kučaner ihr Wort für Affe dem Chinesischen entlehnt haben, auch für die Beurteilung des Verhältinsses von toch sieal, kuß gecake Löwe (Toch Gr. S 40) zu chm Em zu schleige Lowe ausschlaggebend sein durfte. Der lautliche Gleichklang der Worter ist so groß, daß an ihrem Zusammenhang kaum zu zweifeln ist, auch Pelliot, Toung Pao 1931, S 449 ist der Ansicht, daß das chinesische und das tocharische Wort meht vollig getrennt werden können. Haben die Tocharer und Kußaner ihr Wort für Affe dem Chinesischen entnommen, so werden sie auch den Löwen, den sie aus eigener Anschauung meht kennen konnten, mit dem ehmesischen Wort bezeichnet haben Pelliot glaubt, daß chu schildes) zu n. ser Löwe gelöre; die Möglichkeit eines Zusammenhanges läßt sich zur Zeit weder bestreten noch beweisen

Myw, das eher mēō oder mēu zu sprechen sem wird als miō, wie Muller annahm, findet sich in der gleichen Form SCE 301 Pelliot S VIII fuhrt es neben 'ym'utsy, pyp'n, ōyu, s'm als Beweis dafur an, daß der sogdische Text auf einem chinesischen Original herühe Allein in dem chinesischen Text ist das Wort, das durch myw wiedergegeben ist, doch nicht mao, sondern hu, und sicherlich stand hu auch in der Liste des Tierzyklus, die der Sogdier ühersetzte Diraus scheint mur hervorzugehen, daß myu das gewöhnliche Wort für Tiger im Sogdischen war Daß myne ebenso wie kuß mewiyo im letzten Grunde auf dem chinesischen mao berüht, ist ehenso walischeinlich wie es unwahrscheinlich ist, daß Sogdier und Kußaner unsbhängig voneinander dem Chinesischen das Wort für Katze entnommen haben sollten, um den Tiger zu bezeichnen, und wenn wir sehen, daß die Sogdier indische Fremdwörter aus dem Munde der Bewohner von Kußi in ihre Sprache übernahmen, so liegt die Annahme doch am nachsten, daß sie auch mww aus dem Kußischen entlehnten

In den von Sir Aurel Stein in Tun huang aufgefundenen Urkunden in sakischer Sprache, die aus der Zeit zwischen dem 8 und 10 Jahrhundert stammen, werden insweilen im Datum die Namen des Tierkreises zur Be zeichnung des Jahres verwendet Konow hat AO VII, S 66f die samt hichsin Daten dieser Urkunden zusammengestellt Dazu ist noch das Datum des sakischen Schriftstuckes gekommen, das Konow in der mit F W Tho mas gemeinsam veröffentlichten Abhandlung 'Two Medieval Documents from Tun huang' 1) herausgegeben hat und das der Sammlung des Baron A v Stael Holstein in Peking angehört

Im ganzen liegen funf Namen des Tierkreises in diesen Daten vor\*, von denen nur zwei als völlig klar bezeichnet werden können\*)

- 1 krrimgi salua 'im Hahnenjahr'
- 2 aśa salya 'im Pferdejahr' Das Dalum kommt in zwei Urkunden vor, das zweitemal mit der Angabe verbunden naumye kwana 'im neunten Recircingsiahr'
- 3 praisa salya, verhunden mit der Angabe caulasamyi ksauna 'im vier zehnten Regierungsjahr' 1st dieselbe Ara gemeint wie in 2, so miß praisa salya 'im Schweinejahr' sein Konow halt die Bedeutung 'Schwein' für praisa für wahrscheinlich

en m n'k' sin k'Badeteich', das Anm 9 als eigentlich "Bade Naga Ort erklart wird, bemerkt Herr Dr. Lentz "n'k 1st hier mit dem vorhergebenden Wort zusammenzin lesen und einfach das gleichlautende sogdische Suffix für Adyktiva und Normaa agentis, die Benvenste, Gramm sogd H. S 95, bebandelt ebenso wohl in pr. n.k. ard, bei Reichelt H., 70 34f., etwa 'im gluekbringenden Jahre' (kaum richtig Ben versiet, JiRAS 1933 S 59) dagegen n.kt' "Ağgas berets Dirikbankhlas 6

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Royal Frederik University Publications of the Indian Institute I, 3 S 131ff <sup>3</sup> I in sechister findet sich viellerdit in seu solga. Das kann wie konow bemerkt, nielit 'im sechisten Jahre' bedeuten, wie Hoerni meinte sondern höchstens 'im Jahre 100', sei ist aber wahrscheinlich überhaupt kein Zahlwort.

- 4 sahaica oder sahaici salya, nach Konow wahrscheinlich 'im Hasen-juhr', da sak sahe 'Hase' ist
- 5 madala salya Konow ubersetzt 'in the mandala (?) year' und meint, das mandala- oder 'Kreis' Jahr könnte das erste Jahr des Zyklus, das Mausejahr, sein Ich halte das für wenig wahrscheinlich und möchte eher glauben, daß madala auf das mandilya, das wir in der Sanskrit Liste des Blattes aus Sorčuq finden, zuruckgeht oder wenigstens danut zusammenhangt. Die Bedeutung wurde dann 'im Fledermausiahr' sein

## Vediseli heşant, heşa, heşas.

RV 5, 84 1st ein kleines Lied an die Erde Die zweite Stropbe lautet stomasas tva vicarini práti stobhantu aktublih | pra ud idiam na hesantam perum asyasy aryum.

Die Worto tdjam na hesantam haben verschiedene
Deutungen gefunden.

Elle wir uns aber mit diesem Vergleich heschaftigen, wird es nötig sein, zunichst einmal den Sinn der ganzen Strophe, soweit es möglich ist, klarzustellen Die Schwierigkeit hegt in dem Wort peru Wahrend Roth peru von pi 'schwellen', peru teils von pr 'hinuberfahren', teils von på 'trinken' ableiten wollte, scheint sich nach den Ausfuhrungen Pischels (Ved Stud 1, 81ff ), Baunacks (KZ XXXV 520ff ) und Oldenbergs (Rgveda 1, 44f), jetzt allgemein die Ansicht durchgesetzt zu haben, daß peru und peru sich nur durch den Akzent unterscheiden und beide von der Wurzel p: herzuleiten sind1) Auch Geldner Ubers 1, S 195 hat sich dem angeschlossen und ist nur noch wegen des peru in 1, 158, 3 in Zweifel Viel leicht wird man als Grundbedeutung von peru eher 'schwellen machend', 'hefruchtend' als 'strotzend' anzusetzen hahen doch möchte ich hier auf das Wort nur soweit eingehen als es zur Erklarung unserer Strophe er forderlich ist Pischel, Ved Stud 1,89, faßt peru hier als den Schwellenden', d h den 'Keim', den 'Samen, allein dazu stimmt schlecht das mit peru verbundene pra-as, das doch die heftige Bewegung des Vorwartsschleuderns ausdruckt und kaum von dem sanften Hervortreiben schwellender Keime gebraucht sein kann. Alle anderen Erklarer, mögen sie peru von pr oder pi ableiten oder auf jede Ableitung verzichten, beziehen das Wort auf eine Erscheinung im Luftraum Ludwig, Kommentar wollte es von dem Blitze verstehen, ohne eine Begrundung zu geben Bergaigne, Rel Véd 1, 191, bezog es auf Grund seiner Theorie von dem Verhaltnis des Soma zum Blitz auf den Soma in der Form des Blitzes Roth im PW und Geldner, Gloss, dachten an die Wolke, wenn auch Roth sie als 'die ziehende' (von pr), Geldner als 'die schwellende, sich vollsaugende' (von pi) deutete Graßmann ubersetzte peru hier durch 'Regen', ohwohl ihm die Herleitung von pr das

<sup>1)</sup> So auch Leumann Et Wb S 100, dessen Auffassungen von 5, 84, 2 und TS 3, 1, 11, 8 ich aber nicht teilen kann

nicht gerade leicht machte, auf dieselbe Bedeutung wurde Baunach (KZ XXXV, 5321) bei seiner ausführlichen Untersuchung des Wortes geführt und sehheßlich hat auch Geldner (Übers zu 1, 158, 3) sie angenommen. In der Tat kann von den Deutungen auf Blitz, Wolke oder Regen nur die letzte in Betracht kommen, nur für sie lassen sieb auch andere Zeugnisse bei hringen. Mit dem Sprüche dänarah siha perarah siha (Taitt Är 4, 8, 3, 5 7, 4, Maitr S 4, 9, 7!)) werden die Zitzen der Kuli berührt. In der artigen Formeln pflegt ein Begriff durch zweisynonyme oder doch weingstens in der Bedeutung einander sehr nahekommende Worter ausgedrückt zu werden. Man darf also aus jener Formel schließen, daß perü etwas ganz Ahnliches hezeichnet wie dänu, das Flussigkeit und in den meisten Fallen den Regen bedeutet<sup>3</sup>)

Klarer noch tritt die Beziebung auf den Regen in der Strophe TS 3, 1, 11.7 8 hervor udapruto marutas tam iyarta vrstim ye viste maruto nunanti krosatı garda kanyeva tunna perum tunyana patueva saya Mit nicht un erbeblichen Abweichungen kehrt die Strophe auch AV 6 22 3 wieder Dort lautet sie udaprulo marulas tam iyarta eretir ya iisva nivalas prindii erati glaha kanyera tunnarrum tundana patyera raya Die erste Halfte der Stropbe kann in keinem der beiden Texte richtig überliefert sein. In der TS ist wahrscheinlich marutas wie im AV zu lesen. Eireget die in Wasser schwimmenden Maruts die samtlichen Maruts, die den Regen in Bewegung setzen ' Dieser Teil der Strophe ist, wie Pischel, Ved Stud 1, 82 gesehen hat RV 5 58 3 nachgebildet d to yantūdavāhdso adya trstim ve tiere maruto quanti Im AV 1st der zweite Pada vielleicht erst nachtraglich umgestaltet, doch ist dabei unterlassen worden, marulas tam in marulas tdm zn verandern, denn der beabsichtigte Sinn ist hier offenbar 'In Wasser schwimmend, ihr Maruts erreget solchen Regen der alle Tiler anfullt 313 Allein wie dem auch sein mag jedenfalls ist hier von dem Regen die Rede. den die Maruts strömen lassen Vorgange beim Monsunregen werden daher offenbar auch in der zweiten Strophenhalfte geschildert und zwar unter Bildern, die der Erotik entnommen sind

Im Gegensatz zu Pischel bin ich der Ansicht, daß wir von dem Text der TS ausgehen mussen Das éjah des AV mag ebensogut sein wie das krósäti der TS, aber gláha und lundänd sind, wie sich nachher zeigen wird, falsche Lesarten und erum für perum ist höchst verdrechtig, ein Wort eru

<sup>1)</sup> Ther in den Handschriften prérura prurinza In Taitt \ Tr felit das zweite sil a 3 \ Celdiners Ausführungen über dönn \ \ \text{ved} \ Stu 1 3 45 \ ibe tzeugen mich nicht Ich kann meht zugeben daß dönn ingen \ \text{ved} so bedeutet \ \ \ \text{th} \ d1 \ geben \ hat dinu so wen g zu tun wie sk. dönn \ \ \text{Irin Brunst-off des Flefanten oder av \ d\ \text{niu} \ \ \text{Trub Die I ikl iring d \( \text{s kommentiar zu der Stell \) \ \ \ \text{des Taitt \ Ar \ \ d\text{narch kşiradönakui il ih peraruh \( \text{catena piliun yog\), oh ist seil erl ch \( \text{falseh}. \)

<sup>4)</sup> An lers beurtuit Poet et das Verlatins d'r Lesarten. Venes I ractiens hann die Fassing die TS, auch darum den Anspruck erheben, als d. illt r. zu g lten wed d.e. TS, in d.r. zweiten Hälfte sicherhelte urspranghel er ist.

kommt sonst jedenfalls nicht vor. Als Subjekt von éjäti oder króśāti erganzt Pischel aus der ersten Strophenhalfto vrstih: 'er (der Regen) möge herabsturzen wie ein geiles Madehen (sich heftig bewegt) [oder TS.: er möge rausehen wie ein geiles Madehen (vor Wollust schreit)], wenn sie gebraueht wird, wie eine Frau, wenn ihr von dem Manne der penis eingestoßen wird.' Riehtig ist hier sicherlich tunnd im Sinno von śnathitd raitaséna in 10, 95, 4 gefaßt; im ubrigen aber halto ieh die Übersetzung der Strophe fur ganzheh verfehlt.

Zunachst kann ich nicht zugeben, daß gårda geil¹) bedeutet. Nach Pischel hegt gårda in garda-thá 'Escl' vor. 'Der Escl aber ist ein geiles Ther und war als solches den Indern bekannt.' Pischel fuhrt aus den Dharmasistras und der klassischen Literatur einige Stellen an, die das mehr oder minder deutlich erkennen lassen. Aber damit ist doch noch nicht bewiesen, daß der Escl seinen Namen nach dieser Eigenschaft erhalten habe. Es ist fur die Erklarung Pischels sehon nicht gunstig, daß in der vedischen Literatur, ohn ohl dert der Escl öfter erwahnt wird, von seiner Geilheit, soweit ich sehe, niemals die Rede ist²), und noch bedenklicher muß es doch stimmen, daß von den zahlreichen Namen fur den Escl, die die Levikographen anfuhren³), ein einziger, \*smarsarya (Trik), auf some Verhebtheit anzuspielen seheint. Alle übrigen nehmen, soweit sie verstandlich sind, auf andere Eigensehaften des Tieres Bezug Warum er

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Säjana soll garda bibbuleitä 'hungng' bedeuten Das ist ebenso aus den Irngern gesogen wie seine Erklarung von perum durch p\u00e4n\u00e4didm\u00e4m\u00e4m Sayanas ganze Erklarung der zweiten Halfte der Strophe at so unsinning, da\u00e4 es sieh nicht lehnt, darauf einzugehen 'Trotzdem hat Prellwitz, BB XXII, 100, garda 'hungng' seiner Etymologie von gardabhz zugrunde gelegt

<sup>2)</sup> Die Angaben, auf die sich Pischel beruft, beweisen in dieser Hinsicht nichts In AV 6, 72, 3, einem Zauberspruch für die Gewinnung mannlicher Kraft, wird nur die Große des Penis des Esels, aber ebenso auch die des Rhinozeros, des Elefanten und des Pferdes hervorgehoben gifend anglaum platsonium histinam gårdabham ex yat | yavad asıasya ığıinas tavat te vardhatam pasah Donrétas 1st der Esel nicht wegen seiner Geilheit, sondern weil er nicht nur die Eselin, sondern auch die Stute befruchtet, die ubrigens deswegen selber dvirtias genannt wird, siehe TS 7, 1, 1, 2f agnisto ména vai prajápatih prajá asrjata tá agni**stoménawa pary ag**rhnāt tásām parigrhītānam aśrataró ty aprarata tasyānuháya réta ádatta tad gardabhé ny àmārt tásmād gardabhó dvırétā atho āhur vadabayam ny amard its tasmād vadabā dvirétāh ny àmard iti tasmād yamau jäyete tasmād ašvataro na pra jāyata áttaretā hi Ich fuge noch hinzu, daß auch die Bemerkung MS 3, 1, 6, daß der Esel der urydiattama aller Haustiere sei, nicht etwa auf seine Zeugungskraft, sondern auf seine Starke Bezug nimmt Das geht klar aus dem Zusammenhang hervor sthire bhara vidvangā iti gardabha ádadháti viryàm asmin dadháti tasmát sarvesám paśünám gardabhó viryà vattamo viryam hy asmın dadhatısvaro va eşa ntarıl şasad bhütva praja himsitoh In der entsprechenden Stelle des Käth 19, 5 heißt es deutlicher, daß der Esel am fahigsten sei, Lasten zu tragen sthiro bhata tidvanga iti gardabha eva sthemanam dadhāti tasmad eşa paşunam bharabharıtamah Vol auch Sat Br 6, 4, 4, 3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eine nahezu vollständige Liste findet sich in der Vaijayanti 70, 130ff

calricat 'der mit einem Rade oder mit Radern versehene' (Am Hal Hem Van Sis 5, 8)1), \*nemi 'Radfelge' (Van ) und \*sala 'Stachel' (Van ) heißt. weiß ich nicht zu sagen, Hemacandra gibt \*sala die Bedeutung 'Kamel' Ein Lehnwort wird \*kolinia (Vaii ) sein, tamil karuder2) klingt an Er heißt vaha 'Zug oder Reittier' schlechthin (Vail) wie auch Pferd und Ochse, baleva scheint ihn als 'den für Kinder zum Reiten geeigneten' im Gegensatz zum Pferd zu hezeichnen Ein halb spöttischer Hinweis auf diesen Gegensatz liegt auch in \*gramyasia (Trik ) 'Dorfoferd' vor Er ist \*bhārasaha (Vaii) 'der Lasten zu tragen vermag', \*bhāraiāha (Rāian) 'der Lasttrager'3) Mit Rucksicht auf die Maultierzucht wird er \*adahanati 'der Gatte der Stute' (Vail ) genannt Ein Scherzname ist offenhar \*cara mehin 'der lange Seichende' (Hem Trik Vaii ) Nach der Farbe seines Felles wird er dhusara 'der Graue' (Hem an Rajan Med ), \*renurüsita 'der Staubbedeckte' (Trik ) genannt, nach seinen Ohren \*dhumrakarna 'Grauchr' (Van) und 'sanlularna 'Spitzohr' (Hem Trik) Auf seiner rauhen Stimms beruht der Name "ruksasiara (Vaii), vielleicht auf Lhara das als Adiektiv haufig von der ranhen Stimma gebraucht wird4) Hierher gehört sicherlich auch das seit dem RV hezeugte rasabha Daß rasabha eawa als 'dar Besamande' mit rasa zu verhinden sei, halte ich für aus geschlossen da rasa nicht das alta und eigentliche Wort für sperma ist. auch in formaler Beziehung wurda die Ableitung die größten Schwierie keiten machen Unadia 3, 125 wird rasabha von ras sabde abgeleitet. Als den 'Schreier' hahen die Inder den rasabha stets aufgefaßt siehe z B TS 5, 1, 5, 6 ndnanad rasabhah patrety aha rasabha ete hy etam rsayo 'radan. Mhh 2, 43 1 (von Sisupala) rasabhārātasadršam rarasa ca nanāda ca Da. ras und ras 'schreien' in der Sprache laben, seha ich nicht ein, was gegen diesa Erklarung sprechen sollte Daß von allen Lebensaußerungen des Esels das Schreien die auffalligste ist, durfte jedem bekannt sein, der jemals in einem Lande gewesen ist, wo die Eselszucht bluht ich halte es für unnötig aus der indischen Literatur dafur Zeugnisse anzufuhren. Als den 'Schreier' erklaren die Inder aber auch gardabha Unadis 3, 122 wird es

<sup>1)</sup> Mallmatha zu Śiś 5 8 bemerkt cakravad bhrama am asyasiin cakrivan, was

vielleicht richtig ist

2) Mit dem tamil Wort scheint malausch kålda: zusammenzuhlungen

<sup>3)</sup> Vgl die oben angeführte Stelle Kath 19 5

<sup>9)</sup> Das ist offenbar die indische Auffassung Katjäyana, Vartt zu Pân 5 2, 107 kutt 13 ara von 13 a.b. Die hääkla bemerkt dazu 13 am as piat kanjhau tearam mel at 13 ara b. Da aber IArar 1-sel in der älteren Spruche melti vorkommt – nach dem PW stammt der alteste Beleg aus Katj Srautas –, so halte ich es für sehr wohl möglich daß es im Indischen Lehnwort aus dem Imnischen (av zum np zur \*Lisel) ist.

b) Doch ist es vielleicht nicht ohne Interesse, daß sehen RV 1,29,5 AV 8, 6 10 10 1, 14 mif das ( eschri d ≈ Lea4 Buzug genommen wird. Duß das Schritten des Lacks fit im Zeichen siner Verliebtheit et, sell matärlich nicht gel ugnet werden.

auf gard sabde zuruekgefuhrt. Diese Wurzel ist nuch nicht etwa nur eme Erfindung der Grammatiker um der Etymologie von gardabhá willen, sendern kommt tatsachlich in der alten Sprache vor. Tändya-Br. 14, 3, 19 wird erzahlt, daß Agni mit dem Wunseh, ein Speiseesser zu werden, sich der Buße hingab und das Gaungava Säman ersehaute, wodurch er ein Speiseesser wurde: yad annam tilträgardad yad agangüyat tad gaungavasya gaungavatram veiler, als er die Speise gefunden hatte, außehrie, weil er jauchzte, daher kommt die Gaungavaschaft des Gaungava. Fur die Richtigkeit dieser Erkhrung von gardabhá spricht sehließlich auch, daß von demselben gard \*gardanaka (Vaij.) gebildet ist, das ein Name des Esels ist, wie etwa bhayana 'der Beller' ein Name des Hundes. Dies gardanaka zeigt auch, daß man gardabhá nicht etwa durch Annahme von Hauchdissimilation aus \*gardabhá erklaren darf, wie Graßmann, Wb., es tat und wie noch Oldenberg, Rgveda II, 73, es fur möglich halt').

Ist gardabhá nicht 'der Geile', so ist damit Pischels Bedeutungsansatz für gårda der Boden entzogen. Es erübrigt sich daher auch jedes nahere Enigehen auf Pischels Ausführungen über das Verhaltnis der Würzel gardh' gierig sein' zu der angebliehen Würzel gard in derselben Bedeutung und weiter zu einer mit gardh identischen Würzel glah = alterem "gladh = "gradh, die nach Pischel in dem glähä der AV Fassung unserer Strophe steehen soll. Daß glah 'wurfeln', glaha 'der Griff beim Würfelspiel' etwas mit gardh 'gierig sein' zu tun haben sollte, wie Pischel annimmt, durfte woll niemandem einleuchten, glah ist selbstverstandlich aus grabh entstanden Von diesem glah laßt sich das glähä der AV-Strophe sicherlich nicht herleiten. Nun steht aber in einer Reihe von Handschriften gar nicht glähä, sondern galhä, und so hat auch Säyana gelesen, da er das Wort von

<sup>1)</sup> Fur den Zusammenhang von jada 'dumm' mit gardabhá, den schon Fick, OuO 3, 311, vermutet hatte, ist spater Bloch, Worter und Sachen II, 8, eingetreten Er besteht sicherlich micht. Gardabha macht durchaus den Eindruck, erst im Indischen als Name des Esels gepragt zu sein. Ich helte daher auch den Zusammenhang von gardabha mit lat burdo 'Maultier', den zuerst Froehde, BB VIII, 167, vermutet und Prellwitz, BB XXII, 100, 127, von falschen Voraussetzungen uber die Etymologie von gardabhá ausgehend, naher zu begrunden versucht hat, fur wenig wahrscheinlich. Noch weniger überzeugt mich die Zusammenstellung mit ags engl colt 'Fullen', die auf Benfey, OuO III, 311, zuruckgeht und von Wackernagel, Amd Gr I, 171; 216, und Johansson, KZ XXXVI, 376, angenommen ist Dem coll hegt doch offenbar der Be griff des jungen Tieres zugrunde, es konnte daher eher zu gadı, galı 'junger Ochse' (Rajan ), 'Ochse, der noch nicht ziehen will' (Hem ) gehoren, doch vgl Petersson, KZ XLVII.242 Es schien mir notig, auf die Etymologie von gardabha naher einzugehen, weil die meiner Ansicht nach unhaltbaren Erklarungen Pischels in die Handbucher ubergegangen sind und dort zum Teil gebucht werden, als ob sie gesicherter Besitz Waren, siehe z B. Uhlenbeck, Aind. etym Wb unter gardabhas, gårda, gålda, Walde, Lat etym Wb 2 unter burdo, Waldo Pokorny, Vgl Wb I, 014, Schrader-Nehring, Reallevikon I, 271 Nachtraglich sehe ich ubrigens, daß schon Leumann, Et Wb S 85 Anm, die richtige Etymologie von gardabha vermutet hat

garh galh kutsayam herleitet!) Aber auch galha wenn wir es als Synonym von garhā fassen wollten paßt nicht hierher Sayani deutet gālha völlig willkurlich als die Stimme des mittleren Raumes in der Form des Donners seine ganze Erklurung der Strophe verret nur zu deutlich daß er ihren Sinn nicht verstanden hat Wenn nun dem galha in TS garda gegenüber steht so scheint es mir ohne weiteres klar daß galha aus galda verderbt ist Di die Verbindung ld überhaupt nur in diesem seltenen Wort vorkommt lag die Verwechslung mit lh nühe auch graphisch waren sich die Zeichen für lda und lha zu allen Zeiten ühnlich. Im Äpast Srautas 8 7 10 ist galda gar zu galga entstellt

Das Wort galda ist uns aus dem Veda bekannt und ich stimme darin mit Pischel überein daß es mit dem garda von TS identisch ist. In unserer Strophe steht es dem garda von TS gegenuber wie udapluto das in der Mehrzahl der Handschriften der Vulgata des AV und in Punn steht und in den Text hatte aufgenommen werden mussen dem udapruto von TS Galda's) wird Naigh 1 11 unter den vannamans aufgeführt. Damit ist an und für sich nicht viel anzufangen Im RV findet es sich 8 1 20 md twa somasua galdava sada udcann alam gira | bharnim mrgam na saignesu culrudham ka isanam na yacısat Yaska fuhrt die Strophe 6 24 an und erl lart somasua galdaya durch somasya galanena ebenso Savana durch somasya galanenasratanena Benfey Gloss zum Samay setzte fur galda Ton welcher durch Herabtropfen einer Flussigkeit entsteht Roth im PW Abgießen Abseihen spater im pw etwa Gerinne Geriesel an Grafimann übersetzt sómasua galdaya beim Somastrom Ludwig mit des Soma Klimpern Ganz anders Pischel Er laßt somasua von saranesu. abhangen und verbindet galdaya das er seiner Deutung von garda ent sprechend als Adjektiv faßt mit gird So kommt er zu der Übersetzung More ich dich nicht erzurnen wie ein wildes Tier wenn ich dich immer bei den Somaspenden mit inbrunstigem Liede anflehe. Wer wurde wohl nicht einen mit Bitten angehen der sie ihm gewahren kann Ganz ab geschen davon daß die von Pischel angenommene Bedeutung von galda wie oben gezeigt völlig in der Luft schwebt erscheint mir diese Über setzung schon deshalb unmöglich weil sie eine Verschrankung der Worte des Textes voraussetzt durch die der Satz geradezu unverstandlich wird Pischel hat spater KZ \LI 183 seine Erklarung gegen den Vorwurf daß galdam zu weit entfernt von gird stehe durch den Hinweis zu rechtfertigen gesucht daß die dazwischen stehenden Worte<sup>3</sup>) als Parenthese genonimen werden mußten Ich halte auch eine solche Parenthese fur ganzlich un

<sup>1)</sup> In der Ausgabe ist gahla statt galha gedruckt

<sup>3)</sup> Mit dem Akzent auf der letzten S ibe Roths sorgfält go Handschr ft I 1 est abt paldö D o zwe te Rezens on fügt noch galdöh 1 nzu Na gh 4 3 wird galdön angefihrt.

<sup>2)</sup> Piscl el me nt gáldayð sadð ydeann aha n g rd

wahrscheinlich, aber das andert schließlich doch nichts an der Tatsache. daß man bei Pischels Auffassung somasya nicht nur über die Parenthese. sondern auch über den Vergleieh himiber mit dem erst in der zweiten Strophenhalite erschemenden satanesu verbinden mußte, eine Konstruktion. die ich für ausgeschlossen halte!)

Wer, ohne durch etymologische Spekulationen voreingenommen zu sein, an die Erklarung der Strophe herantritt, wird es doch wohl für das wahrscheinlichste halten, daß der Dichter hier die Befurchtung ausspricht. mit seinem bestandigen Heischen durch Opfer und Gebet oder Lied den Gott erzurnt zu haben. Opfer und Gebet oder Lied werden immer wieder als die beiden Mittel, durch die man die Gaben der Götter erlangt, neben emander genannt, hier wurden sie durch somasya gâldā und gir bezeichnet sein Daraus wurde sich zunachst ergeben, daß gålda Substantivum ist. wie in Naigh und Nir angegeben wird. Was die Bedeutung betrifft, so kommen, soweit ich sehe, die folgenden Möglichkeiten in Betracht ent weder ist galda etwas wie Darbringung, Pressung oder Seihung oder es geht auf das Gerausch, das der fließende Soma macht - das Rauschen des Soma konnte dem Liede (gir) gegennbergestellt sein -, oder aber sómasya galdā ist soviel wie sómasya dhárā (9, 80, 1, 9, 87, 8), wenn auch eine vorlaufig nicht faßbare Bedeutungsnuance vorliegen mag. Die erste Möglichkeit können wir schon jetzt mit Rucksicht auf das gårda galda der Strophe von TS AV ablehnen, was immer das Wort an jener Stelle bedeuten mag, von Darbringung, Pressung oder Seihung kann dort nicht die Rede sein Die Entscheidung zwischen den heiden anderen Möglich keiten scheint mir die Strophe zu bringen, die Yaska Nir 6, 24 als zweites Beispiel fur das Wort, aber mit Endbetonung (galdd), anfuhrt & tia tisantv ındara & galda dhamanınam Sie begegnet, wie Pischel, KZ XLI, 183 ge sehen hat, vollstandig, aber mit mā anstatt teā, Mān Srautas 1, 7, 2, 18 ā mā rišantv indara ā galdā dhamaninām | rasena me rasam prna rājino me yajnam tahan") Die ersten drei Padas der Strophe aber mit der ver derbten Lesart galgā dharanīnām, stehen auch Ap Srautss 8, 7 10 Pischel wollte zunachst agalda als ein Wort fassen, hat aber das spater, a a O, selbst wieder aufgegeben, mir scheint es unzweifelhaft, daß zu å im zweiten

2) So nach Pischel mit W C statt ruham zu lesen. In der richtigen Lesung findet sich der Pada MS 1, 10 9, KS 36, 4 Der Pada died ersante indavah steht RV 1, 18, 1, 8, 92 22 usw

<sup>1)</sup> Auch Oldenberg hat sich Rgyeda 2, 37 ziemlich ausführlich über die Stellen, the das Wort galda oder galda enthalten ausgesprochen In 8, 1, 20 soll somasya galdaya Adjektiv zu gird sein und ungefahr bedeuten 'von Soma voll, 'von Soma befruchtet, oder somasya galdaya gırdıst annaherrad 'durch des Soma anfeuernde Kraft (belebenden Strom') und durch men Gebet' oder minder waluscheinlich durch das belebende Kraft für den Soma bildende Gebet Da das alles, wie Olden berg selbst hervorhebt, vage Vermutungen sind, wird man es mir kaum verdenken, wenn ich auf sie nicht näher eingehe

Pāda wiederum višantu zu erginzen ist. Pischel übersetzt die Strophe des Män. Śrautas. 'eindringen möge in mich der Soma, eindringen, indem er die Adern anschwellen macht Fulle mit Saft meinen Saft an, die Pferde mögen mein Opfer ziehen. Sieher ist hier dhaman richtig mit 'Ader' wiedergegeben Roth fuhrte im PW die Stelle aus dem Nir als Beleg für die Bedeutung 'Rohr', 'Pfeife' an und vermutete, daß mit den dhamanauch hier die Röhren aus denen der Soma abfließt, gemeint sein könnten 1) Allein das ist unmöglich, denn wenn wir auch annehmen mussen, daß dhaman, das deutlich eine Ahleitung von dham 'hlasen' ist, einmal de Bedeutung 'Blasrohr', 'Rohr', 'Pfeife' gehaht hahen muß, ehe es die Be dentung 'Ader' annehmen konnte, so ist es doch eine Tatsache, daß es im Neda nut in der Bedeutung 'Ader' gehraucht wird (AV 1, 17, 2, 3, 2, 33, 6, 6, 90, 2, 7, 35, 2, Chând Up 3 19, 2) Auch 'an der einzigen Stelle des o, 50, 22, 1, 50, 22, on that Op o 10, 23, 24 and at the remarger of the less RV, we dhaman erscheint, in 2, 11, 8, 1st es meines Erachtens nicht das 'Pfeifen', wie Roth annahm, oder gar der 'Schall, wie Geldner übersetzt, sondern die 'Ader' Den Beweis dafür kann ich hier nicht liefern, da er sonderit die Auer Bei beseis dassi kann fei hier hiern nebern, die er ein naheres Eingehen auf die hisher mißverstandenen Strophen 2, 11, 7 und 8 erfordert, es muß hier die Feststellung genugen daß dkamans dort jedenfalls nicht 'Rohr' bedeutet<sup>2</sup>) Sehr zweifelhaft ist es mir, ob Pischel recht hat, wenn er galdd dhamaninam dem indarah gleichordnet und in galddh den Nom Plur masc eines Adjektivs galda sieht. Wie man diesem galda die Bedeutung 'anschwellen machend zuweisen kann, wenn man das Wort auf ein angebliches gard 'gierig geil sein' zuruckfuhrt, ist mir nicht verstandlich Will man um der Endbetonung willen in galdch ein Nomen agentis sehen so kann man es allenfalls als 'fheßen machend' erklaren Ich glaube aber nicht, daß wir der Akzentverschiedenheit von goldä und goldde solches Gewicht beilegen durfen zumal die Formen ans verschiedenen Traditionskreisen stammen. Ich möchte nuch in galdah das feminine Substantiv sehen und galde dhamanīnām mit dem trā auf eine Stufe stellen Dann kaun es nur etwas wie dhdrüh sein und wir mussen ubersetzen 'in mich sollen die Somatropfen eingehen, eingehen in die Ströme der Adern' Die Richtigkeit dieser Übersetzung wird, wie mir scheint, durch den dritten Pāda bestatigt, wo von der Auffullung des Saftes (= galdd dhamaninām) durch den Suft (= inderah) die Rede ist

Mag man aber nuch uber galddh denken wie man will jedenfalls ist galdā in RV 8, 1, 20 Substantivum und so kann auch in dem Satze, von dem wir ausgingen, króśāti gardā (ejāt galdā) kangèra tunnd, gardā galdā nur Substantivum sein Dann aber muß es weiter das Subjekt zu króśāti ejāti sein Das ist schließlich doch auch der Eindruck, den man beim un

i) Siehe die Bemerkung unter galda. Auf Frliuterungen S 91 hatte er die dhamdnayah als 'die Zischenden gedeutet.

<sup>1)</sup> dhamani bedeutet uberhaupt ni mals wed r im Sk noch im Pali 'Rohr',

befangenen Lesen der Worte von vornherem erhalt Nach Pischel, der als Subjekt von króśāti éjāti den in der ersten Strophenhalfte genannten Regen (visith) hetrachtet, mußte garda galda ausschließlich dem Vergleich angehören, kanya also in ungewohnlicher Weise mit zwei Pradikaten verbunden sein, von denen das erste noch dazu ziemlich überflussig ist. Nun ließe sich garda galda nach dem, was wir bisher über seine Bedeutung ermittelt haben, wohl auch als ein Ausdruck fur den Regen erklaren, aber es erscheint mir ganz ausgeschlossen zu sein, daß hier von dem Regen gesagt sein sollte, er schreie oder gerate in heftige Bewegung. Wie die Vergleiche deutlich erkennen lassen, wird der Vorgang des Monsunregens hier wie auch sonst öfter unter dem Bilde der Begattung dargestellt Dabei kann der Regen selhstverstandlich nur als der Same erscheinen. Die Rolle des Befruchtenden fallt an anderen Stellen Parjanya zu oder den Maruts, die Empfangende ist gewöhnlich die Erde, bisweilen treten an ihre Stelle die Pflanzen So heißt es von Parjanya 5, 83, 7 gárbham á dhāh, 7, 101, 6 sá retodha vrsabhah sasiatīnām. 5.83.4 nat parjanyah prihivim rélasatiati. AV 8, 7, 21 yadd vah (osadhih) prenimatarah parjanyo retaedvati. 5, 83, 1 kanıkradad ırsabho pradānü reto dadhāty osadhīsu garbham, von den Maruts 5 58,7 prathista yaman prihivi cid esam bharteva garbham siam ic chaio dhuh1) Auch in unserer Strophe muß gardā galdā, wie der Vergleich mit der kanya tunna zeigt, die Empfangende sein, als Befruchter sind offenbar die in der ersten Strophenhalfte genannten Maruts zu denken. Nun kann gardā galdā allerdings auf keinen Fall Erde2) oder Kraut bedeuten, womit sich auch die ihr zugeschriebenen, durch krośāti oder ejāti ausgedruckten Titigkeiten kaum vereinigen ließen Wohl aber pußt das Schreien oder Toben zu gardā galda, wenn es etwas wie Strom bedeutet, die sichtbarste Wirkung des Monsunregens ist es, daß sich auch die kummerhehsten Wasserlaufe in brausende Strome verwindeln RV 5, 59, 7 wird von den Rossen der Maruts gesagt, daß sie die Bache des Berges herabsturzen machten asirīsa esam pra parratasya nabhandiir acucyauth, und so erklirt sich auch der in RV 10,75,5 genannte Flußname Marudirdhā, es 18t der Fluß, dessen Mehrer die Maruts sind, der durch die Maruts wachst Wenn das Brausen der garda-galda hier als ein Schreien oder Kreischen hingestellt wird so mag das durch den Vergleich beeinflußt sein, aber auch 4, 18 6 heißt es von den Gewassern, die Vrtras Felsenwall durchbrochen haben etd arsanty alaläbhavantir stdvarir iva samkrösamänäh Vielleicht können wir jetzt auch die Bedeutung von garda-galda noch etwas genauer bestimmen. Wenn von der gålda des Soma den galddh der Adern geredet wird und an unserer Stelle offenbar ein kleiner Wasserlauf gemeint

<sup>1) \</sup>gl auch 5,83 6 prá pinrata réeno airanya dhárth, wofür A\ 4,15,11
Pra pyōjatām réeno diranya rélah lust

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Der Versuch von Florenz, BB XII, 276ff, das angebiehe glahd des AV als Frde zu deuten ist natürlich unmöglich

ist, so durfte sich für gardā galdā die Bedeutung 'Geriesel, Rinnsal, Bach' ergeben, Roths Ansatz im pw bestatigt sich also Auf die Etymologie des Wortes, die nicht von vornherein klar ist und daher für die Feststellung der Bedeutung nicht in Betracht kommen kann, möchte ich hier ebenso weing eingehen wie auf das Verhaltnis von galdā zu gardā in lautlicher Hinsicht, diese Fragen können nur in größerem Zusammenhang behandelt werden

Die Erklarung von galda ist auch für die Auffassung der Worte perum tunjand patyera jäyd von Bedeutung Pischels Annahme, daß peru hier penis sei, ist schon deshalh ganz unwahrscheinlich, weil diese Bedeutung dem Worte jedenfalls an keiner anderen Stelle zukommt Ebensowenig laßt sich beweisen, daß das im AV dafür eingesetzte éru den penis be zeichnet Pischel leitet es von ir 'sich aufrichten' ab, spater, KZ XLI, 184. hat er es mit sk eraka p eraka 'Schilfrohr' zusammengestellt und darauf hingewiesen, daß Worter fur Rohr wie nada, saryā, raitasa im Veda auch fur membrum virile gebraucht wurden. Meines Erachtens trifft das weder fur nada noch fur saryā zu und jedenfalls ist der Zusammenhang zwischen eraka und éru ebenso unsicher wie der zwischen pela 'Hode', p pelaka Hase' und peru (Ved Stud 1,91), so daß daraus keine Schlusse gezogen werden können Ganz unwahrscheinlich ist weiter auch die Konstruktion, die Pischel bei seiner Erklarung von péru annehmen muß, wie sollte tug oder tud dazu kommen mit dem doppelten Akkusativ verbunden zu werden? Dazu kommt endlich, daß perum tungand (oder erum tundand) bei der Pischelschen Auffassung ausschließlich dem Vergleich angehören mußte, wahrend es doch naheliegt, es auch auf galdā-gardā zu beziehen

Die richtige Erklarung von péru hat, wie mir scheint, Baunack, KZ XXXV, 532 gefunden indem er mit unserer Stelle 1 105 2 vergleicht artham di du arthina d jäyd yuvate patim | tuñydte vrsnyam payah pariddya rasam duhe 'das Ziel (erreicht) wahrthen wer ein Ziel hat Die Gattin zieht den Gatten an sieh. Die beiden machen sieh das semen virile hervorquellen Den Satt dahingebend melkt sie sich (den Saft). Die beiden Stellen jäyd patis caj luñydte vrsnyam payah und pérum tuñyand patyeu gayd stimmen in der Tat in der Ausdrucksweise so genau überein, daß die Gleichung péruh ersnyam päyah gesichert erscheint. Es zeigt sich zugleich, daß die Lesant von AV undand sekundar ist, wahrseheinlich ist sie unter dem Ein fluß des vorhergehenden tunnd entstanden. Ob das érum mehr als bloße Verderbinis ist, mag dahingestellt sein, Baunach möchte es mit tra 'Saft' erbinden. Durch den Hinweis auf 1, 105 2 erkhart sieh pérum tuñyah, soweit es dem Vergleich angehört, ohne weiteres, soweit es sich auf gardä bezieht, ist péru öffenhar von den Regenmassen zu verstehen, die sich in den Bach ergießen ind ihn schwellen machen. Ich tibersetze den ganzen Satz also 'Das Bachlein') möge schreien wie ein Madchen, wenn ihm Ge-

i) Der Singular im Sinne der jäli

walt angetan wird, das befruchtende Naß für sich hervorquellen machend wie die Gattin zusammen init dem Gatten?

In derselben Bedeutung wie in der Strophe von TS wird peru auch ın 5, 84, 2 vorliegen, es wurde dort also gesagt sein, daß der Erde Loh heder ertonen, wenn sie das befruchtende Naß vorwartsschleudert (pra perum asyasi) Beziehen wir peru hier auf den Regen, so ist nur das eine befremdend daß als Urheherin des Regens hier die Erde hingestellt zu sein scheint. Das ist sonst, soviel ich weiß, niemals der Fall. Für die ein heimischen Erklarer hesteht allerdings diese Schwierigkeit nicht Naigh 5,5 werden 21 Namen weibhcher Gottheiten, darunter auch prihiri, aufgezihlt, die Yaska Nir 11, 22 fur madhyasthanā striyah, fur weiblicho Gottheiten, die ihren Standort im mittleren Gehiet haben, erklart 1) Als Beispiel für die Erde als Luftgottheit wird Nir 11, 37 die erste Strophe unseres Liedes angefuhrt bal ilha pariatānām khidram bibharsi prihivi | pra yā bhámim praratiati mahna jinosi mahini Die gleiche Angabe findet sich dann auch Brhaddev 5, 88 bal ili tv asmin prihiri madhyamā stuta und bei Sāyana als Einleiting zu der Erklarung der Strophe duräpä prihut cassä pra tyaksaderatäpi ca | madhyasihänä deratoktä sätra sambodhya varnyate Offen bur um die Gottheit des mittleren Gebietes aus der Strophe herauszu konstruieren, umschreibt Yaska pariatānam khidram durch meghānām khedanam chedanam bhedanam balam. Ihm folgt im wesentlichen naturlich Säyana, wenn er auch durch den Einschub eines schuchternen va bekundet, daß er sich einen Rest von Urteilsfahigkeit bewahrt hat pariatanam meghanam ta khidram khedanam bhedanam Es kann doch vernunftiger weise nicht bestritten werden, daß parvalänam hier nicht 'der Wolken, sondern 'der Berge' heißt und daß die Strophe zu ubersetzen ist 'Fur wahr, so ist es du, breite Erde, tragst den Druck der Berge, die du, o Ab hangreiche, durch deine Große den Grundstark machst, du Große' Geldner gibt im Glossar fur pravatvat 'wasserreich, flubreich', fur pra ji 'beleben, erquicken erfrischen' Nach ihm ware der Relativsatz also etwa zu übersetzen 'die du o Wasserreiche den Boden erquiekst durch deine Größe, du Große' Nach Geldner (Gloss ) ist der Sinn der Strophe du ertragst gern die Last der Berge, um durch sie dem Land das Wasser der Plusse zu spenden Ich bin keineswegs sicher daß das gemeint ist, obwohl Roth, Nir Erlaut S 156 Ludwig und wohl auch Graßmann die Strophe ahnlich auffassen Ob pracutrati durch flußreich ubersetzt werden darf, att ganz zweiselhaft, in 5, 54 9 pracutratiyam prilivit marudbhyah pracutrati dyaur bharati prayadbhyah ist der Sinn doch sieherlich, daß die Erde ebenso wie der Himmel den Maruts abschussige Bahnen bietet, damit sie schnell dahin sturmen können Ebenso zweifelhaft ist mir ob pra ninon 'du erquickst'

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pṛthu f wird außi rilem auch Naigh 5, 3 d h nach Yaska (9 1) unter d n pril ipplyatanāni sattedni und Naigh 5 6 unier d n dynathānā devatāh Ya kas (12, 1) aufigeführ.

bedeutet, die Grundbedeutung des dem 31 zunachststehenden 31 nv 1st jedenfalls 'stark machen' Zu der Bedeutung 'erquicken' paßt auch das mahnd recht schlecht, das hier, wo es ummittelbar neben mahin steht, doch nur 'durch deine Größe, durch deinen Umfang' bedeuten kann, wie in 6, 21, 2, wo von Indra gesagt wird yasya diram all mahnd prihitydh rince mahitam 'dessen Größe durch ihren Umfang über Himmel und Erde hin ausragt'. Mir scheint daher in der Strophe nur von der Stirke und Größe der Erde die Rede zu sein. Der Dichter bewindert die Erde, daß sie die Last der gewaltigen Berge zu tragen vermag. Sie ist dazu imstande, weil sie den Grund, auf dem die Berge ruhen, stark mieht. Das aber vermag sie wiederum, weil sie ungeheuer größ ist. Aber mag man diese oder Geldners Auffassung für die richtige halten, jedenfalls hietet diese Strophe keinen Anlaß, in Prithivi eine Gottheit des Luftraumes zu sehen und eine andere als in 1, 22, 15 eyond prihivi bhavänrksard nitešan: | yaccha nah šarma saprathah, wo die Erde nach Yäska 9, 31f. als eine Erdgottheit aufzu fassen ist

Meiner Ansicht nach enthalt auch die dritte Strophe des Liedes nichts. was uns berechtigen könnte, die Erde als eine Gottheit des mittleren Gebietes zu betrachten. Sie lautet. drihat eid ya vanaspatin ksmaya dardharsy orasa | vai te abhrasya vidyuto diro rarsanti vistayah Graßmann ubersetzt die zweite Halfte 'wenn deiner Wolke hellem Blitz des Himmels Regen guß entströmt', Ludwig 'wenn deiner Wolke Regengusse Blitze vom Himmel mederregnen', Bollensen, ZDMG XLI, 495 'wenn die sturmenden Schauer deiner Wetterwolke vom Himmel niederregnen' Diesen Übersetzungen gegenuber hat Geldner, Komm , mit Recht betont daß abhrasua und duah parallel stehen und daß entweder Ellipse oder Zeugma vorliege Nichts aber verpflichtet uns te als Genitiv mit abhrasya zu ver hinden und darin einen Beweis für die Prtlivi als Göttin des Luftraumes zu sehen Es Lann ebensogut Dativ sein. So heißt es von Mätarisvan AV 8, 1, 5 tubhyam varsante amrtany dpah 'fur dieh sollen die Wasser Un sterbliches regnen', AV 9, 1, 9 von den machtigen Bullen té varsault té varsault té varsault té varsault té du de lassen regnen fur den, der dies weiß, was er wunseht Kraftigung, Wasser'1) Die Wendung, daß die Regengusse fur die Erde strömen kann im Veda nicht befremden, no die Regengusse immer wieder als die Erde befruchtend starkend, er quickend geruhmt werden, vgl außer den oben S 759 angeführten Stellen quinceras geruntan nerven, se sant an oca 100 ningerunten Stellen 1, 164, 51 bhdmim parjánjá jintanti diram jintanty agnáyah, 1, 64, 5 bhd mim pintanti payasá parijrayah, AV 4, 15 1 5 maharsabhasya nadato nobhasvata rāšrā drah prihitim tarvayantu. AV 4 15.2 3 varsasva saroā

Vgl. auch ähnliche Wendungen, wie 3 21,2 ghytavantah päraka te stold feelanti methasah 'die schmelzbutterreichen Tropfen des Fettes träufeln für dich. 3,21,4 tubhyam feelanty a ihrigo fractea stoldae apne médiaso ghytasya. 1,54,7 daur amal ürant puratte dirah, 5,34 9 dama dpah simystah pipayanta

mahayantu bhûmım Ich ubersetze die Strophe daher 'Die du selbst fest'), die Brume mit Kraft im Boden festhaltst, wenn dir der Wolke Blitze, des Himmels Regengusse regnen'

Es soll hier nicht untersucht werden, wieweit die Vorstellung der spateren Theologen von der Erde als Gottheit des Luftraumes für den Veda zutrifft²), in der ersten und letzten Strophe von 5 84 tritt sie jedenfalls nicht zutage, und so ist es wenig wahrscheinlich, daß die Prthivī in der zweiten Strophe als Regengöttin gefeiert sein sollte Trotzdem kann der peru, den die Erde vorwarts schleudert, sehr wohl das befruchtende Naß des Himmels, der Regen sein, wenn wir annehmen, daß dem Dichter schon bei dieser Strophe die Überschwemmung vor Augen stand, von der er in der folgenden Strophe spricht, in der Zeit der Monsunregen walzt die Erde in der Tat gewaltige Regenmassen dahn. Und für diese Auffassung scheinen mur auch die beiden ungewöhnlichen Beiworter, die die Prthivī hier empfangt, vooltum und arjum, zu sprechen

Roth gibt im PW fur wearing 'umberstreichend' als Bedeutung Graßmann im Wb 'getrennt wandernd', Ludwig übersetzt 'o hiehin und dahin wandelnde' Welche Vorstellungen man mit diesen Beiwortern der Erde verbinden soll, weiß ich nicht. In der Übersetzung gibt Graßmann vicarini durch 'o durchwanderte' wieder, im pw wird das Wort durch eigeobeies erklirt Diese Erklirungen sind viel zu gekunstelt, um glauhbaft zu sein Auch hat es memals ein waarn in der Bedeutung 'Wanderung' oder gar 'Wanderpfad' gegeben und warum sollte die Gangharkeit der Erde in diesem Zusammenhang betont werden? Pischel, Ved Stud 1 89 wollte vicarini einfacher als 'die sich ausbreitende', also als Synonym von prihit mahini fassen, Geldner (Gloss ) hat sich ihm angeschlossen Allein auch diese Erklarung befriedigt nicht Pischel heruft sich auf AV 12, 1, 55 ado yad devi prathamānā purastād detair uktā vyasarpo mahitvam 'damals als du Gottin, dich auf Befehl der Götter vorwarts hreitend, zur Größe dich ausdehntest' Allein erstens ist hier dem i yasarpah mahilvam hinzu gefugt und zweitens ist das Ausbreiten der Erde hier doch als ein Vorgang in der Vergangenheit hingestellt, wie es ja auch sonst oft genug heißt, daß Indra oder Indra Soma oder Varuna die Erde ausbreiteten oder daß bei der Schöpfung Himmel und Erde sich ausbreiteten Vicarini aber könnte die Erde doch nur genannt sein, wenn sie sich dauernd ausbreitete Uir scheint es daher, daß vicārini nicht im allgemeinen Sinn auf die Ausdehnung

<sup>2</sup>) Was Bollensen, ZDMG ALI, 4941, für seine Ansicht beibringt daß pribirl den Luftraum bezeichnen könne kann oder muß alles anders aufge faßt werden

i) dflhd ett ist schwierig Der Sim ist woll Wenn du auch schon an und für ich fest beit so zeigst du doch einen be-onders hohen Grad von Festigkeit da durch daß du die Baumo festhaltst Geldner (Gloss) verweist passend auf 8 24, 10 dflhad etd drhya magharan maghatage 'wenn du auch (an und für siel schon) fest bist, du Gaberneicher, so si doch (ganz besonders) fest zur Spendo von Gaben

der Erde gehen kann, sondern mit Rucksicht auf die in der Strophe ge schilderte Situation erklart werden muß. Nun bedeutet in car im RV un allgemeinen 'nach verschiedenen Seiten gehen', seltener 'auf verschiedenen Seiten getrennt gehen' (Nacht und Tag 1, 146, 3, 6, 49, 3, Sonne und Mond 10, 92, 12), gelegentlich wohl auch einmal 'vergeheu' (vasua dud) a ná vicaranti mánusa 1, 51, 1) Man könnte daher vielleicht annehmen. daß die Erde hier als die zur Zeit der Überschwemmung 'nach allen Seiten ausemandergehende', 'ausemanderfließende' bezeichnet sei Besser noch wird man vicārini hier als eine Ableitung von ti car in dem Sinne ver stehen, der spater auf die l Form der Wurzel eingeschrankt ist 1) RV 10. 173. 1 2. einem Liede zur Befestigung der Herrschaft eines Königs, finden wir dhruras tirtharicacalih (AV 6, 87, 1 -ricacalat) 'steh fest, nicht sehwan kend', måna cuosthah parata udvicacalih (AV -ucacalat) 'falle nicht, wie ein Berg nicht schwankend' RV 1, 164, 48 werden die 360 Tage in dem Rad des Jahres mit sankavah ná calācalásah (AV 10, 8, 4 khilā air cacala vé), mit 'Pflöcken, die nicht wackeln', verglichen In der Bedeutung 'hin und her sich hewegend', daher 'heweglich, schaukelnd, wogend' wollte schon Bollensen ZDMG 41, 495 vicārini in unserer Stelle nehmen, aller dings unter der meines Erachtens irrigen Voraussetzung, daß die Prthivi hier das Luftmeer sei Daß es dem vedischen Dichter nahelag, die Erde zur Zeit der Üherschwemmung 'schwankend' zu nennen, zeigt 5 59, 2, wo es ahnlich heißt, daß sie unter der Wucht der Regengusse, in schwanken der Fahrt dahmschwimme wie ein Schiff das voll Wasser gelaufen ist naur na pūrnā ksaratı ıvathır yatı Der Gedanke an die uberflutete Erde acheint mir auch das Beiwort arneni eingegeben zu haben. Für gewöhnlich ist auch in Indien die Erde nicht weiß AV 12, 1, 11 wird sie babhru krond. wihm genannt Wohl aher achimmert sig weiß, wenn die schaumhedeckten Wassermassen auf ihr dahinfluten, 6 64 I werden die Usas mit schimmernden Wasserwellen verglichen apam normayo rusantah

Ich bin geneigt, auch in den Lobgesangen de Tag für Tag der Erde entgegenjruchzen (stömasas trä prat. stobkanty aktubhih) den diehterischen Ausdruck für das Brausen der Gewasser wihrend der Regenzeit zu sehen Alinlich wird I, 168, 8 von den Strömen geseigt daß sie den Radschienen der im Gewitter nahenden Maruts entgegenjauchzen pratistohkanti sindharah pavibhyo yad abhrijäm tekeam udiruyanti. Umgekehrt wird 8, 14, 10 auch der Stoma mit der Wasserwelle verglichen apdm ürmtr mödann irus stoma indrijiräyate. Wir werden die Strophe also abgeschen von dem Vergleiche, übersetzen durfen 'Loblieder jauchzen dir entgegen Tag für Tag, du Schwankende, wenn du das befruchtende Naß vorwarts schleuderst, du weiß Schimmernde'

Wenden wir ims jetzt zu den Worten edjam na hesantam Nach Roth, Graßmann und Ludwig bedeuten sie 'wie ein wieherndes Roß' Von den

<sup>&#</sup>x27;) Vgl Wackernagel Jacobs Festgabe S 12f

Stellen, in denen Roth die Bedeutung 'Roß' für vaja annahm, sind aber schon durch Graßmanns, Ludwigs und Bergaignes 1) Erklarungen immer mehr weggefallen, und man wird Pischel, Ved Stud 1, 45ff, ohne weiteres beipflichten, wenn er behauptet, daß idja niemals Roß bedeute Dem idjam hésantam unserer Stelle vergleicht Pischel áriantam idiam in 5, 54, 14 yūyam rayım maruta spārhavīram yuyam ésım atatha samatipram | yūyam arıantam bharataya vajam yüyam dhattha rajanam srustimantam. Um die Bedeutung von artant festzustellen, argumentiert Pischel so 'Die Grund bedeutung von arrant und arran 1st ,eilend', ,schnell', und was man unter einem "schnellen Reichtum" oder einem "eilenden Besitz" zu verstehen hat. lehren uns andere Stellen deutlich Genau entsprechend dem arvan vajah ist taranır bhojah 4, 45, 7 und erlauternd treten ein anarıd idjah 2, 6, 5 und dustaro raysh 1, 79, 8 7, 8 3 9, 63, 11 Was ,durchdringt' oder ,unaufhaltsam' oder "inuberwindlich" ist, wird "stark" sein und so finden wir rayêr vajesv avrtah ,an Kraft ungehemmter Reichtum' 6.14, 5. saustho tajah 5, 44, 10, tarsisthah susmi rayih 3, 16, 3, susmintamo rayih 2, 11, 13 und nebenemander edjah pratarano brhan 2, 1, 12, wozu das gleich folgende rayir bahulah zu vergleichen ist "Eilender Reichtum" ist also – un gehemmter" – "starker" – "großer" Reichtum – rayir mahan 9 40, 3"

Die Bedeutung eines unbekannten Ausdrucks dadurch zu ermitteln. daß man ihn mit einem in gleicher oder ahnlieher Umgebung auftretenden Ausdruck identifiziert, ist eine Methode, der man bei der Interpretation des Veda nicht entbebreu kann. Allein man sollte sich immer darüber klar sein, daß sich auf diese Weise im gunstigsten Falle die Bedeutungssphäre feststellen laßt, der das unbekannte Wort angehört, daß aber immer auch die Gefahr besteht, zu völlig falschen Resultaten zu kommen, wofern nicht andere Momente stutzend hinzukommen Besonders bedenklich wird diese Metbode, wenn zwei Worter über eine Reihe von anderen hinüber miteinander identifiziert werden, sprachliche Ausdrucke decken sich in den seltensten Fallen wie mathematische Großen In unserem Falle kommt hinzu, daß taranı und pratarana, die gleichsam den Übergang von 'eilend' zu 'groß' bilden sollen aus der Reihe ausscheiden. In 4, 45, 7 ist gar nicht von 'durchdringendem Reichtum' die Rede der Dichter ruhmt vielmehr den Wagen der Asvins, yéna sadyah pari rajāmsi yāthô havismantam taranim bhojam accha 'mit dem ihr in einem Tage die Raume durchfahrt zu dem mit Opfergabe versehenen unverdrossenen freigebigen Spender' Und wenn in 2, 1, 12 von Agni gesagt wird tiam edjah pralarano brhann asi, so bedeutet das doch wohl 'du bist vorwartsbringender großer Gewinn'

Wenn ich somit auch Pischels Deutung von arrantam träjam als 'großen Reichtum' als verfehlt betrachte, so ist es doch schwer zu sagen, was denn der Ansdruck besagen soll Ludwig wollte es als 'einen Renner als Kraft'

<sup>&#</sup>x27;) Nach Bergaigne, Rel Véd 2, 405, schemt réja in unserer Stelle 'le but assigne au cheval' zu bezeichnen, ich weiß meht, wie das zu verstehen ist

fassen, Bergaigne übersetzte 'un cheval, comme richesse on comme butin' Man könnte, wie Pischel hemerkt, auch an 'Roß (und) Reichtum'!) denken Aber dagegen hat Pischel selbst schon mit Recht eingewendet, daß åriantam idjam deutlich dem räjänam šriastimantam, und wir können linizufugen, dem rayim sparhaviram entspricht, so daß arrantam Adjektiv sein muß Allenfalls könnte man ariantam räjam als 'schnellen Gewinn' im Sinne von 'schnell kommenden Gewinn' fassen oder 'rennenden Gewinn' als einen kubnen dichterischen Ausdruck für 'Gewinn an Rennern (Rossen)' betrachten Das alles erscheint aber doch sebr gekunstelt Ich wurde am hebsten glauben, daß liere einmal ein Fall der oft mißbrauchten Haplologie vorliegt, daß ariantam mit Silbenausfall für arianvantam steht, so daß ariantam väjam genau dem asvaiantam väjam in 8, 2, 24, 10, 47, 5 entsprechen wurde

Mag man meiner Erklarung zustimmen oder nicht, man wird zugeben mussen, daß arvantam vajam ein recht unsicherer Ausgangspunkt für die Erklarung des våram ná hesantam ist. Um hesant als ein Synonym von arrant 'eilend' = 'stark, groß' fassen zu können, erklart Pischel es als eine Bildung vom Aoriststamm von hi, der in prå ahesata 9, 22, 1, sam ahesata 9. 71. 5. ahesata 9 73, 2 86, 25, pra hise 7, 7, 1 vorliegt Es mag daliin gestellt sein, wieweit man die Formen für die Bedeutung 'eilen' in Anspruch nehmen darf, so zweifellos, wie Pischel meint, scheint mir das auch in 9. 22. 1. 73, 2, 86 25 nicht zu sein und für 7, 7, 1 und zogernd auch für 9.71.5 nimmt Pischel selbst die Bedeutung 'in Bewegung setzen' an Jedenfalls aber ist doch die intransitive Bedeutung sich in Bewegung setzen' und, wenn man will 'eilen' an die mediale Form gebunden, und so mußte man doch erwarten daß eine Partizipialbildung von hi in der Bedeutung 'eilend mediale Endung zeigen wurde Das hat auch Olden berg, Rgveda 1, 366, gefuhlt Er stimmt zwar der Pischelschen Ableitung von hésant zu"), will aber ubersetzen wie vorwarts treibende Schnelligkeit (im Wettlauf)' Wenn ich die Anmerkung 1,45 richtig verstehe ist er geneigt, peru in unserer Strophe von dem relas zu verstehen, 'trotz der Bizarrheit, daß ein Weib Subjekt (von pra asyasi) ist' Oldenberg laßt. also den Dichter sagen, daß die Erde ihr retas fortschleudert wie vorwarts treibende Schnelligkeit im Wettlauf ein Diktum, das ich weder diesem noch einem anderen vedischen Dichter zutraue

Ganz andere Wege ist Geldner gegangen Er setzt im Glossar fur rdja an unserer Stelle die Bedeutung 'Flugel', fur hee 'rauschen' an und

<sup>1)</sup> Pischel sagt ungenau 'Rosse (und) Reichtum und scheint diese Auffassung Bergaigne zuzuschreiben

<sup>3)</sup> Oldenberg 'vervollstandigt Peschek Nachwes indem er noch auf D 13 6 atgå highat naf letibhir aegram edgasdingt, D 64,29 hinedad letibhir yota å i djom ettig akmitt D 88 3 digo at legiba oksli i gom arga vervevet. Ich verute be nebt, m wit fern diese Stellen etwas für die Aufklitung von edgan na letinam beitrigen kömen, insbesondern wenn man die Worte we Oldenberg zu auffalt.

bemerkt zur Erklarung im Kommentar Die Wolken sind gleichsam die Flugel der Erdgottheit Abgeseben davon, daß ich nicht glaube, daß in der Strophe überhaupt von Wolken die Rede ist, ist die Bedeutung 'Flugel' für tåja im Veda mehr als zweifelhaft¹) Hier ist sie geradezu unmöglich, denn hes wird ausschließlich von dem Wiehern des Pferdes gebraucht Wenn der Dichter aber den peru, den die Erde vorwarts schleudert, mit einem 'wiehernden Flugel' verglichen hatte, wurde er doch vielleicht auch bei indischen Hörern kein Verstandnis gefunden haben

Nun bin ich allerdings überzeugt, daß hésant nur Partizip von hes wiehern' sein kann, das zuerst wieder Ait Br 6,8 (tad vathabhihesate pipāsate Lsipram prayacchet) erscheint, daß aber der ratselhafte Ausdruck idjam ná hésantam sich in ganz anderer Weise erklart, als man bisher geglaubt hat RV 2, 43, 2 wird der Weissagevogel gebeten visera ran sisumatir apityā sarvato nah šakune bhadram a vada visvato nah šakune punyam å rada Geldner ubersetzt 'Wie ein litziger Bulle (brullt), wenn er zu den Mutterkuhen kommt, so verkunde du uns von allen Seiten Gluck. o Vogel, von uberallher verkunde uns Gutes, o Vogel' Es laßt sich natur lich nicht bestreiten, daß vísa väst 'ein zeugungskraftiger Stier' bedeuten könnte, andererseits ist vänn aber doch ein gewöhnliches Wort für Pferd. und Wörter fur Pferd mit dem Zusatz ersan bezeichnen im Veda den Hengst2) Ebensogut könnte also auch Sayana recht haben, wenn er 178a tāji durch 'brunstiger Hengst' (secanasamariho 'śiah) und dementsprechend sisumatih als Stuten erklart Roth ini PW (unter irsan) und Ludwig haben sich ihm angeschlossen, wie ich glaube, mit Recht Der ersä väjt kann hier zum Vergleich nur deshalb herangezogen sein, weil der Laut, den er ausstößt, wenn er sich unter die Muttertiere mischt, als gluckbringend galt Tatsachlich wurde aber in spaterer Zeit das Wiehern des Pferdes so angeselien In Jagaddevas Syapnacıntamanı 1, 135 heißt es gitadhranıtedadhtanıgasabrmhitasımhanadahayahesah | yo bhrsam ükarnayatı prazäyate lasya subhalabhah und in Vasantarajas Sakuna hesararam muñcati ramato yah . tungam turangah sa padam dadāti3) Diese Anschauung ist aber viel alter Mbh 3, 161, 26 wird das siegbringende Gewieher der Rosse des Kubera erwahnt, hresayāmāsur anyonyam hresitair vijayāvahaih

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Geldner hat sie nn den anderen Stellen wo er sie fruher annahm, wieder aufgegeben, doch vgl die Note zu Ü 3,26 4

<sup>&#</sup>x27;) Áścam trąanam 1, 118, 9, tręno aścasya 1, 164, 34 35, 5, 83 6 aścasya trạnah 1, 116, 7, aścasah (aściā) trạanah 1, 181, 2, 6, 29, 2, 8, 1 9, 8, 23, 11, 17ebihu raścun 7, 69, 1, aścanam tręanah 1, 181, 2, 6, 29, 2, 8, 1 9, 8, 23, 11, 10, 10, 2, 7, 10, 1, 9, 2, 6, 82, 1, 86, 31, 191, 16) wohl immer an einem Henget zu denken, und schließlich bezuchnet auch trậcm alkim oft genig den Henget z B 1, 186, 5, 3, 35, 3, 4, 2, 2, 4, 6 9, 7, 71, 3, und noch Hernacandra, An 2, 281f führt es in dieser Bedeutung auf

den Vorzeichen des Sieges, die Vyāra Mbh 6, 3, 65ff aufzahlt, wird auch das angenehm klingende Gewieher der Rosse erwähnt (V 69) alamkāraih Jaracaih ketubhis ća sukhaprandair heutair vā hayānām | bhrājismati dusprativīksaniyā yesam camūs te viyayanti satrān Mbh 4, 46, 24ff zāhlt Drona die ungunstigen Vorzeichen auf, die sich im Heere des Duryodhana vor dem Kampf einstellen Der Text der Ausgabe ist in diesem Abschnitt, wie sehon der abrupte Eingang zeigt, luckenhaft. In den verlorengegangenen Versen muß Drona anch von den für die Pändavas gunstigen Vorzeichen und darunter von dem Wiehern der Rosse des Arjuna gesprochen haben 1) denn Karna 1) wendet sich in sehneidendem Hohne dagegen (4, 47, 23) hresstam hy upakrivāne drone sarvam vighatitiam 'wenn Drona das Gewieher librt, ist alles zusammengehrochen', und er schmaht das Omen als Aberglauben asvānām hresitam svittē lah prasamsāparo?) bhatet | stāme vāpiranganto vā sadā bresanti vājinah. Wenn Māgha Sis 17, 31 in der Schil derung von Krsnas Heer sagt, daß 'die Siegesrosse wiehertien' (jayaturagā phesire) so zeigt er, daß ihm die Anschauung uber das Wiehern bekannt war

So erklart es sich auch, daß beim Asvamedha auf das Wichern des Opferrosses Wert gelegt wurde Das Gewieher wurde als Vertreter des Stotra angesehen und man lockte es hervor, indem min dem Rosse Stuten vorfuhrte siehe Käty Śrautas 20 5 4 radabā darkayaty abhirassit tat stotram und austuhrlicher Läty Śrautas 9 9, 101 sarpatsu yayamāna ud gālaram bruyad udgatar apa trairme satena ca miskina casra ma udgālayatiti jašram āstāvam ākramayya vadabām darsayeyuh | tam yadālāhikranded atha yayamana udgālāram brūyad udgatar upa trāhvaye satena caura niskena ca tram era ma udgālāram brūyad udgatar upa trāhvaye satena caura niskena ca

Die professionellen Naimittikas haben dann das Gewieher, dis den Tod des Feindes oder Sieg prophezeit nach seiner Art und dem Ort wo es erschallt genauer bestimmt So gibt Varähamihira Brhats 92 71 an kraincavod ripucadhaya hesitam grivayā it acalaya ca sonmukham | sing dham uccan anunadi hritavad grasariddhavadanus ca tājibhh || purna pātra dadhiri pradevatā gandhapur paphalakaucanādi rā || dravyam vitam atha ru param bhaved dhesatām yadi samipato jayah Ein Pferd das das Gewieher eines anderen Pferdes erwidert hringt seinem Herra bald Gluck (Brhats 92 13 anyaturagam prathiseate yo 'srah ac bhartur acirat pracinoti lak mini) Die Naimittikas lehren dann weiter daß unter gewissen Bedingungen das Gewieher auch Ungluck anzeigen konne So soll es Gefangensehaft und Niederlage voraussagen wenn die Pferde bei Sonnenaufgang am Mitteg, bei Sonnenuntergang und um Mitternacht wiehern und dabei nach der

i) In der Kumbakonam Ausgabe 4 46 14 findet sich ein Hinweis darauf artelnim sennelim sebel enhalt im päänäsansim i eduarasyo rathe diepo nisennah seugate mahdin. Is a sehent mir aber, daß die Strophe spater hinzugefügt ist.

<sup>\*)</sup> In C vielmehr Duryodhana da der Vers 4 47, 20 ab von B hier fehlt

<sup>2)</sup> i gl. 4 47, 27 katham ed sa prasusyate

der Sonne gegenuberstehenden Richtung¹) blicken (Brhats 92, 10 sandhyāsu diptām avalokayanto hesanti ced bandhaparājayāya), und unter den ungunstigen Vorzeichen wird das übermaßige, das leise und rauh klingende vravadantı vätrām Gewieher genannt (Brhats 92, 11 atīra hesanti bhayāya drstāh)2) Das sind indessen sicherlich nur dınal.harası.arāš ca spatere Klugeleien der Auguralwissenschaft, die über die eigenthebe Bedeutung des Pferdegewiehers meht tauschen durfen

Auch bei Persern und Germanen galt das Wiehern des Pferdes als gunstiges Zeichen Herodot 3, 84f erzahlt, wie die sechs vornehmen Perser nach der Ermordung des Magiers über die Konigswahl die Verahredung treffen ότευ δι ό Ιππος ήλιου έπανατέλλοντος πρώτος φθεγξηται έν τω προαστείω αὐτών ετιβεβηκότων, τούτον έχειν την βασιληίηι, und wie dann der schlaue Stallhnecht des Dareios den Hengst seines Herrn dadurch in der Vorstadt zu wiehern veranlaßt, daß er ihn am Abend vorher dort mit einer Stute zusammenbringt, ebenso Justinus 1, 10 Von den Germanen berichtet Tacitus, Germ 10 proprium gentis equorum quoque praesagia ac monitus experiri Publice aluntur isdem nemoribus ac lucis, candidi et nullo mortali opere contacti, quos pressos sacro curru sacerdos ac rex vel princeps civitatis comitantur lunnitusque ac fremitus observant Nec ulli auspicio maior fides, non solum apud plebem, sed apud proceres, apud sacerdotes, se enim ministros deorum illos conscios putant. Und genau so wie bei den Indern galt bei uns, wie Grimm, D Myth 2,548f, be merkt, noch im Mittelalter das Wiehern als ein Vorzeichen des Sieges, und wenn sich die Rosse ihrer freudigen, mutweckenden Stimme enthielten, der Niederlage Grimm verweist dafur auf eine Stelle aus der Reimchronik von Flandern (hrsg von Kausler 7150ff), wo der Zug des französischen Heeres in eine ungluckliche Sehlacht gegen die Vlamingen geschildert wird

endo neder commende de rechte wege sone was onder theere chehort peert neven weder no voert

Im Volksglauben wurde das Pferdegewieher auch sonst im allgemeinen als gunstig angesehen In Grimms D Myth 3 442 wird aus der Chemnitzer Rockenphilosophie angefulirt 'wer pferdegewieller hört, soll fleißig zu hören denn sie deuten gut gluck an' Übermaßiges Wiehern gilt allerdings auch als schlechtes Vorzeichen genau so wie in Indien Birlinger, Volksthumliches aus Schwaben 1, 121 teilt aus Ertingen mit 'Wenn ein Pferd auf dem Antritt zu einer Reise ohne naheren Grund viel wiehert, "weinelet", soll man lieber umkehren Es bedeutet mehts Gutes3)

<sup>1)</sup> Von der diptë Gegend kommt stets Unglick

<sup>\*)</sup> Zu allen die en Angaben führt Bhattolpala in seinem Kommentar zur Bihats Parallelen aus einem anderen Werke an

<sup>2)</sup> Das Achten auf das Pferdegewieher mag da es sich gleichmaßig bei Ariern und Germanen findet bis in die indogermanische Zeit zuruckgehen. Auch bei den 49 6402 Lüders, Kleine Schriften

Das Rindergebrull scheint in der indischen Auguralkunde eine viel geringere Rolle gespielt zu haben. Allerdings wird in dem Kuhsegen RV. 6, 28, 6 von den Kuhen gesagt bhadram grham Irnutha bhadravacah 'nhr schafft dem Hause Gluck, ihr mit der gluckbringenden Stimme 1)' Ebenso wird es spater als ein gunstiges Zeichen angesehen, wenn die Kuhe brullend beimkehren. Brhats 91, 3 agacchantuo tesma bambhorarena garah syuh Aber im allgemeinen bedeutet das Brullen der Kube eher Ungluck und auch das Brullen des Stieres ist nur, wenn es nachts ertönt. gunstig. Brbats 91. 2 alarane krosati ced anartho bhayaya ratrau ersabhah surqua wenn eine Kuh ohne Grund brullt, kommt Unheil Brullt sie in der Nacht, so verkundet sie Gefahr Ein Stier aber, der bei Nacht brullt. bringt Gluck' Dazu stimmt Visnudharmott in Adbb 644 = Agnipur 231. 21 bhayāya svāmino ineyam animittam rutam gavām i nisi caurabha vāva svāt. Garga in Adbb 642 = Agnipur 231, 22 šivava svamino rātrav. balı ardo nadan bhazet2), und 1m wesentlichen auch Vasantarājas Śāk, wo unter den gunstigen Vorzeichen noch das Gebrull des wutenden Stieres und das leise Brummen der Kuhe bei Nacht genannt werden, unter den ungunstigen das Brullen vieler Kuhe bei Tage tamo 'nulomas ca ravah khurena srngena cagre khananam prihivyāh | prasasyaie daksinatas ca cestā tathā nisithe ninado vrsasya | bhambharavo vāmadisi dasiddhiai siddhiai garām suur nist humkriāni | gāro nistihe sarara bhayāya bhayāya bahryo dinase ratantyah3)

Ich glaube daß wir nach alledem vrsä tänt in 2, 43, 2 wohl mit Sicher beit auf das Pferd beziehen und sebon der rgvedischen Zeit die Anschauung zuschreiben durfen, daß das Geweher des Pferdes Gluck, Gewinn, Sieg bedeutete Ich glaube, daß wir dazu um so mehr herechtigt sind, als dadurch auch einige andere Außerungen in den Liedern, wie mir scheint, einen tieferen Sinn bekommen In 2 11, 7—10 haben wir eine Schilderung des Vrtra Kampfes Sie beginnt mit den Worten harr nu ta indra rügsgantä ghrlusculam stüram assürstum deine bedein den Sieg erstrehenden Falben, o Indra, laben den sehmelzbuttertriefenden Schall erischillen lassen'

Slawen wurden in vorchristlicher Zeit übersül Pferde als Orakeltiere benutzt, es wurde aber nicht aus ihrem Gewieher geweissigt sondern aus der Art, wie sie in den Boden gesteckte Spieße über-chritten Ahnlich war das Pferdeorakel durch das bei den Liven und ihren Nachbarn erinttelt wurde, ob ein Blittopfer den Göttern angenehm wäre oder nicht, siehe Ersch und Gruber unter Orakelpferde In der Laustiz horcht am Weihnachtsabend das Mädchen an der Tur des Pferdestalles, wenn en Pferd wichert, so verheiratet sie sieh im nichtsten Jahre (Hopf, Therorakel und Orakeltluere, S. 73f.) Ob das ursprunglich slawich oder aus germanischem Glauben über mommen ist loßt sieh wohl kaum entscheiden

<sup>1) \</sup> gl auch 6 28 1 d gdro agmann uta bladram akran

i) Du beiden Zitate nach J von Negelein Traumschlussel des Jagadders

<sup>\*)</sup> Angeführt von Hultzsch a a O S 72

Ghrtaścut wird das Gewieher hier genannt, nicht weil es, wie Sāyana meint, der Donner der Wolke ist, der den Regen strömen laßt, sondern weil es den bildigen Gewinn des ghrtá, des Wassers, vorhersagt 1, 36, 8 wird mit Bezug auf die Eroherungs und Bentezuge der Vater gesagt ghnanto irtiam ataran rödasi apa uru ksayāya cakrire bluiat kánie vīsā dyumny dhutah lrāndal ašio gdiistisu 'den Feind erschlagend schritten sie über Himmel und Erde und die Wasser, weites (Land) hahen sie sich zum Wohnen gemacht Bei Kanva ward der Stier glanzend, als er (mit Schmelzbutter) hegossen war, das Roß wieherte bei den Beutezugen um Rinder' Sicherlich ist das Roß hier ehenso wie der Stier auf Agni zu heziehen, wie der Dichter dazu kam, gerade das Bild des wiehernden Rosses hier zu hrauchen, versteht man aher doch erst, wenn man weiß, daß das Wiehern des Rosses Sieg und Gewinn kundete. So aufgefaßt paßt die Außerung gut in den Zusammenhing des Liedes, das, wie VV 2, 4, 10, 12, 13, 17 zeigen, ganz von dem Gedanken an Siegerlangung heherrscht ist

Der Glauhe an die gunstige Vorhedeutung des Pferdegewiehers wird dazu heigetragen hahen, daß man Agni auch sonst gern mit einem wiehern den Roß verglich1), und vielleicht gelingt es unter Berucksichtigung dieser Anschauung, auch der Eingangsstrophe des Marut Liedes 5, 59, 1 einen Sinn ahzugewinnen Sie beginnt pra za spal akrant suvidya davané 'rca due pra prihivyd riam bhare Schwierigkeiten macht hier die Mehrdeutig Leit des alran Oldenherg ist überzeugt daß alran nur von ir kommen könne, er erklart daher spat fur eine Interjektion") Aher eine solche ist nirgends hezeugt. In 8, 61, 15 indra spal utá vrtrahá paraspá no varenyah kann spat doch nur 'Spaher' sein, und in 10, 35, 8 visvā id usrā spal ud eti edryah paßt die gleiche Bedeutung vortrefflich, Oldenberg selbst giht das Rgveda 2, 125 zu Also wird auch in 5, 59 1 spat 'Spaher' und das dazugehörige pra akran 3 Sing sein. Nun zeigt die 3 Sing des Aorists von krand allerdings viermal im RV die Form des s Aorists dkran 9, 64, 9, 9, 97, 40, akran 9, 69, 3, sam akrān 2, 11, 8 Man hat daher akran zu kram ziehen wollen Allein bei den Wurzeln auf n, m, nd sind die 2 und 3 Sing der beiden Aoriste offenbar schon in alter Zeit durcheinandergeworfen worden, da sie sich nur durch die Quantitat des Vokals unterschieden Auch in 7, 5, 7 trám bhuranā janayann abhi krann apatyāya jātavedo dašasyan kann abhi kran doch nur zu krand gehören, es ist zu übersetzen 'die Weseu zeugend wieherst du (Agni ihnen) zu, zur Nachkommenschaft verhelfend, du Wesenkenner's) Ebenso finden wir von skand adhiskan RV 10, 61, 7, askan, skan VS SB KS GB Vait, aber askan, skan KS MS TB TA Ap\$ \$\$4) Andererseits ist gerade von kram, soviel ich weiß,

<sup>1)</sup> Z B 1, 58, 2, 173 3, 3 26, 3, 7, 5, 7 2) Vgl SBE 32 349

Auch hier durfte das Wichern Agnis hervorgehoben sein, weil es ein gunstiges Vorzeichen für die Fortpflanzung des Geschlechtes ist

<sup>4)</sup> Siehe die Stellen in Bloomfields Konkordanz unter askan gam zeabho yurd.

sicher nur dkran KSA TS TB ApS bezeugt1) Es scheint mir danach der Ahleitung von akran in 5, 59, I von krand nicht nur nichts im Wege zu stehen, sie muß sogar als die wabrscheinlichere gelten. Es fragt sich, wer der spat ist Nach Graßmann und Bergaigne 2, 378 scheint darunter der Blitz verstanden zu sein, das ist nicht mehr als eine Vermutung Sehen wir uns die Marut Lieder des Syavasva 5, 52-60°) an, so finden wir, daß zwei von ihnen, 5, 56 und 5, 60, mit einer Anrufung Agnis beginnen. Agni ist überhaupt der einzige Gott, der in diesen Liedern neben den Maruts erwahnt wird (5, 58, 3, 60, 6-8), wenn man von dem farhlosen rudrāsa indrarantah in 5, 57, I absieht Ludwig hat daher gewiß recht, wenn er in dem spat Agni sieht Allerdings tritt Agni sonst nicht als Spaher der Maruts auf Man wird daher tuh als objektiven Genitiv fassen mussen. abnlich nennt der Dichter in 4 13,3 die Sonne spasam visvasva jagatah 'den Beobachter der ganzen Welt' Auf keinen Fall ist aber tah, wie Sa vana will mit suritdya davane zu verbinden. Suritdya davane ist entweder ım allgemeinen Sinne zu verstehen wie in 5, 57, 1, 59, 4, wo von dem Kommen der Msruts sundya sundya darane gesprochen wird, oder es ist insbesondere auf das Gelingen des Liedes zu beziehen, das der Dichter vortragen will Bei dieser Auffassung wurde sich der sonst ganzlich fehlende Gedankenzusammenhang zwischen den beiden ersten Padas einstellen und außerdem die genaue Parallehtat zu 5,60 l ergeben wo Agni gebeten wird, den Gluckswurf auszusondern, d. h. dem Dichter zu helfen, das Lied zustande zu hringen ile agnim siawasam namobhir tha prasatto il cavat kriam nah ráthair sea pra bhare eajayadbhsh pradaksinin marutam stomam rdhyām Ich ubersetze demnach in 5 59 1 'Nach euch ausspahend hat er aufgewiehert um Gluck zu geben, ich will dem Himmel singen der Erde trace ich die Wahrheit vor'

Haufiger noch als Agni wird Soma mit einem wiehernden Roß ver glichen und ein paarmal heißt es dann daß er Gewinn oder Beute zu sammenwiehern möge, so 9 64 3 akto na caktado tivä sami gd indo sam arvalah | ii no rayé duro irdhi 'wie ein Pferd mögest du der Stier') uns Kihle und Rosse zusammenwiehern o Indu Öffne uns die Tore zum Reich um', 9, 90 4 apah sisäsann awasah star ghh adm cikrado maho asmabhyam vdjān 'die Wasser zu gewinnen suchend die Morgenröten das Sonnenlicht die Kuhe wiehere uns große Gewinne zusammen' Wir werden danreh duch 9 67 4 harri rdjam aakradad ubersetzen mussen 'der Falbe hat Sieg

askann adhita pritjani askan parjanyah prihitim askan ajani pritjani askan parjani yuri gah askan djash prihitim askin somah brahman somo skau drapets le dadan ma skan

<sup>1)</sup> Siele die Stellen a. a. O. unter ükrün vijl kramair alyakramid vijl ükrün vijl prihiim ükrün vijl ganlankeam 1) 5 61 durfin wir her bese ite lassen da es einen besonderen Charakter last

<sup>&</sup>quot;) vfel steht hier nur, weil das Lied 9 64 1-3 mit dem Wort regan ef ult

gewichert', nicht etwa wio z B Graßmann 'sehon wichert nach dem Kampfpreis er 1)' Aueli von Indra heißt es einmal 10, 96, 10 átyo na vájam harıram acıkradat 'wie ein Roß hat der Talbenherr Sieg gewiehert2)' Dio Sieg oder Gewinn wichernden Rosse der vedischen Lieder sind aber doch sicherlich nichts anderes als die Rosse, die nach dem Epos hresitair vijayaraharh 'mit Sicg lierbeifulirendem Gewieher' wiehern

Was hier durch rdjam krand, ist in 5, 84, 2 durch rdjam hes ausgedruckt. die Erde schleudert also das befruchtende Naß wie ein Sieg wieherndes (RoB)' oder 'als ob es Sieg wieherte' vorwarts Der Vergleich von flutenden Wassermassen mit vorwarts sturmenden Rossen oder Wagen ist den vedischen Dichtern gelaufig, 5, 53, 7 tatrdanah sindharah Lsódasa rajah pra sasrur dhenaro yatha | syanna asra reddheano remocane 'die (Himmels ) Ströme, erbohrt, sturzten mit ihrem Sehwall in den Luftraum wie Kuhe, wie Rosse laufend am Ausspann der Fahrt', 1, 130, 5 tvam vithā nadya ındra sártarê 'echā samudrám asrzo rathām ıra rāzayato ráthām ıra 'du, Indra, heßest die Tlusse los. um nach eigener Lust zum Meere zu laufen wie Wagen, wie nach dem Siegespreis strebende Wagen', 8, 12, 3 yena sındhum mahir apó rathām via pracodayah (der Rausch), mit dem du (Indra) die großen Wasser wie Wagen zum Sindliu vorwarts triebst3). Das Rauschen der Wasser aber wird auch sonst, je nach dem gewählten Bilde, durch Ausdrucke bezeichnet, die eigentlich Tierstimmen bezeichnen, wie nu (8, 69, 11, 70, 4) oder ru (6, 61, 8) 1, 54 1 heißt es von Indra dkrandayo nadyak Nadi wird AV 3, 13, 1 ganz richtig von nad abgeleitet das 1, 30, 16 usw auch vom Gewieher des Pferdes gebraucht wird yad adah samprayatir uhāv anadatā haté tasmād á nadvo nāma stha

Nicht weniger umstritten als die Bedeutung von hésantam ist die von hesa in hesakratu in 3, 26, 5 wo die Maruts sinha na hesakratarah sudanavah genannt werden Nach Roth im PW bedeutet hesakratu 'zu brullen verlangend, gern brullend', nach Graßmann 'machtig brullend', nach Ludwig 'stark brullend Alle drei leiten hesa also von hes 'wiehern' ab, was ich fur ausgeschlossen halte, da Lowen nicht wiehern Von Bradke, KZ XXVIII, 297, wollte hesa heber zu einem hes, his stellen, von dem er annahm, daß es 'gluhen' bedeute Eine Wurzel mit dieser Bedeutung gibt es nicht, aber auch davon abgesehen durfte der Vergleich der Maruts mit Löwen, 'die muchtig gluhen (indem ihre Blitze mit dem funkelnden Auge des Raubtieres verglichen werden)', etwas befremdlich erscheinen Ebenso verfehlt 1st Pischels Erklarung Ved Stud 1,48 Er fuhrt heed wie hesant auf den Aoriststamm von he zuruck, indem er sich auf Bildungen wie nésatama, nestr von nī, jesa von ji beruft Hesakratu soll 'gewaltige Kraft 1) Ludwigs Übersetzung 'der Gelbe hat Kraft gebrullt' kommt dem Richtigen

naher

<sup>2)</sup> Hier laßt auch Ludwig den Herrn der Falben 'nach kraftigem Futter' wichern

<sup>3)</sup> Vgl auch 3, 1, 4

hahend bedeuten mit der gleichen Sinnesentwicklung von hesa wie Pischel sie für hésant annimmt. Ich kann nach dem oben Dargelegten für hesa weder die Grundbedeutung 'eilig noch eine Entwicklung dieser Bedeutung zu 'gewaltig anerkennen aher auch kratu kann doch nicht 'Kraft in dem Sinn in dem es hier gebraucht sein mußte bedeuten Wahrend Geldiner im Glossar hesähratu als dessen Wille das Brullen ist seinen Willen (oder Mit) durch Brullen kundgebend erklarte gibt er es in der Übersetzung durch mutgetrieben wieder. Da er keine Erlauterung hinzufugt weiß ich nicht recht wie er diesen Sinn aus dem Kompositum herauslesen will das 'retrieben verrat daß er hesa vedenfalls von ha antreiben ableiten will

Fur die richtige Deutung von hesakratu kommt es ehensosehr auf das kratu wie auf das hesa an Kratu bezeichnet die geistige Kraft nach der Seite des Intellekts wie des Wollens hesaust nach dem Akzent zu urteilen eher Adjektiv als Substantiv wenn auch eine sichere Entscheidung nicht möglich ist Ich leite es von einer Wurzel his verletzen ah die uns in der jungeren Form hims vorliegt Hesakratu wurde also der sein dessen Sinnen verletzend (oder Verletzung) ist der zu verletzen beabsichtigt. Wenn die Lowen hier hesakratarah genannt werden so ist das dem Sinne nach genau dasselhe als wenn im Pali Jat 536 2 der Lowe siho parahimsane rato genannt wird Prakirna himsrah kravyadah bezeichnet Visnu 44 10 die Tiergattung die wir Rauhtiere oder reißende Tiere zu nennen pflegen und in demselben Sinne wird spater himsra in Verhindung mit pasu (Hal 5 40 Hem Ahh 1210 Trik 264 Kavitamrtak 20) oder jantu (Kathas 60 38 Pancar 1 11 22) oder himsra schlechthin (Vai) 71 146 Ragh 2 27) gehraucht In den Anfangen liegt diese Bedeutung von himsra aber schon im Rgveda vor In 10 87 3 wird Agni der Ralsas Töter himsra genannt als er gemahnt wird beide Fangzahne anzusetzen den oberen und den unteren wetzend also deutlich als Rauhtier geschildert wird ubhobhayarını upa dhehi damstra himsrah sısano taram param ca

Der Vergleich mit reißenden Lowen pißt aher auch gut für die im Gewitter dahinsturmenden Maruts. Sie sind fürchtbur grausig anzusehen bhindssamdrisch is 56 2 ghoravorpasah 1 19 5 64 2 fürchtbur grimmig bhindsas kumangarah 7 75 2 ihr. Sinn ist zornig kridhmi manansis 7 56 8 jeder der das Sonnenlicht schaut fürchtet sich bei ihrer Fahrt iste o ydman blayate scardrik 7 58 2 man bittet sie das Geschöß fern zuhalten sanemy asmäd yunyöta dudyum 7 56 9 So werden sie auch sonst bisweilen wegen ihrer Wut mit wilden Tieren verglichen. Sie sind an Sturke fürchtbur wie wilde Tiere mrgd ná bhinds társibhih 2 34 1 ihr Andrung ist michtig wie ein Bir fürchtbur wie ein wutender Stier 71 so i á ro maru tah simituri amo dudhró gaur int bhinayuh 7 56 3

Von seiten der Bedeutung laßt sieh wie mir seheint kaum etwas gegen meine Auffassung von heußrafte einwenden es fragt sieh nur nech ob wir berechtigt sind hie als die altere Form der Wurzel 1 ims anzusetzen. Dir herrschenden Ansicht, daß himsati Desiderativ von han sei, ist zuerst wohl Wackernagel, Aind Gr 1, 44, 231, entgegengetreten Bartholomae, ZDMG 50, 720, hat sie verteidigt Eingehend hat dann Guntert, IF XXX, 106ff . die Frage behandelt Ich stimme Gunterts Ansicht, daß himsati keine Desiderativbildung sein könne, durchaus zu, da es nirgends desiderativen Sinn bat und außerdem nahämsa als Desiderativstamm von han seit dem RV bezeugt ist Dagegen spricht weiter, daß schon in der alteren Sprache Desiderativbildungen zu himsati, wie uhimsisanti SBr 9, 1, 1, 35, iihimsiset SB 9, 2, 1, 2, vorkommen Wackernagel, Ai Gr 1, 44, hat zu himsati hid 'zurnen' gestellt, das er auf 'his-d zuruckfuhrt Im Pali erscheinen neben himsati, himsa, vihimsati, vihimsa Formen mit e in der Wurzelsilbe viheseti, vihesa, vihesala, die allerdings nicht direkt von einer Wurzel his abgeleitet zu sein brauchen, da sie sich aus urhimsavati usw erklaren lassen Eine Parallele bildet or Lesua neben krmsua aus krmsula (Hem 1, 86) Neben himsati, vihimsati steht im Pali aber auch das damit vollig synonyme hethets, trhethets, das nicht nur in das Sanskrit der Buddhisten übergegangen ist, sondern auch im Dbatupatha mit dem Prasens hethati, hethate aufgeführt wird P hethets konnte über \*hetthayats auf \*hitthayats und weiter \*histayats zuruckgehen, das eine Ableitung von \*histi sein könnte wie Lirtayati von kīrti Wahrscheinlicher ist es mir, daß sk hethati hethate aus \*hestati, \*hestate entstanden sind und daß sich p hetheti zu \*hestate verbalt wie P tethets zu sk testate Sk \*hestate wurde dann eine Prasensbildung von der Wurzel his sein, die ihre Parallelen in testate, dyotate, cetati usw hat1) So werden wir, wie mir scheint, mit Notwendigkeit auf den Ansatz einer Wurzel his gefuhrt

Guntert nimmt an daß von his ein Nasalprasens \*himsdit gebildet sei, dessen Akzent spater verschoben sei wie in dašait, sajait, svajait, dirmhdit (neben drimhait), šumbhait (neben šumbhait) usw Er halt es fur möglich, daß die Akzentverschiebung in himsait unter dem Einfluß von nimsaite 'sie kussen' erfolgt sei was ich fur sehr unwahrscheinlich halte, da sich

<sup>&</sup>quot;) Mit diesen Formen hatselnon Charpentier WZKM N.X.107, helhalt zusammen gestellt. Im ubrigen erklart Charpentier De-siderativ bildungen der indornansehen Sprachen, S. 737, daß er trotz Vackernagel und Guntert an der Ansicht, daß hims Desiderativ bildung von han sei festhalte. Darüber ist michts weiter zu sagen Charpentier führt zugunsten seiner Ansicht aber auch an daß die indischen Grammatiker führt zugunsten seiner Ansicht aber auch an daß den indischen Grammatiker hims so aufgefahlt hatten und somut die ganzo indischer Tradition' dafür spräche Da nicht anzumehmen ist daß jemand eine so schwerwiegende Behauptung einfach aus der Luft greift so stutzt sich Charpentier offenbar auf Quellen die mir unbekannt sind Ich möchte mich hier mit der Feststellung begnügen daß Papinis Werk, jedinstalls micht zu diesen Quellen gehort. Im Panimeschen Dhatupatha wird him himed Jim unter den rudhädayah (7 Klasee) und den dil reijas der eurädayah (10 Klasse) auf geführt. Nach Pan 7, 1, 55 wird die Wurzel zunächst nasähert. Panim selbst führt sin 13, 2, 146, 167 als himse 6, 1, 188 als kings an. Die Formen himsenyati, himselt ergebin sich nach den allgemeinen Regeln. Hinasit wird von hims nach 6, 4, 23 gebildet, die sehwachen Formen himsensti usw nach 6, 4, 111

die beiden Formen, wenn sie auch reimen, der Bedeutung nach doch ganz fernsteben. Über das s von himsatt spricht sich Guntert nicht aus, schließt man sich Wackernagels Ansicht an, daß s im Indischen auch hinter nasalem t, ä, f und linnter Anusvära, dem t, ä, f vorausgehen, zu s wird — und ich halte sie fur unbedingt richtig —, so wurde aich himsatt für \*himsatt nür durch die Beeinflussung durch das Adjektiv himsra, wo s lautgesetzlich ist, erklaren lassen. Viel besser erklärt sieh das s aber doch, wenn man mit Wackernagel annimmt, daß von his ein Prasens nach der 7 Klasse gehildet wurde. Daß der Wechsel des Zischlauts von hinasti — \*himsanti ausgeglichen wurde, ist begreiflich, in pindst — prinsanti, sinasti — śim santi sit der Ausgleich in umgekebrter Richtung erfolgt

Nun ist hingsti aber doch mehr als ein Postulat, es findet sich in der Sprache seit dem AV Bartholomao erklart es allerdings für unmöglich, dieses hinasti als eine ursprungliche Bildung anzusehen, da es erst vom AV an vorkommt, 'wahrend hims schon im RV steht' Guntert, der sich dieser Ansicht offenbar anschließt, sucht die Entstehung von hinasti durch die Annahme zu erklaren, daß sich nach dem Nebeneinander von wungkts - yungatı, prnaktı - prncatı, sınastı - sımsatı, ubhnah - umbhata, trnedhi - trmhanti u a neben himsati ein jungeres hinasti eingestellt babe. Dagegen laßt sich geltend machen, daß die Sprache in ihrem ganzen Verlauf his in die Prakrits hinein, den umgekehrten Weg eingeschlagen hat yunnati, priicati, simsati1) sind wie ubrigens Guntert selbst bemerkt, junger als nungkts, prnakts, sinasts und steben auf einer Stufe mit Formen wie p bhindati, bhuñjati chindati usw. die von der 3 Plur aus die Sanskritformen bhinatti, bhunalti, chinatti usw verdrangt haben. Ich kann aber auch micht zugeben, daß hingsti eine jungere Bildung sein musse, weil sie im RV fehlt Im RV kommt uberhaupt keine Form von Prasens Sing des Verbums vor, wir wissen also gar nicht, wie in rgyedischer Zeit der Singular des Prasens lautete Warum sollte man aber eine Form wie hinasti nicht auch noch zu einer Zeit gebraucht haben, als man schon himsanti sagte? Daß das tatsachlich in rgyedischer Zeit der Fall war, wird aber doch mehr als wahrscheinlich, da soweit ich sehe, im ganzen Bereiche der vedischen Literatur mit einer einzigen Ausnahme vom Prasens Sing nur Formen nach der 7 Klasse vorkommen Die Stellen2) sind hinasmi Kath 27.4. hingsti, hingsti AV 2, 12, 2 3, 5, 17, 7, 5, 18, 13, 15 5, 1-7. Kath 6, 7

<sup>1)</sup> Die letzten beiden Bespiele übhndh — umbhata trueßhi — trud anti bleiben her besser unerwahnt da die älteren Formen von hunast deelt zu weit nibligen ab daß soch die Wister für die Bildung hätten abgeben können. Übrigens schreibt Guntert śmata – śmata Śmata, das auch sonst gelegenthelt in der wissenschaftlich in Lateratur aufläucht, verdankt sein Dasein einem Druckfähler in Wintreys Wurze in

<sup>3)</sup> Die hier und im folgenden gegebenen Lettin, größtenteils auf dem PW und Spezialklossaren berühend können naturlich keinen Anspruch auf Volktändigkeit machen, lassen aber doch die Richtlimen der Entwicklung deutlich erkninen

(bis), 6, 8, 7, 8, 10, 4, 12, 12, 19, 7, 21, 7, 23, 6, 24, 1, 24, 9, 28, 9 (bis), 34, 17, Maitr S 3, 1, 8, 3, 3, 6, Taitt S 5, 1, 7, 1, Taitt Br 2, 3, 2, 5, 2, 3, 4, 6, Ait Br 5, 1, 9, Sat Br 9, 2, 1, 2 (ter), Gop Br 2, 2, 10, Ait Ār 2, 5, Sānkh Ār 12, 25 27 28, Art Up 2, 2, Brh Ār Up 1, 4, 11, 5, 5, 1, Mund Up 1, 2, 3 Himsati findet sich nur Sankh Ar 12, 22 26 im Verse (näsya tracam himsati jätaredäh, na siäpadam himsati kimcanainam). wo es sicherlich, wie Keith bemerkt, um des Metrums willen fur hinasti steht, das in demselben Abschnitt in V 25 (namam rakso na msāco hinasti). 27 (namam sarpo na prdālur hinasti), 28 (namam pramattam iaruno hinasti) erscheint Andererseits sind auch in der nachvedischen Literatur die Formen des Prasens Sing nach der 7 Klasse noch baufig genug hinasmi Bhatt 6, 38, hinatsi Mbh 1, 98, 161), hinasti Manu 2, 180, 5, 45 47, 6, 69, Mbh 6, 37, 28, 12, 58, 17, Mahābhāsya 1, 2, 12, Rām 5, 67, 17, Susr Utt 50, 3, Kalpanam 16, 3, Vikramorv 1, 16, Brhats 41, 14, 57, 51, 78, 17, Brhaji 4, 20, 8, 23, Pauc Purnabh 3, 95 (ed Bubler 3, 105), Subhāsitārnava, Ind Spr 2 5504, Drstantasataka, ebd 7275, Survadars 37, 1, upa hinasti Manu 11, 26 himsāmi findet sich Rām 4, 66, 17 (= B 5, 2, 22), himsati Samavidhanabrahm 2, 3, 11°), Mbh 5, 38, 8, 12, 140, 68, 12, 277, 27

Aber auch abgesehen vom Singular des Prasens finden sich noch zahlreiche Formen, die zum Prasensstamme nach der 7 Klasse gezogen werden mussen oder können, so in RV himsānām 10, 142, 1, áhimsānasya 5, 64, 3, ım AV himste 12, 4, 13, áhimsatım 9, 3, 22 (metrisch gesichert) Der Form nach kann auch himsanti RV 6, 34, 3, AV 5, 19, 8 hierhergestellt werden, die Akzentverschiebung ist die gleiche wie in himsänäm, himste Aus der ubrigen vedischen Literatur gehören hierber himstah Taitt Br 1, 7, 5, 3, 1, 7, 10, 5, hinasani Sat Br 6, 4, 4, 6, hinasat Sat Br 1, 7, 4, 16, 6, 4, 4, 6, hinusātah Sat Br 1, 1, 4 5, 2, 1, 15 (Text falschlich hindsaia iti), 17, hinasata (1) Mantrap 2, 17, 13, hinasan Mantrap 2, 17, 13, himsyat, him syat Maitr S 4, 7, 4, Sat Br 9, 2, 1, 2, himsydiam Sat Br 7, 1, 1, 38, himsyuh Sat Br 4, 6, 9, 1, absnat Taitt Br 2 3, 2, 5, aus spaterer Zeit himsyat Katy Srautas 4, 12, 24, Manu 4, 162, 8, 279, 8, 288, 9, 316, Rām 4, 5, 30, 4, 18, 42 (= B 4, 17, 27), B 4, 8, 9, Mbh 3, 29, 6, 29, 27, 213, 34, 4, 15, 16, 12, 279, 5, 330, 18, Bhag Pur 6, 18, 47, Susr Sutr 25, 17, himsyuh Ram 2, 91, 9 (= B 2, 100, 8), 5, 30, 30 (= B 5, 29, 25), Mbh 1, 72, 12, Susr Satr 19, 22, whimsyuh Manu 8, 238, ahimsyuh Manu 7, 20 (v 1)

Die Formen von dem Prasensstamm nach der a Klasse scheinen weniger haufig zu sein Aus RV und AV laßt sieh nur das Part Fem

<sup>1)</sup> Ann hinatsi sutan iti = C 3911, wo hinasti Druckfehler ist In der kritischen Ausgabe 1, 92, 47 hat der Herausgeber vielleicht mit Unrecht himsus in den Text Evette (Var hinatsi, en doder tram, tu) hannsi, en Annsih. Mbh 3, 196, 9 steht die merkwurdige Form himsi in einem Prosasatz kim himsy andgasam mäm iti Milakantha erklart sie durch hinassi tudayasi. Man wird die Bestatigung durch die Handschriften abwarten mussen.

<sup>2)</sup> Das Werk ist trotz seines Titels ein Sutra Text

778

himsanti anfuhren, das in ahimsantih RV 10, 22, 13, AV 9, 8, 13-18 vor liegt1) Andere derartige Formen sind ahimsanta Tandyabr 21, 12, 2, ahimsanta Ait Ar 2, 1, 4, upahimsanti Ram 2, 9, 10, himsate Mbh 13, 94, 10, himsela Mbh 3, 206, 34, upahimsela Mbh 13, 98, 50, himsase Mark Pur 132, 152)

Von der altesten Zeit an wird aber das Element hims bei der Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalbildung verwendet, schon ım RV sınd himsit, himsista, ahimsyamanah, himsia helegt. Daß Panini und seine Nachfolger hims daher als Wurzel ansehen, habe ich schon S 775. Anm 1. bemerkt

Meiner Ansicht nach hat das neue Prasens himsati und die daraus verallgemeinerte Wurzel hims ihren letzten Ursprung in der 3 Plur Pras himsanti In dieser Form wird auch zuerst die Akzentverschiebung ein getreten sein, die wir dann auch in den beiden anderen, vom schwachen Prasensstamm gebildeten Formen himsanam und himste (gegenüber him sudt, himsuuh) finden Panini lehrt 6 1, 188 ausdrucklich, daß bei strap usw , d 1 stap, stas, an und bei hims vor einem mit Vokal anlautenden lasārradhatuka, wenn der Vokal nicht das Augment i ist, die erste Silbe be liebig betont werde Als Beispiel führt die Käsika svapanti, svasanti, himsanti an, die also den Ton beliebig auf der ersten oder auf der zweiten Silbe trugen Derartige Alzentregeln Paninis beruhen offenbar auf der Beob achtung der gesprochenen Sprache, zu seiner Zeit schwankte man also noch zwischen himsanti und himsanti

Fur die von mir angenommene Entstehung der Wurzel hims lassen sich aher auch noch genaue Parallelen anfuhren von denen hier ginv und pinv erwahnt seien Zu jya (ji) pya (pi) wurde zunachst3) ein Prasens nach der 5 Klasse gebildet von dem Reste in pra unden 5 84 1. nure 4 21 8, pra pinvire Vālakh 1 2 Part Act pinvan pinvantam pinvatīm miniatim AV 9 5. 34 Part Med miniandh 9. 94, 2 vorliegen Die 3 Plur Pras lautet aber nicht, wie zu erwarten \*jinvanti \*pinianti sondern, genau dem himsanti entsprechend, mit dem Ton auf der Wurzelsilbe 21 neant: 1, 164, 51 pincant: 1, 64, 6, 5, 54, 8, 7 57, 1 Von diesen Formen aus hahen sich die Prasensstamme jing und ping entwickelt von denen in der alten Literatur zahlreiche Formen vorliegen, sie entsprechen genau dem Prasensstamm himsa Und wie aus diesem das Element hims weiter zur Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalhildung benutzt wurde, so finden wir auch zu den Pras ginrati pinrati die Perfektformen

<sup>1)</sup> Daneben wie oben bemerkt im Al ahimialim

<sup>1)</sup> I ormen wie himsanti 1 imse (1 Sg Med ) and doppeldeutig und mussen hier naturlich außer Betracht bleiben

<sup>1)</sup> Ob jindti mindti für alteres "jindti "pindti oder "jindti "pindti eingetreten ast braucht hier micht erörtert zu werden. Ich verweise auf Wachernagel Jacobi Lestgabe, S 2

pymrathuh 1, 112, 6, pipiniathuh 1, 112, 12, dis Tuturum jiniisyasi Ait Br 7, 29, 2, das Part Pr Pass jiniitäh') AV 19, 31, 7, parjanyajiniitäm AV 4, 15, 13 und die Nominalbildungen dhiyamjinia 6, 58, 2 usw, iiśia jinia 6, 67, 7, dänupiniä 9, 97, 23, piniana 'bestimites Gefaß'

Neben hesa findet sich im RV auch hesas In 10, 89, 12 wird Indra gebeten ásmera udhya duá á srjanás tamsthena hésasa droghamitran Roth setzte im PW fur hesas 'Verwundung, Wunde' an, Graßmann übersetzte es mit 'Geschoß', Ludwig mit 'Lohe' Auch P von Bradke, KZ XXVIII, 297, glaubte fur hésas eine Bedeutung wie etwa 'Glut' annehmen zu mussen Ausfuhrlich hat Pischel, Ved Stud 1, 49 das Wort behandelt Er sieht in hésas, wie in hesa, eine Bildung vom Aoriststamm von hi mit der Grundbedeutung 'Eile' und meint, man konnte übersetzen 'vernichte die falschen Freunde mit flammendster Eile', auch wir sprachen von 'flammender' oder 'brennender' Eile, Hast u dgl , der Englander sage 'in hot haste' Ich muß gestehen, daß mir eine solche Ausdrucksweise im Deutschen nicht gelaufig 1st, der englische Ausdruck ist allerdings ganz gebrauchlich aber man sollte doch nicht vergessen, daß damit noch nichts bewiesen ist Idiomatische Ausdrucksweisen, die sich in einer Sprache herausgebildet haben, können einer anderen völlig fremd sein, es scheint mir daß man insbesondere in der Heranziehung des Slang für die vedische Interpretation oft zu weit gegangen ist Immerhin hatte sich Pischel darauf berufen können daß ved osam 'schnell, bald'. Naigh 2, 15 unter den Leipranamani aufgeführt, offenbar wie schon im PW angegeben wird, von us 'brennen' abgeleitet 1st Uhlenbeck, Et Wb, halt das allerdings für nicht sicher, mir scheint aber die Herleitung durch Pan 5, 2 72 bestatigt zu werden. Dort wird gelehrt, daß an sita und usna das Suffix ka gefugt wird im Sinne von 'so handelnd', sitaka bedeutet danach soviel wie alasa, jada, usnaka soviel wie sighrakarın, dalsa2) Ich möchte trotzdem bezweifeln daß der vedische Dichter von 'heißester Eile' sprechen konnte und Pischel scheint das selbst empfunden zu haben, denn er behauptet weiter, daß 'Eile' hier soviel wie 'Kraft', 'Glut' sei Er folgert das daraus daß der 'gluhende' oder 'gluhendste' Donnerkeil (tápusdána 2, 30, 4, asanım tapısthām 3, 30, 16) zugleich der 'gewaltigste', 'starkste' (ón stham vajram 4, 41, 4, der ebendort didyum 'leuchtend' heißt) und der 'fliegende', 'eilende' (vajrasya patane 6, 20 5, vajram 1, 121, 12) sei, so seien z B auch bjisthena hanmana 1, 33, 11 und tam thena hanmana 7, 59, 8 durchaus identisch Ich kann hier nur wiederholen was ich schon oben gesagt habe, daß ich einer solchen mechanischen Identifizierung keine Berechtigung zuerkennen kann Wenn

<sup>1)</sup> Konjektur, die Handschriften haben zinrutah

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Diese Bedeutungen von usnaku wofur zum Teil auch usna eintritt und filala werden dann auch von den Lexikographen aufgeführt siehe Am 2 10, 18f (hier unna) Hal 1, 40 (hier usna) 2 232. Hem An 3, 10 95 Hem Abb 383f, Vai 205 108f, 230 15 (hier usna)

der eine Dichter an dem rayra die Glut, ein anderer die Kraft, ein dritter die Schneligkeit hervorheht, so geht daraus doch nicht hervor, daß diese Ergenschaften identiseli sind. Auch was Pischel sonst über die Verwandtschaft der Begriffe der Schneligkeit, der Starke und des Leuchtens oder Gluhens bemerkt, durfte für die Interpretation des Veda krum von Wert sein. Die Bedeutung "Eile" für hésas heruht im Grunde auf der etymologischen Herleitung des Wortes, die ich micht für richtig halte. Das Bei wort tapistha, das hésas empfangt, kann sie jedenfalls nicht stutzen. Für die Annahme einer Bedeutungserweiterung zu "Kraft, Glut" liegt nicht der geringste Anlaß vor

Fur die Feststellung der Bedeutung von hésas scheint mir zunachst die Beohachtung von Wichtigkeit, daß an allen Stellen des RV, wo Formen von wadh mit einem Instrumental verbunden erscheinen, dieser das In strument, mit dem die Durchbohrung stattfindet, bezeichnet so außer in den nachher angefuhrten Stellen undyutā 1, 86, 9, tābhih (ašanibhih) 10, 87, 4. śariā 10 87. 0, tayā (śaravyayā) 10, 87, 13, tigiténa 2, 30, 9, arcieā 10, 87, 17, himena 8. 32. 26, tamasa 5, 40, 5 Es ist daher hochst wahrscheinlich, daß auch hesas die Waffe hezeichnet, mit der Indra die Verrater durchbohren soll Nun werden weiter die Waffen, mit denen die Götter ihre Feinde er schlagen oder durchhohren, 'gluhend oder 'heiß' genannt, so heißt es von Indra 3. 30 16 jaht ny esv asanım tapısthām, 3, 30, 17 brahmadı se tapusım hetim asua. ehenso von Soma 0, 52, 3, von Indra und Soma 7, 104, 5 in drasoma vartayatam diras páry agnitaptebbir yurám asmahanmabhih | tapur vadhebhir ajarebhir alrino ni parsane vidhyalam, von den Varuts 7, 59, 8 tanisthena hanmanā hantanā tam, von Brhaspati 2 30. 4 brhaspate tanusd snera vidhva vrkadraraso asurasya riran, von Agni 4, 4, 1 astāsi ridhva raksasas tamsthath, 10, 87, 23 prati sma raksaso daha lagne tigmena socisa tapuragrabhir rstibhih So spricht alles dafur, daß hesas 'Waffe' hedeutet und daß wir den Halhvers zu übersetzen hahen 'Wie ein vom Himmel geschleuderter Stein durchbohre mit heißester Waffe die trugerischen Freunde' Hésas, von der ohen erschlossenen Wurzel his gebildet, wurde soviel wie die himsrdsanih sein, die in dem Liede an Agni den Raksas Töter. ın 10 87, 5 genannt wird agne tracam yatudhanasya bhindhi himsrdsanır harasa hante enam 'Agni, spulte die Haut des Zuuberers, der verwundende Donnerkeil soll ihn mit Glut erschlagen' Eine kleine Unsicherheit bleibt allerdings zunachst bestehen Hesas zeigt die typische Akzentuierung der Verbalabstrakta, nicht die der Nomma agentis Wir mussen also annehmen daß es zun ichst 'Verwundung' bedeutete, und es ware wohl möglich, daß in leiser Abweichung von den vorhin angeführten Stellen in unserem Verse gesagt ware 'durchbolic mit glubendster Verwundung')' Es ist auch

<sup>&#</sup>x27;) I me ähnliche Unseherheit zugt sich bei Ionman So gibt z B Geldn rim Glossuf für 1 33 11 inn indra dietftena hannandam für Ionman die Bed utung Waffe, Neule an, mie mer Übersetzung aber steht "Indra trechlig ihn mit stärkstem."

nicht zu leugnen, daß hei dieser Auffassung die Inkongruenz verschwinden wurde, die sich zwischen dem upamana und dem upameya ergiht, wenn man ubersetzt. Wie ein Stein durchbohre mit heißestem Geschoß die trugerischen Freunde.' Allein entscheidend ist das nicht. Wir durfen an einen vedischen Dichter nicht den gleichen Maßstah legen wie an einen Kavi der klassischen Zeit, und daß die neutralen as-Stamme auch zur Bezeichnung konkreter Dinge verwendet werden konnen, zeigen ródhas 'Damm, Wall', idsas 'Kleid', sádas 'Sitz', édhas 'Brennholz' usw ziehungen von hesas zu Worten in den verwandten Sprachen, die vielleicht ins Gewicht fallen könnten, scheinen mir zu fehlen Die Zusammenstellung mit gr. xaio; 'Hirtenstab', gall-lat gaesum, ahd. ger 'Speer' usw.1) halte ich nicht fur richtig; sie ist weder den Lauten noch der Bedeutung nach gerechtfertigt. Hésas, das nur dreimal im RV. vorkommt, ist offenbar ein Wort der Dichtersprache, das erst im Indischen gebildet ist2). Die Entscheidung über die Bedeutung 'Waffe' oder 'Verwundung' wird von den beiden anderen Stellen, an denen das Wort erseheint, abhangen

In der Ableitung hésasrat findet sich hésas in 6, 3, 3 säro nå yäsya dråstir arepå bhimå ydå éti šucatås ta å dhih | hésasvatah surudho nåyam aktöh kilitä cid ranto tasatir taneghi?) Das Verstandnis der Strophe wird durch die Dunkelheit von surudha und nåyam erschwert. Fur nåyam ist eine völlig hefriedigende Erklarung his jetzt nicht gefunden, ohwohl der Ausdruck oft behandelt ist, Geldner (Gloss) hat sich für die Auffassung als nå ayam entschieden Fur die Frage, die uns hier beschaftigt, ist aber die Erklarung von nåyam von sekundarer Bedeutung, da mit nåyam aktöh offenbar ein neuer Satz beginnt Über surudhah, erscheint, hat Pischel, Ved Stud 1, 32ff, gehandelt Er kommt unter Ablehnung der fruheren Bedeutungsansatze 'starkende Tranke, Heiltranke, Heilkrauter, Balsan' (Roth), 'der Starke, der Held, starkender Trank' (Graßmann), 'Speise, Nahrung' (Ludwig) zu dem Ergebnis, daß surådh mit Ausdrucken wie is, råtl, våja, rayi, råtna, våsu, vårya an anderen Stellen wechselt und 'alles

Schlage' Dagegen spricht 7, 59, 8 tapisthena hanmanā hantanā tam doch wieder für die Bedeutung 'Waffe'

<sup>&#</sup>x27;) Uhlenbeck, Amd Wb 362, Prellwitz, Etym Gr Wb 2 500, siche die vollstandige Aufzahlung bei Walde Pokorny, Vgl Wb I, 528

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Fur vollig zweifelhaft halte ich übrigens auch, wegen der Verschiedenheit der Grundbedeutungen, den Zusammenhang zwischen hi 'in Bewegung setzen' und his 'verwunden' Fur Erweiterungen der Wurzel gheis verweise ich auf Walde Pokorny a. a. O. I. 546

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Strophe ist ausführlich von Böltlingk, Ber Sachs Ges Wiss, Phil Hist Kl 55, 115ff, behandelt worden Ich möchte auf Böhtlingks Ausführungen nieht naher eingehen. In der Kritik früherer Erklarungen bisweilen zutreffend, bringen sie nichts Neues, was überzeugend gerannt werden könnte. Für hégasvalah furüdhah will Böhtlingk hégasvalah furüdhah "prasselnde Sperse" lesen.

Od 21, 416, die ragea; διστού; Od 22, 3, 24, 178, das δοοι βελο; Od 22, 83 oder auf die celeris sagilla römischer Dichter (celeri certare sagilla Acneis 5, 485, celeres molire sagillas Ov Met 5, 367) zu berüfen, auch im spateren Sanskrit ist äšuga 'der schnell Gehende', ein gewöhnliches Wort für Pfeil und wenn Roth recht hat, daß senä außer Heer auch Geschoß bedeutet, laßt sich dem äšuhésas auch äšusena in der Formel nama ašuse näya cašurathäya ca Käth 17,14 usw vergleichen Aber schon im RV wird Rudra 7, 46, 1 ksiprésu, Soma 9, 90, 3 ksipradhanian genannt und von Brahmanaspati 2, 24, 8 gesagt, daß er trifft, wohn er will, ksiprena dhanianä 'mit dem schnellen Bogen')' Gerade diese Ausdrücke scheinen mir, wenn auch nicht zu beweisen, so doch stark dafur zu sprechen, daß hésas in ašuhesas, und dann auch in den anderen oben besprochenen Stellen, nicht 'Verwundung', sondern Waffe' bedeutet

Die Hauntschwierigkeit, die asuhesasa bereitet, liegt darin, daß ein Beiwort 'deren Waffe schnell ist' nicht zu dem Charakter der Asvins, wie er uns sonst im RV entgegentritt zu stimmen scheint, die Asvins sind helfende, rettende, aher nicht kampfende Götter Ist es aher wirklich so ganz ausgeschlossen daß ein Dichter auch einmal eine etwas ahweichende Vorstellung von den Asvins zum Ausdruck brachte? Ich glauho, daß wir die Frage heantworten können Die Lieder 8 6-11 bilden wie die An ordnung nach Gottheiten und Verszahl zeigt eine geschlossene Gruppe\*) Die Tradition teilt 8 6 und 11 dem Vatsa Kanva zu In der Tat wird 8, 6, 1 und 8, 11 7 Vatsa aus dem Geschiechte der Kanvas<sup>3</sup>) als Dichter genannt 8 7—10 werden anderen Kanvas zugeschrieben 8 7 dem Punarvatsa 8 8 dem Sadhvamsa 8 9 dem Sasakarna 8 10 dem Pragatha In 8 8 4 7 8 11 15 19 und in 8 9 1 3 6 9 nennt sich aber Vatsa Kanya wiederum selbst als Dichter, in 8 10 2 bezeichnet der Dichter sich nur als Kanva Wir sind unter diesen Umstanden sicherlich berechtigt das Lied 8 10 wenn nicht dem Vatsa selbst so doch jedenfalls einem Mitglied seiner Familie zuzuschreiben Nun nennt aber Vatsa in 8 8 die Asvins zweimal ertrahantamā V 9 arsprā srtrahantama V 22 purutra ertrahantama Das Beiwort 'die besten Feindestöter ist für die Asvins genau so auffallig wie in 8 10 2 asuhésasā Es scheint mir zu beweisen daß in der Vorstellung dieses Dichters oder dieser Dichterfamilie das Bild der Asvins doch auch kriegerische Zuge aufwies die sonst im RV ganz zurucktreten. Auch in sachlicher Beziehung wird man also gegen die vorgeschlagene Erklarung von āśuhésasā nichts einwenden können

<sup>1) \</sup> gl auch 4 8 8 ats knipréea eidhyats

<sup>1)</sup> Oldenberg Hymnen des Rigseda I 213

Daß dies das Gesel lecht des D chters ist geht aus 8 6 3 8 11 21 31 34 43

## Berichtigungen und Zusätze.

(Im Texte ist durch Sternehen auf sie hingewiesen)

- 529. Die Ursprunghelikeit der Handschriften des Versjataka ist bestritten, siehe F. Weller, ZH 4, 46ff
- S 72 Nach imserer heutigen Kenntnis ist die Vasudevahundi keine Erzahlungs sammlung, sondern die Jaina Version der Bihatkatha Die Valkalaeirin Geschichte steht in der spattsten ims 6 Jahrbundert gehorenden kirchengeschichtlichen Ein leitung des an sich viel alteren Werkes Diese Einleitung ist jedoch nicht Hema candras ummittibarn Quille gewesen, vielmehr hat er, wahrscheinlich über mehrere Zwischenstellin, nur aus der gleichen Quille geschöpft wie die in einigen Punkten deutheh innursprunglichtere Vasudevahundt [Ninch einer Mittellung von L Alsdorf]
  - 5 78 Sk khola 1-t Lehnwort aus Pashto xol, Morgen-tierne, Etym Vocab of

Pashto, S 96

- S 114 Siehe die Berichtigung auf S 163 Genaueres über 117 S 376, Anm 1 Geldner halt in seiner Übersetzung des RV inn der meiner Ansicht nach falschen Auffassung von 11. fist
- S 115 In desem Sinne ist nucli phalakasaktha zu verstehen, das die Kasika zu Pan 5. 4. 98 anführt
- S 115 Wettere Stellen aus den Srautasütras, die das Angeführte bestatigen, hat Caland. 7DMG 62 123f. bewebracht

S 118 Es 1st wohl asphäre zu lesen

S 126 Die eingeklammerten Worte sind zu streichen Pāśa fundet sich im Jataka nur in den Gathās des Spielliedes die ich, anders als S 109, Anm 3, be merkt, jetzt für junger anseho als die kanonischen Gathas

S 128 Ebenso nach Hiranyakesin, Srs III, 12 Bharadvaja, Srs IV, 12, Van

khanasa, Śrs I, 13-14 Vgl S 175

- S 128 Cattihbatam, dus hur und Baudh Śrs XII, 15, Hir Śrs XIII, 19, Mā nava Śrs Rajasuyapraśna I, 4 erschent, ist mit Caland a a O S 125, als 104 zu fassen, vgl S 175 Nach Baudh werden zumachst deumal funfzig (tisrah pañcaśatah), nach Hir dreumal oder funfmal funfzig (tisrah pañcaśatah panca va pañcaśatah) Wurfel hingsechutet.
  - S 130 Die Erklarung wird durch die in der Berichtigung zu S 128 angeführten

Stellen bestatigt

S 130 Glaha ist allerding. Griff, da ich es jetzt aber für das wahrscheinlichste balte, daß der Spieler, um das kra zu machen nicht Wurfel zu dem hingeschutteten Haufen hinzuwerfen als vielmehr Wurfel von dem Haufen hinwegnehmen multe, so wurde ich glaha jetzt überall durch Griff übersetzen und von dem Ergreifen oder den zu ergreifenden oder ergriffenen Wurfeln versiehen. Auf die richtige Bedeutung von glaha hat Caland a a O S 127 hinzuserwisen.

S 131 Die Gleichsetzung von samutksepa und glaha ist sehr unsicher

8 144 Wie Calanda a O S 126 Anm 2 bemerkt ist cher kriam ayanum Taitt S II, 3 3 1 cereant

Gute, was den Menschen von den Göttern oder den Göttern von den Men schen gewahrt wird' bezeichnet Das ist im wesentlichen gewiß richtig, sicherlich aber hat surudh noch eine Bedeutungsnuance gehabt, die aller dings nicht leicht zu erkennen ist Vielleicht darf darauf hingewiesen werden, daß surudhah in der Halfte der Stellen, wo es erscheint, von Gutern gebraucht ist, die durch Anstrengung erschlossen, durch Kampf gewonnen werden, so daß vermutlich 'Gewinn' der wahren Bedeutung von surudh naberkomint Zweimal wird rad in Verbindung mit surudh gebraucht 1. 169. 8 tram műnebhya indra visvájanyā radā marudbhih surudho góagrāh 'du Indra, bahne mit den Maruts fur die Manas einen Weg zu allen zugute kommenden Gewinnen mit Kuhen an der Spitze'. 7, 62, 3 21 nah sahasram surudho radanto ridiano varuno mitro agnih 'zu tausend Gewinnen sollen uns Varuna, Mitra Agni, die mit der Wahrheit versehenen, einen Weg bahnen' Schwierig ist wegen des irajyania 7, 23, 2 ayami ghósa indra derarāmir iraiyanta yac churudho virāci Ich ubersetze, teilweise im An schluß an Pischel 'Erhoben hat sich, o Indra, der Ruf zu den Göttern, daß sie (die Götter) im Streite Gewinne lenken möchten', iedenfalls handelt es sich bier um surudhah um die ein Streit entbrannt ist. Besonders klar ıst 9, 70, 5, wo es vom Soma heißt trsa susmena bādhate ız durmatir ādedi śānah śaruahéta śurudhah 'der Stier treibt mit Wut die Bosgesinnten aus emander, wie ein Pfeilschutze auf die Gewinne zielend Auch in 1, 72, 7, 3 38. 5, 4 23 8, 6, 49 8, 10 122, 1 past die Bedeutung 'Gewinn' Geldner ist offenbar aus ahnlichen Erwagungen zu demselben Resultat gelangt, wahrend er in seinem Glossar fur surudh die Bedeutungen gibt 'Nahrung Speise Unterbalt Lohn bemerkt er im Kommentar zu 4, 23, 8 'surudh wohl Gewinn gute Gabe Belohnung

Der Vers 6 3 3 wurde also wenn wir hesasratah zunüchst unübersetzt lassen, besagen Wenn dir dem Strahlenden dessen Aussehen fleckenlos ist wie das der Sonne die furchtbare Absicht kommt (so fallen) dem hesa stat die Gewinne (zu) Derselbe ist bei Nacht, wo immer er auch weilt erfreulich der Holzentsprossene Roths Erklarung von hesasrat als 'ver wundet kommt nicht in Betracht sie beruht auf der falseben Auffassung der Worte surudho ndyam Ludwig sieht in hesasiat den 'Prasselnden', ich habe schon bemerkt, daß die Ableitung des Wortes von der Wurzel hes unmöglich ist, da hes nur 'wiehern' bedeutet Naturlich muß hésasvat dem hésas entsprechend erklart werden 1ch muß daher von Bradkes 'gluhend' ebenso ablehnen wie Pischels eing das angeblich dem Sinne nach nicht viel verschieden von den zahlreichen Beiwörtern ist, die Agni als den 'strahlenden', 'leuchtenden' bezeichnen und die ihn den 'starken' nennen Wenn hésas 'Waffe' ist kann hésasrat nur 'bewaffnet' sein Diese Be deutung gibt schon Graßmann im Wb an, wenn auch seine Übersetzung dann gleichst du nachtlich Pfeil versehnen Helden' ein starker Mißgriff ist Die Bezeichnung 'bewaffnet' paßt auch vorziglich in die Schilderung Agmis

als des furchtharen 1), heutelustigen Kampfers, der in der Strophe die Schilderung des Gottes als des friedlichen nachtlichen Hausgenossen gegenubergestellt ist. Wie es hier heißt, daß dem bewaffneten Agni die Gewinne zufallen, so wird in der oben angeführten Strophe 9, 70, 5 von Soma gesagt, daß er wie ein Pfeilschutzo auf die Gewinno zielt. Die beste Bestatigung der von mir angenommenen Auffassung von hésasiat scheint mir aber der Dichter unseres Liedes selbst zu liefern Er hat in V 5 die beiden Formen Agnis noch einmal gegenübergestellt, hier sagt er deutlich sa id asteia práti dhād asisyáñ chiśita téjó 'yaso ná dhárām | citrádhrajatir aratir yo aktór tér na drusádvá raghupátmajamháh 'er legt wie ein Schutze, der schießen will, den Pfeil auf, er scharft die Flamme wie des Eisens Schneide, er, der als Herr der Nacht glanzend dahmstreicht wie ein Vogel, der im Baum (im Holzo) sitzt, mit schnell fliegenden Schwingen' Man könnte freiheh auch hier wieder fragen, oh he asrat nicht doch vielleicht das Verbalabstraktum enthalt, also 'mit Verwundung verhunden' im Sinne von 'ver wundend', 'gewalttatig' hedeutet Wio hier sucatah und hesasiatah als Beiwörter Agnis nehoneinander stehen, so nennt der Dichter in 10, 87, 9 den Gott himsram raksamsu abhi sosucanam Vollige Sicherheit laßt sich auch von dieser Stelle aus kaum erreichen

Zum dritten Male erscheint hésas in āśuhésasa, dem Beiwort der Asvins ın 8, 10, 2 brhaspatım visiān dévām aham huva indravisnū asvināv āsuhésasā Fur āśuhésas wird im PW zunachst 'dessen Renner wiehern' als Bedeutung gegeben Spater hat Roth die Unmöglichkeit dieser Übersetzung selbst eingesehen, da er aher asuhésas als Beiwort der Asvins mit der von ihm fur hésas angenommenen Bedeutung nicht zu vereinigen wußte, vermutete er (unter hésas), daß äsuhesasā Fehler fur äsuhémanā sei Im kleinen PW wird das Wort als 'schnell verwundend' gedeutet Von Bradke meint, die Asvins seien hier 'mit rascher Glut' genannt, weil ihre Glut rasch am Himmel aufleuchtet, eine höchst gezwungene Deutung Nach Ludwig sollen die Asvins die 'rasch sturzenden' sein zur Erklarung bemerkt er 'hesas könnte von h: + s abgeleitet werden wie von gru crus' Das beruhrt sich aufs engste mit der Ansicht Pischels der in asuhesas ein Synonym von asuheman erblickt das wiederholt als Beiwort des Apam Napat, ein mal in 1 116 2 auch von den Rossen der Asvins gebraucht wird und nach Pischel uberall nur 'schnell dahmeilend' hedeutet Meines Erachtens kann āśuhésas nur 'mit schneller Waffe versehen' sein, womit Graßmanns Über setzung 'schnell fliegendes Geschoß habend' der Sache nach übereinstimmt Der Akzent ware nach den Ausfuhrungen Wackernagels Gr 2, 1 296 mit der Auffassung des Kompositums als Bahuvrihi wohl vereinbar Und für die 'schnellen' Waffen braucht man sich nicht nur auf den ώκυν διστόν

<sup>3)</sup> Man beachte das bhind dhih Pischel verflacht die Worte bhind ynd ét, ta d dhih zu 'wenn du es ernstlich willst, was kann zu seiner an und für sich sehr berechtigten Mahnung ganz wortlich zu übersetzen (Ved Stud 1, 88) stimmt

Od 21, 416, die ταγεας ἀιστούς Od 22 3, 24, 178, das θοοι βελος Od 22, 83 oder auf die celeris sagitta römischer Dichter (celeri certare sagitta römischer Dichter (celeri certare sagitta som in es spiteren Sanskrit ist äśuga 'der schnell Gehende', ein gewöhnliches Wort für Pfeil, und wenn Roth recht hat, daß sénā außer Heer auch Geschoß bedeutet laßt sich dem äśuhesas nuch äśusena in der Formel nama äśusenäga cäsurathäya ca Kāth 17,14 usw vergleichen Aber sebon im RV wird Rudra 7, 46, 1 Isipréin, Soma 9, 90, 3 Isipradhanvan genannt und von Brahmanaspati 2, 24, 8 gesagt, daß er trifft, wohin er will, ksiprena dhanvanä 'mit dem schnellen ßegen')' Gerade diese Ausdrucke scheinen mir, wenn auch nicht zu beweisen, so doch stark dafür zu sprechen, daß hésas in äśuhésas, und dann auch in den anderen oben besprochenen Stellen, micht Verwindume' sondern 'Waife' bedeutet

Die Hauptschwierigkeit, die asuhesasa bereitet liegt darin, daß ein Beiwort 'deren Waffe schnell ist' nicht zu dem Charakter der Asvins, wie er uns sonst im RV entgegentritt zu stimmen scheint, die Asvins sind helfende rettende, aber nicht kampfende Gotter. Ist es aber wirklich so ganz ausgeschlossen daß ein Dichter auch einmal eine etwas abweichende Vorstellung von den Asvins zum Ausdruck brachte? Ich glaube, daß wir die Frage beantworten konnen Die Lieder 8, 6-11 bilden wie die An ordnung nach Gottheiten und Verszahl zeigt eine geschlossene Gruppe\* Die Tradition teilt 8 6 und 11 dem Vatsa Kanya zu. In der Tat wird 8 6. I und 8, 11, 7 Vatsa aus dem Geschlechte der Kanvas<sup>3</sup>) als Dichter genannt 8 7-10 werden anderen Kanvas zugeschrieben 8 7 dem Punarvatsa. 8 8 dem Sadhvamsa 8, 9 dem Šasakarna 8 10 dem Pragātha In 8 8 4 7 8 11 15 19 und in 8 9 1 3 6 9 nennt sich aber Vatsa Känya wiederum selbst als Dichter in 8 10 2 bezeichnet der Dichter sich nur als Kanya Wir sind unter diesen Umstanden sicherlich berechtigt, das Lied 8, 10 nenn nicht dem Vatsa selbst so doch jedenfalls einem Mitghed seiner Familie zuzuschreiben Nun nennt aber Vatsa in 8 8 die Asvins zweimal vrtrahantamā V 9 arsprā srtrahantamā V 22 purutrā srtrahantama Das Beiwort 'die besten Feindestöter' ist fur die Asvins genau so auffallig wie ın 8, 10 2 aśuhésasā Es scheint mir zu beweisen daß in der Vorstellung dieses Dichters oder dieser Dichterfamilie das Bild der Asvins doch auch kriegerische Zuge aufwies die sonst im RV ganz zurucktreten Auch in sachlicher Beziehung wird man also gegen die vorgeschlagene Erklarung son äśuhésasä nichts einwenden können

<sup>1) \</sup> gl auch 4 8 8 ats kpsprésa vidl yats

<sup>\*)</sup> Oldenberg Hymnen des R greda I 213

<sup>\*)</sup> Daß dies das Ge-chlecht des Dichters ist geht aus 8 6 3 8 11 21 31 34 43

hervor

## Berichtigungen und Zusätze.

(Im Texte ist durch Sternehen auf sie hingewiesen)

S 29 Die Ursprunglichkeit der Handschriften des Versjätaka ist bestritten,

siehe F Weller, ZH. 4, 46ff S 72 Nach unserer heutigen Kenntus ist die Vasudevahindi keine Erzahlungs sammlung, sondern die Jann Version der Brhattatha Die Valkalaeirin Geschichte steht in der spatestens ins 6 Jahrhunderi gehorenden kirchengeschichtlichen Eineltung des an sich viel alteren Werkes Diese Einleitung ist jedoch nicht Hema-eandras unmittelbare Quelle gewesn, vielmehr hat er, wahrscheinlich über mehrere Zwischunstufen, nur aus der gleichen Quelle geschöpft wie die in einigen Punkten deutlich unwerprunglichere Vasudes ablandt [Näch einer Mittellung von L. Abdorf] Abdorf]

S 78 Sk lhola ist Lelinwort aus Pashto xol, Morgenstierne, Etym Vocab of

Pashto, S 96

S 114 Siche die Berichtigung auf S 163 Genaueres über 113 S 376, Anm 1 Geldner halt in seiner Übersetzung des RV an der meiner Anneht nach falschen Auffassung von 135 fest

S 115 In diesem Sinne ist auch phalalasaltha zu verstehen, das die Kasika

zu Pan 5, 4, 98 anführt

S 115 Weitere Stellen aus den Śranitasūtras, die das Angeführte bestatigen, hat Caland, ZDMC 62, 123f, beigebracht

S 118 Es ist wold asphare zu lesen

S 125 Die eingeklammerten Worte sind zu streichen Passa findet sich im Jataka nur in den Gathus des Spielhedes, die ich, anders als S 109, Anm 3, be merkt, jetzt für junger anselie als die kanomischen Gathäs

S 128 Ebenso nach Hiranyakeśin, Śrs III, 12, Bhāradvaja, Śrs IV, 12, Vai

khanasa, Srs I, 13-14 Vgl S 175

- S 128 Catuhéatam, das hier und Baudh Śrs XII, 16, Hir Śrs XIII, 19, Mñ nava Śrs Rājasuy aprasna I, 4 erschent, ist mit Caland a a O S 125, als 104 zu fassen, vgl S 175 Nach Baudh werden zunachst dreunal funfzig (tierah pañcaśatah), nach Hir dreunal oder funfinal funfzig (tierah pañcaśatah pañca wā pañcaśatah) Wurfel hingschutet.
- S 130 Die Erklarung wird durch die in der Berichtigung zu S 128 angeführten Stellen bestatiot.
- S 130 Glaha ist allerdings 'Graff', da ich es jetzt aber für das wahrscheinhehste halte, daß der Spieler, um das kria zu machen nicht Würfel zu dem hingeschutteten Haufen hinzuwerfen als. vielmehr Wurfel von dem Haufen hinzugenehmen mußte, so wurde ich glaha jetzt überall durch Graff' übersetzen und von dem Ergreifen oder den zu ergreifenden oder ergriffenen Wurfeln verstehen. Auf die richtige Bedentung von glaha hat Caland a a 0 S 127 hingeswiesen

S 131 Die Gleich-etzung von samutksepa und glaha ist sehr unsicher

S 144 Wie Caland a a O S 126, Anm 2, beinerkt, ist cher kriam ayānām Taitt 5 IV, 3, 3, 1 gement

- S 149 Der Bedeutungsansatzist nicht richtig Wio Calanda a O S 127 bimerkt, bedeutet tiennoti auch in Verbindung mit Irlam und Kalim offenbar 'ausscheida, 'absondern' Dieser Ausdruck ist das starkste Argument für die Annahme daß beim Vibhilaksepiele kra und kali nicht durch das Hinzuwerfen, sondern durch das Wignelmen von Nussen gemacht wurden.
- S 153 Statt audbhidyam ist wohl udbhinnam zu lesen, siehe Caland a a O S 126
- S 157 Caland hat a a O S 126, much might uberzeugend, seine Auffassung verteidigt
  - S 167 Das Zitat bezieht sich auf Taitt S IV, 3, 3, 1 kriam ayunam
  - S 158 Richtig 104, siehe Berichtigung zu S 128
- S 151 Der Ausdruck å nidhatoh bleibt unklar, siehe die Bemerkungen Olden bergs, Rgyeda I 42f Die Ecklarung Geldners, Übers I, 46, halte ich für ganzlich verfehlt
- S 161 Wie sehon bemerkt, ist es mir jetzt wahrscheinlicher, daß der zweite Spieler so viele von den ihm zugevorfenen Wirfeln wegnehmen midte, daß die übrig bleibenden bei der Teilung durch vier keinen Rest heßen Danach ist auch das 5 165 über Sakuns Spiel Gesagto zu berichtigen
- S 168 Richtig wie em Fal chspieler den kah verbirgt, vgl Jat 644 60 kalam Alaio ganhati klava sikkhio yatha Der Nommativ Litava ist imter dem Finfluß der rant Stämm, aus klava ungestalten.
  - S 168 Der eingeklammerte Satz ist zu streichen
  - S 169 Dies ist sicherlich der richtige Sachverhalt
- S 172 Es ist unnötig zwei Bretter anzunehmen. Die gekinstelle Sprach. Amaracandras gestattet ohne weiteres astapadastapada als 'das goldene astapad'i'
  - S 175 Statt 400 lies beidemale 104
  - S 190 Siehe aber Brugmann IF 29 410ff
- 8 201 Die Angabe ist nach Luders Bruchstucke der Kalpanämanditika des kumaralata 8 24f zu berichtigen
- S 213 Die Hoffnung weitere Bruchtucke der Dramenhand ehrift zu finden, hat sich nicht verwirkbeht. Nur ein paar Bruchstucke haben sich ein weinig ver großern lessen. In Nr 9 der Au gabe ist jetzt im i 1 praisfati nägalo vidfusafft) in b 3 vissrabdham ge visidiga. Zu lesen. In Nr 69 der Ausgabe ist in b eine obero Lule jussificiaf kijink. Innizigekommen. Auf dem oben S 2057 abgedrücktin Blatte ist in V 1 [p]r[art]th[ava]mjafnena zu lesen. in V 3 sieht etassa [pai ra]jitassa da in R 3 verundeurenau[sadhas][inf] wodurch die vergeschlags nen Erganzungen bestatigt werden.
- as 230 Die Inschrift ist zuletzt berunsgegeben von Konow Khar Inser p 162ff
  Jahre I ist zu lesen Mafdfe kupe [Difpuharena in Z3 f puyae almanaan in 74f
  Jahre I istae I spino en likt un n in Z 6 In der Übersetzung less an diesem
  Tagesalatum ist der Brunnen gegraben von Dagasthara von den Posquien Leuten zu
  Fliren von Vater und Mitter zur Furderung seiner selbst samt seiner Gattin und
  sin in Sohne zum Wolft aller Wesen in die (verschiedenen) Geburten Und dies
  geschrieben habend Danach sind die folgenden Bemerkungen (über die Inhalt)
  leer Insehrift zum Titt zur Derichtigen
- \$ 231 Konow a a O p 145 hest the crsten ver Worte klade kue [mu]r[o] lasa nami akasa
- 5 232 Durch neueri Inschriftenfunde smil die Zahlen etwas verschoben. Sie sind für Kanigka 3-23 für Viss ska 24-28 für Huvigka 28-0 für Vasiideva 74-98
  - 5 232 Auch devel wire ethe mid r Inschrift von S 28 I p Ind Vol XXI p 55ff

- 8 233 Auf Grand der neu gefundenen Inschriften und Konows Ausführungen n a O n LXXXI ist die im Text vorgetrugeni Ansicht etwas zu modifizieren. Auf hamskii, der zwischen dem Sommer von 8 23 und dem Sommer von 8 24 starb. folgte sem Sohn Vusiska, der las S 28 regierti. Sem Nuchfolger war sem Sohn Kaniska II., der su herhelt has S 41 regarte, doch wurden die ostlichen Provinzen von Huviska, wahrscheinlich einem zweiten Solme kaniskas, als Vizekönig verwaltet. Haviska führt daher zumichst nur den Titel mahardia devaputra oder deraputra sähi In S 40 nber macht er sich unabhangig und nunut den Titel ränfträng au, und in 8 51 ist er unahhangigir Herrscher (rajatirāja) auch un Norden
  - S 234 Westeres ber Pelliot, Toung Pao, 1923 n 97ff
- 5 244 Konow hat in semer Xi uansgala der Inschrift a a O p 30ff gezeigt, daß Kharaosta nicht der Sohn, soudem der Vater der Gemahlm des Rujula ist
- \$ 240 Scittlem ist ju Mathura em klemes Rehef mit einer Beisehrift in Kha rosthi gefunden is ist alar offenbar ans den Nordwesten dahm gebrucht, siehe Konow a a O p 49f
- S 245 Duse Interpretationsversuelic suid ausführlich von Konow a a O be sprochen worden. Eine endgultige Dentung der schwarigen Stellen der Inschrift ist hisher noch nicht gefunden
  - 5 250 Die Namen lauten richtig Vespasi und Klindaei
- S 252 Ans seitdem gefundenen Inschriften geht hervor, daß Horamumdaga Abkurzung des Namens Horamurudaphara ist. Der Name bedeutet offenbar 'den Glanz entes Gabenherrn besitzend
- 8 252 Lies 'the Tochter' anstatt 'the Mutter 8 252 Die folgenden eingeklammerten Bemerkungen sind durch Konows in der Berichtigung zu 5 244 erwahnte Ausführung is erledigt
- S 263 Huller, B E P L O MI, 1 S H, hat nachgewiesen, daß die Bildverse ans dem Vinava der Mulasarvastivadins stammen (Trip Tok XVII, 4, 62)
- \$ 265 Huber schlagt mach dem Chinesischen vor nanaratnaar vieitrena turgena zu lesen
  - S 273 Das Wort ist nach Huber der Name Nandipala
- S 275 In den Aufsitzin über die Asoka Inschriften sind die neuen Lesungen von Hultzsch berucksichtigt, soweit sie imr gesiehert zu sein sehemen
- S 290 Hultzsch hest P XII K ane va nikyaya, M ane ca nikaye, Sep I J sata muna me F1 Sh asti pi cu ekana samaye, aber luer steht nach der Phototypie ekane da
  - S 309 Hultz-ch hest karanino anstatt karata ca
  - S 301 Hultzsch hest rumamano yo tatra radha ra
- S 301 Hultzsch la st salam nikrami sabodhi Nach der Phototypie konnte man auch samtam lesen. Der Beweis, daß der nordwestliche Dialekt ihr Partizipialkon struktion nicht kannte, laßt sieh danach nicht führen
  - S 305 Hultzsch hest anunyhapayati
- S 311 Richtiger Meine Lajjūkas sorgen für das Volk, für viele Hundert tausende von Seelen', sielie S 335
  - S 322 Hultzsch liest taftha] ca [m]e p[r]aja anutatatu
  - \$ 325 Hultzsch hest bhage amir
- S 327 Durch the neuen Lestingen von Hultzsch (kachami ti für katham iti in h, kasam fur kesa m Sh. /ka |same to fur kesam its m V, iftafle fur itale m K, fiftare fur atrake in V. cera se fur ca vase in h.M. ca vo tam for cfef vo tithe in Sh) sind the folganilen Bemerkungen zu FIA soweit sie positive Deutungsvorschlage enthalten, zum Teil überlicht. Ich verweise auf die Übersetzungen von Hultzsch. Die in eckige Alammern gesetzten Satze sind zu streichen
- S 327 Hultzsch hest ufbhalyfelsa m Sh ubhayevam [ara]dhe m M Diese Lesungen and mir zweifilhaft 50 \*

- S 328 Die Phototypie zeigt, daß no tatsachlich dasteht
- S 330 Richtig suithidnam, da nach Hultzsch in K şuvihidnam, in Sh M
- S 331 Hultzsch hest nimsifdhafya Nach der Phototypie ist das dha be schadigt, das i Zeichen aber deutlich
- S 339 Die Übersetzung, die Hultzsch von diesem Satze und den beiden folgenden Satzen (I-K in Dh. J-L in J) gibt, halte ich für verfehlt
- S 342 Hultzseli liest da/kheya/ und anamne in Dh, dakhie/yā und ana/m/ne in J Die Lesungen sind meht sicher Jedenfalls aber ist Hultzselis Erklarung von anamne als anringam abzulchnen, da das y des Suffixes in der Ostsprache nicht an den vorhergehenden Konsonanten assimihert werden kann. Die richtige Form anami yam (anamyam) sieht in F VI in K Dh J (gegenüber anamnam in G) und in Sep I und II in Dh, wo J ananeyam bietet. Auch der Bedeutung nach paßt anrinyam nicht in den Yusammenham.
- S 343 Hultzsch hat gezeigt, daß für das nagalajanasa in Burgess Phototypic vielmehr ena janasa zu lesen und zu mahamate, Schreibfehler für mahamatam, zu erganzen ist Meine Frklarungen werden dadurch nur bestatigt
- S 375 Auch Hillebrandts Konjektur yatrasma u vosah (ZDMG 71, 313) be friedigt nicht
- S 393 Spies hat jetzt Schattenspiele in Sudindien entdeckt, siehe ZDMG N F 14 387ff S 396 Ein chayanalaa (chayanataka) wird in dem sakischen Lehrerchicht 5, 98
- erwahnt das wohl erst aus dem 7 Jahrhundert stammt, aber auf altere indische Quellen zuruckgelt. Dazu kommt die mechher angeführte Stelle aus Somaderus Nittvakgarurta die das indische Schattea-piel für das 10 Jahrhundert bezeigt
- S 337 Esteller hat in seinem Bucho Die alteste Rozension des "Malianatakam", nachgewiesen daß Madhusudanas Rezension eine Bearbeitung der Rezension des Darpodars ist
  - S 417 Es 1st wohl gandhika Parfumhandler' anstatt ganthika zu lesen
- S 422 Eine fast gleichlautende Liste von Artisten findet sich Kaut 123 S 313, wo im Text sauhika statt saubhika steht
- S 427 Den endgultigen Naehweis scheint mir Nitivaky 55 zu erbringen. Dort wird in einer Liste von Spionen der kaubbita aufgeführt und von Somadeva selbst als kapptyam kändapatavaranena nanntuhämamarupadarit erklart. Die Übereit stimmung dieser Angabe mit dem ganz unabhangig durch Interpretation iler Texte gewonnenen Ergebnis kann doch meht zufällig sein.
- S 446 Die Erklarung von hamgusti ist falsch Hamgusti bedeintet Finger, die richtige Überetzung ist so wie Brijaas und Budasa mihre Finger darauf anbringen Die Stelle der Unterschrift vertreten die dres Striche die das Vali des Daumans von ihr Spitze bis zum Mittelgeleak und von das bis zum zweiten Geleak bezeichnen Danach sind die folgenden Bemerkungen zu beriehtigen
- S 467 Neuerdings haben sich auch Pothis in der kursiven Schrift imd Doku mente in der ornamentalen Schrift gefinden, siehe Konow, Norsk Tidsskrift for Sprogy idnakan Bd XI, S 13
- S 492 Die angeführten Namen die zum Teil etwas anders gelesen went is gehören wie ich jetzt überzeigt bin weder dem Indechen noch dem Irunischen an Sie können für das Sakseche nichts beweisen
- S 492 Guiura hat mit Kujūla sicherhich nichts zu tun Burrow Language of the Karosthi Documents p 87, setzt es np ro-Ir, av riciru gliich
- \$532 Die Berwörter von pracaca bes abl garestom beziellen sich nuf din Sanigha siche die Berichtigung \$606

- 544 Über die alten Namen von Kuča, Aqsu und Uč Turfan hat Pelhot, 7 omp Paa XXII, 126ff gehandelt und dabet festgestellt, daß der verstummelte Lande-name als Hecyuka herzustellen und Hecyuka das hentige Uč Turfan ist, vgl 8 595f
- 8-515 1 appu ist in den Kharosthi Urkunden vielinehr überall Ligenname Die Berkunft des Wortes aus dem Turkischen ist recht unwahrscheinlich
  - S 546 Uber gusura vgl die Bemerkung zu S 492
  - 5 566 Anders, aber mich nicht uberzeugend, Wackernagel, KZ 59, 23ff
- S 606 Das Bild der Svavamprablin, Königm von Kuer, ist, wie Waldschmidt, Biddinstrecht Spatiantike im Mittelalter VII, 281, gezeigt hat, in einer Hohle in Qvil imt Beselinft erhalten.
- S 614 Diese Strophen, mit Ausnaline der neunten, finden sich auch im Disyavallana, S 78ff und S 467ff
- 5 617 Du Stelle by Huer Sang est neu übersetzt und ausführlich besprochen von Pelhot, J A Tome CCNXIV, p. 66H Pelhot hat auch darauf hingewiesen daß es um 4 Jahrhundet in Cle in Kues auen beruhnten Tempel des Susaraupans geb
- S 659 Der Ort (rechent als Chadasila auf der Kupferplatte von Kalawan (Fp. Ind AM, 259)
- 5 CS5 Nachtruglich laben sich noch einige Bruchstucke der Handschrift gefinden, durch die dies rweite, fünfte und elfte etwas vergroßert werden. Auch laßt sich jetzt zu gem daß die Brüchstucke 11 und 12 zu einem Blatte gehoren. Die neu gefinde neu Hruchstucke, die im allgemeinen die bisherigen Ergebnisse bestatigen, werden in der / DMG, Bd 94, veröffe führlicht werden.
- 8 726 Rajson hat, oline mich zu überzengen, seine Auffassung AO M, 260ff verteidigt
- S 729 Burrow, Lang Khar Doe p 96, erklart trikea aus titikea, Konow setzt es sak tiriksa (= tili rno ba) gleich leh möchte das Wort das wahr-ehemlich triksaa zit leen ist, jetzt mit sk. fiksaa identifizieren. Sahidarya ist sieherlich Ableitung von sah 'ertmein'.
- S 728 Eino besstre Lrklarung von rastarno habe ich Textihen im alten Turkistan S 32. Leathen
- S 729 In Kasmin ist, worauf mich Konow nufmerkenn macht, der Wein mas
- 8 750 Die vollstandige Namensliste hat sich seitdem in einem von Bailey, BSOS YIII, 924ff, herausgegebenen Texte gefunden Sie lautet hier müla, guhi, muy, saharcı, nü, sayıstı, ası, pası, makala, krreyı, see pası Danach sınd um folgenden die auf falselen Lesungen Hoernles berulunden Namen zu verbessern. Fur ssa ist pasa zu leen, für madala makala

#### Druckfehler.

8 14, 8 hes Purana S 125, 10 hes *vibhidaka* S 41 20 hes stellt S 202, 31 hes S 208

8 118,42 hes Caupar S 255, 3 hes Brahm S 120, 25 hes Unadaganas S 264, 33 hes gtorma

S 121, 29 hes Caupar S 628 36 hes das Dandakaraña

8 124, 20 hes Kasika

# Register.

Von O Hansen, H Hoffmann, W Lentz, W. Siegling

## I. Wortverzeichnis,

L. Indisch. p Akattı 80 p Akitti 80 p akkha 124 p akkhadhutta 124 175 aksa 122 12411 128 A 5 aksadhürta 124 aksaparı 142 aksapuga 129 aksarāja 142 145f 159 162 aksāvapana 119f ak sāvā pa 119 f Agastga 80 accha 372 pr ajjadkūdā 499 oda 431 adhakosikyani 331 atapative 277 adhiderana 115ff 1746 adhidaiyatan 376 adhuesanā 541 anunyhapeti 305 anunets 305 auta 709 pr apacira 730 apaphale 328 apabhāmdatā 313 analibothāve 320 aprillipate 313 aparquqata 313 ni ubbholl irangin 424 abhidemia 118 abbethern 708

abbibbū 149ff 146 ālā payate 374 159, 162 ālı 431 abhihāla 277 alı 557 aya 142ff 155f āvapana 120 A 1 nr avasaka 223 ārasatha 365 ананана 173 ārāgamaka 336 arala 560 ābuga 784 arvant 785 āśusena 784 ala 430 usukesasā 783 alı 429 āskanda 142ff alm 429 159 f p ala 430 āstāre s. āsphāra aradhiamsa 435 asphāra 118 785 n avalareli asphum 118 108 A 2 āsphurakasthana avyakta 589 118 astapada 171f 756 akan 473 A 2 asampathua 488 Haralu 80 asitāla 438 A 2 fra 552 ataéca satah 420 irina 118 ādı 709 il 552 ādetana 117 ılā 552 ādhāra 31 A 2 flamda 552 p äpatti 395ff A 4 Havaniah 532 p äpattrutthäna pr aksivana 730 395ff A 4 p uggata 105 A 3 āmantrīta 708 utthana 395ff A 4 āya 134. 144 udakakarman 38 p *āya* 109f 134ff uddina 78 āvatavarīn 517 p uddiyāna 493ff Ārāda 560 withid 156 169A 2 aralıkı: 560 Dr Convudita 243 āla (Auripigment) usuaka 779 ekatra 70% 43. āla (Pflanzenname) ekapara 169F 139 ekaparı 142 1691 MALLA 135 p ekanika 494 alana 77f. édhas 781

eralā 760 v Erāpatha 80 p Ollāka 80 osám 779 n osārana 395ff A 4 Airāvata 80 Lacchana 178 Lata 140 p kata 111 146t 168f Lathun 487 p kannapennä 80 kathaka 416 421 A 3 kanthā 247 A 2 kaparda (kaparda ia) 123 karna (karnıkā) 134 ff 139 kartarı 135 137 139 Janua 708 Lalabha 80 Lalatra 537 kalama teme \rt Reis) 357 Lalama (Schreib rolar) 537 kalāpaka 717 \* p Lalabu 80 kalı 122 142 144ff 157ff 162 165 n *kalı* 111 1461 167E 175 Lavala 559 n lala 110-139f

kanı (kanı) 135ff

139

| kathika 416         | grh 561            | hmd jhān                  |
|---------------------|--------------------|---------------------------|
| kuranî (kûrana) (?) | grlin 565          | tad 556                   |
| 137 139             | qevaya 277 A 1     | tadayatı 5                |
| kola , Zeit' 553    | gerayā 277         | tala 432 A                |
| kāla, schwarz" 553  | go 185             | tala (Han                 |
| kalanddhi 134f      | Godavari 80        |                           |
| kala 553            | p Godhāran 80      | schen, T                  |
| pr kilamndra 471    |                    | p tālāraca                |
| kute 334 A 1        | gopā 380           | 425 A 1                   |
| pr lute 575         | pr gota 745        | p titthira                |
| kulata 696          | pr gošada 729      | pr tiracchi               |
|                     | grantha 417        | 283 A 3                   |
| kūta 135f 138       | granthavrttv 487   | tuthuyatani               |
| kr 148 A 3          | granthika 416      | tula 265                  |
| krta 142ff 148ff    | 421 A 3            | pi triksa 7               |
| 165ff               | grabha 155         | tripancaśa                |
| krinu 114 A 4       | *gramyaśta 754     | tripadi 137               |
| 168 A 1             | glah 130           | tretā 143 ff              |
| kršana 180          | glah 755           | tr jak sa 128             |
| krenarena 80        | glaha 130ff 153    | dametra 55                |
| p kefimandala       | 155 755 785        | dantabija 5               |
| 113f                | cakrnat 754        | dadaka 558                |
| *kolinta 754        | caghati 280 A 1    | dadıma 557                |
| krakaca (*) 139     | cantayanta 134 138 | danapati 92               |
| kratu 774           | catuhéatam 785     | ddnu 752 A                |
| krand 771           | camara 595         | pr daman 2                |
| kram 771            | cara 172 A 3       | pr Damayse                |
| leara 589           | ci + vi 149ff      | Dilipa 46                 |
| knillaka 366        | cincini 135 139    | div + prati               |
| ll ara 754          | citra 415          | pr Dintka S               |
| khari 135f 139      | *ciramehin 754     | pr duahale 3              |
| khola 78 785        | cuncuna 135ff      | 575                       |
| gad: 755 A 1        | cola 559           | dukhiyana 2               |
| Pr gadiya 493       | chamdamnanı 279    | p Dudipo 4                |
| gadu 418            | 1ada 180 A 1       | dundubhī (                |
| gadda 417           | pr jamdunamea      | bh1) 134ff                |
| gar ana 317         | 738                | p dummukki                |
| yananä 317          | pa janta 264 A 1   | p dummukki                |
| gada 436 A 1        | pa jantaghara      | 348                       |
| Pr gaddahi 140 165  | 264 A 1            | durodara 13               |
| gananası 313        | p Jambarati-       | 132 A 1                   |
| gama 172 A 3        | sk Jambarati 80    | durvarna 475              |
| garta 117           | jambūnatam 695     | pr duhida 45              |
| garda 753           | jalakriya 38       | dekhata 339               |
| *gardanaka 755      | ji 148             | derana 118                |
| garda bha 753       | 11nósz 761         | desam 337                 |
| gali 755 A 1        | nnv 778            | p desana 395              |
| gald 1 756          | p jutamandala 113  | dohada 44ff               |
| P gaha 175          | 174                | dol ala 45                |
| Pa gimhāna 283A 3   | pr judialamandali  | p dohala 45               |
| guru 395ff A 4      | 114                | pr dohata 45              |
| Pr gušura 492 A 3   | jentakah 264 A 1   | daurhrda 45<br>dauhrda 45 |
| 788                 | yentakah 264 A 1   | acumula 43                |
|                     |                    |                           |

d jubhah 367 dyutamandala 113f dvopara 142ff 157 160 dutta 708 Fakt) 556 dispare 169 dhana 133 pr dl'anmanutena 110 140 278 dhamanı 758 p dhita 497ff pr dhida 497 pr dhuda 498 728 789 \*dhūmrakarna 754 dhurtamandala 114 dhusara 754 157 169 na 385 nataranga 395 nada 555 nada 700 nardita 146 nala 555 Nala 555 nalada 555 nalına 555 navilli 134 137 naga 739 nadi 555 naraca 555 nala 555 nalika 555 nımsıdhıya 331 nikyam 323 p niggaha 395f A 4 nıgraka 395f A 4 nijhati 303 nul apayati 302 nidana 77 f 395f A 4 n ni lana 395f A 4 nipata 708 p nomantakam 109 A 4 Aimi 80 nılıdhasänı 309 p nivataka 109A 4 p nissārana 395ff A 4 nIce 323 \*nem: 754 p nem: 110 139 p Aemi 80

pr paja 322 p pañcapatthikam 424 p patikamma 395f A 4 p vatibhanacitia 191 n vatibhānāni 425 A 1 vatividhānāve 320 o patisārana 395ff A 4 pattaka 119 vattabandha 134 136 path mit sam 488 pattrs (1) 136 139 nada 708 pr pana 573 para 709 parmartana 405 parivena 614f A 3 narisad 313 naryana 614f A 3 palikilesa 321 A 2 337 palisapi 813 pr paśu 738 päñer (pañer) 135f 139 patrika 137 139 pada 673 nadam 515 papunati 336 palanā 285 A 5 pālī 555 pavara 146 paśaka (päśa) 120ff p pāsaka (pasa) pine 778 višanga 696 p puttāna 283 A 3 puruşa 457 purusänrte 439 pulisa 279 puspa 189 parva 709 prechala 137f prthick 761 peni 751

pela 760 p velaka 760 prakāšavān 516 pranādī 555 praváli 555 pratikarman 395f A 4 pratiphalati 187f pratisaryāya 425 pratisarana 395f A 4 pratyaya 708 pratyahara 405 pramilin 551 pravatvat 761 praina (1) 136-139 prahanašala 614f A 3 prasaka 120 presya (presya) 134 136 138f plu(ta) 708 phată 188 phana 188 phaná 188f phănda 188 phal its 551 phala I19 A 1 126 A 1 179 183 ff 189 phalaka 115f 189 A 2 phalatr (phal) 185 188 f phalua 190 A 1 phută 189 bamdhanamtika 340 bahutra 708 bahula (vahula, ba hula) 135ff p bahula 109 110 139f bādham 323 bål itt 551 balleya 754 bidāla 560 biudu 702 708 binduphala 182A 1 bindu 705 708 pr birāla 560 n bilira 560 pa bud tha 568

hudhua tee bunda 567 pa bunda 566 pa bundıkābaddha 566 na bondi 567 bradhna 124 bhadra (bhadra) 135ff 139f p bhadra (bhadraka) 109f 110 139f bhanda 366 bharu 623 bhalla 366 \*bharataha 754 \*bharasaha 754 hhallaksa 366 bhid + ud 153 A 1 bhármavana 436 mamh 458 p makaradantikam 424 pr makkara 745 magha 458 mano 574 p mandaka 110 139 mandala 113 A 5 pr mandilya 745 madhura 605 madhyadhidevana 174 f pr mana 570 p manam 570 A 1 mantilya 743 manthin (2) 136 139 manthdaya 744 pr masu 728 mahamatra 79 mahila 559 manthāla 744 mand/ala 744 mändhīra 743 mandhilara 743 mārjanī (\*) 138 mālī 134 137 ff p māli (mālikā) 109 110 139f mı + nı 164 pr mma 570 mI lam 552

mukta 179ff muktanhala 179 183 ff mukha 285 A 5 p muccute 184 p mucchate 184 p mutta 182 pr muttā 180 p muttika 182 pr muttika 182 andh mundre 471 mudra 470 hind mundra 471 Khas munro 471 műradera 364 A 1 műrkha 180 A 1 murchati 180 murta 180 A 1 murti 413 p mottia 182 mohur 470 mláyati 180 A 1 or watthe 224 yamapata 415 yuga 708 uuta 316 uutanı 313 pr Ysamotika 237 242 rabhasiye 330 p ram 110 139 rasodbhava 179 råsabha 751 p rudda 44 p rupparupaka 394 \*ruksasvara 754 rupa 477 p rupadakkla 395ff A 4 488 rupajiva 394 р тирича 472 D rupupani ml 394 **гирорании 394** rupya 472 \*renurüşita 754 ródl na 781 p lakkha 108 A I laksa 108 A 1 laghati 279 lagl u 395ff A 4 la Lite 555 la pma 614f 1 3

pr veruliya 560

taidūrya 560

vartasa 710

enduna 433

tuñla 433

137 f

éakandhuh 696

135 - 140

śankukarna 754

pr satti 140 166

salakadhurta 124

śapaja (sapatā) 134

šalakā 124 170

šalakāparı 142

šaliaka 178

137 ff

dinasti 776

sitaka 779

dirakaca 220

pr šuka 729

pr sult 729

or sulha 729

pr śudh: 729

surudh 781

áudra 373

śesana 153

šobkana 135 139

pr *šagri* 724

pr *8ad*'u 729

šabda 417

šabda 708

dama 591

barya 700

dal 14: 551

\*sala 754

šaku (šaku)

14 555 lacalt 557 pr lihitaka 466A 1 lul 709 lut 557 p ludda 43f luddha 44 n ludra 44 pr lupadakha 395 A 4 pr lupa lakhe 488 lubdla 44 lubilhala 44 lul 556 vajra 708 \*tadabāpats 754 1r vamdra 568 turna 708 talguli 743 tastarua 728 789 P1 tassana 283 A 3 tahula 136 tu 708 tagguda 743 iđa 765 vāma 138f tayu 376 tasa (1) 135 139 ideas 781 vaha 764 elgada 435 P vicinati vicinoti 149 780 ticarini 763 10 114 A 4 785 ulyah 376 A 1 tijaya 136 139 eiti 134 136f rıbhıdaka (rıbhıta ka) 122f uyohala 302 tiśvašika 251 tışakarları 135 137 Pr tula 730 \* 7 mit sam 375 A 2 1rl + nis 171 A 1 vrtt 127 A 3 trnda 567 vrnd: 567

v7şa 134—139 141

166

trşabha 138

śobka 426 śobhah 425 śaubhah 425 śaubliska 425 śraddhādeva 364 áraddhádeva 364 A 1 or švana 745 évaudh 177f pr sarachs 249 A 4 sıvakaca (= sıvakā ca) 220 samvarga 375

sanurukta 376 D vestudna 293 A 3 samkhuā 163 f samkhyāna 162 164 p samghatfa 110 139 1 ydmiśra 421 A 2 p sacchi 494f A 1 samul änah 371 šakate (šakata) (?) samilina 77f pr Sakastana 241 sajā 134 136 139 eaujñā 709 p sanm 494f A 1 pr sandeya 558 sudas 781 p pr saddh m 494 A 1 p santi (satti 1)100 119 139f p sapadana 494 sampātham 488 sampathya 488 saphalā (1) 137f sabhasthanu 117 samutksepa 131f 132 A 2 785 sammilya 551 sayuman an 368 p sami 176ff samler 614f A 3 saranga 696 p sarata 109 110 139f Sunhala 557 p Sibbi = sk samba 80f simantah 696 hindi sīmh 178 A 2 handr sih 178 A 2 pr sukhara 745 sukhiyana 278 sukhiyana 285 A 5 sugri stanamadheya 615 pr suranamaka 221 f suvarna 475 sütradhara 413 sedhā 177f hindi seh 178 A 2 na sottl ana 283 A 3 sobha 425 p sobhanalam 423

p sobhanakarakam 423 p sobhanuaarakam 423 sobhyāya 425 p sombha 426 somya 511 saubha 425 sthula 559 A 2 spat 771 sphutati 189 A 1 sphota 189 A 3 sva 708 svastha 709 hali 146 A 1 ha mit sam 371 ht 756 homs 774 himsra 774 pr hiranakara 226 hts 774 hid 775 hethati 775 A I hesakratu 773 Lesant 766 hésas 779 hésasvat 781 pr horala 250 pr horamurndagena 251 pr horamurta 249 2 Andere Sprachen sak ämaca 468 A 2 chin a mo chih 409 A 2 tarnil arazu 178 A 1 ă öic 429 toch aršakarša 745 luc argallo 746

toch arsal 746

kue auk 746

tamil äyiram

178 A I

tu bars 735

nir ball 190

nd bulle 190

tib dnul 477

av darnhu 461

hessisch bitte 190

Booro, 180 A 1

bogdan y; 80
Ann ttl ēdu
178 A 1
tamul, kan ēur
178 A 1
ahd fallan 184
qul λos 190
lat fallo 184 A 1
lat felix 190
lat fallo 184 A 1
lat felix 100
tb dor ma hes
gtor ma 264
sak haru 492
sak haru 492
sak hamaustı

446 A 1 788

3, 81 472

Anguttaranskäga

1, 128f 694

4, 3, 3 146f

10, 59, 3 1461

sak hora 250 tamil Laruder 754 zepa; 594 zoogary; 80 toch Lynn (Lsnn, Lsn) 536

kuc lem 614f A 3 turk lu 738 pal 70 palawio; 79 A 2 palawio; 180 A 1 paparear 79 Marabo; 80 toch kuc mātar 745 A 3 sv. mazah 458 kuč meuryo 747 toch mkon: 747 kuč mokomške 745 pars muhr 470

sak müra 485 tam kanar muttu 183 A 4 tunk nat 738 opello 190 öpello 190 av para baraits 460 kub paryām

614f A 3

av pasu maző 458

av pasu 457

sah pudaha 460A 1 toch pake 746 ht pillu 184 hul secoke 747 A 1 toch śiśah 747 A 1 oguliu 184 A 1 syah śwatung 480 vik (morilar) swatu 249 A 4 av staora 457 tamil dis 178A 1 av turo mazó 457

4, 38, 2 112 140 152f

### II. Stellenverzeichnis.

Abhidhanacintamani Āpastamba Di armasūtra 101 179 188 1, 5, 17, 37 176 485 124 2, 25, 12 115 116 A 5 486 120 122 158 723 470 A 1 2, 29, 7 439 1068 170 Avastamba Grhyasutru 1145 122 7, 18 1 115 Agnipurana Apastamba Mantrapätka 231, 21f 770 1, 4, 11 437 Artareya Brahmana Apastamba Srautasutra 2, 9, 6 365 5, 10, 2 115 116 A 5 6, 1, 3 520 122 6, 8 767 6, 19, 4 128 157 7, 13, 8 505f 5, 20, 1 143 A 5 7, 15, 4 371 145 A 1 157 159 8, 22, 6 505f 8, 7, 10 756 757 Astareya Upanisad 18, 18, 16 116 A 3 157 1, 2, 1ff 517 A 5 18 19, 1 122 A 4 128 18, 19, 5 122 A 4 128 Amarakośa 2, 4, 58 122 133 A 1 156 157 2, 8, 7 476 A 1 Aryabhata 2, 10, 44 124 2, 30 475 2, 10, 45 120 173 A 1 Atharem eda 1, 3, 1-3 6-9 551 Auckärthasamgraha 2, 313, 405 172 A 3 1, 17, 4 552 2, 370 476 2, 2, 5 112 2, 466 122 2, 14, 2 504 2, 543 120 122 3, 13, 1 773

4, 10 181

156

4, 16, 5 161

4, 15, 11 759 A 1

4, 38, 1 112 124 1526

4, 38, 3 112 144 152f 161 4, 38, 4 112 5, 3, 3 510 5, 18, 2 170 A 2 5, 20, 11 156 A 2 5, 22, 0 433ff 5 31, 0 115 6 16, 4 438 A 2 0, 22, 3 752 6 70, 1 115 110 A 5 6 72 3 753 A 2 6, 104, 1-3 78 6, 118 112 6, 133, 4 505 7, 12, 1 504f 7, 52, 2 154 161 7, 52 3 151 7, 52, 4 151 7 52, 5 124 154 7, 52, 6 150 151 7, 52, 7 151 7,52,8 130 154 155A 1 7, 52, 9 154 7, 56, 1-7 433f 7, 90, 3 437 A 2 7, 114, 1 144 A 4 147 162 7, 114, 2 117 7, 114, 3 112

7, 114, 5 153

7, 114, 7 - 122

| 8, 1, 5 762                                | s, 145ff 419                | 4, 19 6                 |
|--------------------------------------------|-----------------------------|-------------------------|
| 8, 6, 2 551                                | Bhartrhau, Vairāgya satal a | 5, 18 367               |
| S, 6 26 437                                | 39 171                      | 10, 3 367               |
| 8, 7, 21 759                               | Bhar rsyapurana             | 11, 31 84 A 3           |
| 0, 1, 9 762                                | 131, 95 40 A 2              | (tib) 17, 16 208        |
|                                            | Bhataprakāśa                | (tib ) 17, 19 202       |
| 9 6, 7 365                                 |                             | Carakasamhita           |
| 10, 1, 25 505                              | 1, 71 46                    | 1, 26 588               |
| 10, 8, 13 392                              | Bheda Sawhita               | Chandoqya Upanısad      |
| 11, 4, 12 382                              | 2, 8-3, 1 550ff             | 1, 12, 1ff 365          |
| 11, 9, 3 78                                | Bhillhunrisbhanga           | 3, 18 522 524           |
| 12, 1, 11 764                              | Pac 41 424                  | 4, 1-3 361-377          |
| 12, 1, 55 763                              | Bodhwaryaratara             | 4, 1, 4 6 143 166       |
| 12, 3, 44 563                              | 3, 4 541                    | 4, 3, 8 145 A 1 166     |
| 12, 4, 16 436 A 1                          | Bodhisatti aradanakal pa    | 4, 3, 8 145 A 1 100     |
| 18 2, 22 551                               | latu                        | 4, 4—9 509ff            |
| 19, 30, 5 182                              | Nr 40 637f                  | 4, 5, 1ff 365           |
| 19, 34, 2 129                              | Bouer Manuscript, Erstes    | 4, 17, 7 472            |
| 20, 89, 9 150                              | Wurfelorakel 120 127        | 5, 3, 1ff 350           |
| 20, 135, 2 3 551                           | 134ff                       | 5, 3, 6 373             |
| Aupapatikasutra                            | Brahmajalasutta             | 5, 10, 6 521            |
| 107 478f                                   | 1, 13 423f                  | 6, 1, 1ff 340           |
| Aradonasataka                              | 1, 25 482                   | 7, 12, 2 516            |
| 1, 80 86 190                               | Brahmasutra                 | Cullaingga              |
| Balabl arata                               | 1, 3, 34 35 363             | 6, 3, 2 424             |
| 2, 5, 10—14 172                            | Brhadaranyaka Upanisad      | 8, 5, 3 484 A 2         |
| Balaramayana                               | 1, 5, 14 523                | 12, 1, 1 474            |
| Akt 4 415                                  | 3, 5 1 372                  | Daśak umaracarıta       |
|                                            | 3 8, 10 372                 | (ed Buhler)             |
| Baudhayana Dharmaśastra<br>1 1, 1, 7 8 315 | 4, 1, 2ff 517               | 5 48 174                |
| 1, 5 12, 5 177                             | 4, 1, 5 516                 | 5 91 484                |
| 1, 19, 8 453                               | 6 1, 14 377                 | S 205ff 489             |
| 1, 19, 9 438                               | 6 2 1ff 350                 | Purvap Ucchy 5 404f     |
| 1, 19, 11—12 440 455                       |                             | Dhammapada              |
| Baudi āyana Śrautasutra                    | Brhadder ata                | 42 574                  |
| 2, 8 115 128 156                           | 5 89 761                    | 71 184                  |
| 2, 9 145 A 1 156f 159                      |                             | 73 323                  |
| A 1                                        | 7 19 439                    | 87 698                  |
| 12 15 785                                  | Brhatsamhitä                | 186 470 A 2             |
| Bha javatapurāna                           | 4. 2 186f                   | 202 169 175             |
| 1, 10, 33ff 648                            | 5, 74 394                   | 251 175                 |
| 9, 20, 21 356                              | 14, 30 529                  | 252 147 A 2 168         |
| 10, 49, 21 39 A 2                          | 34 1 186                    | 271 574                 |
| 10 71, 21f 648                             | 74 2 730                    | 350 705                 |
| Bhaqarati                                  | 81, 12 13 16 478            | Dhammapada (Kharosihi ) |
| 15, 1 414                                  | 91, 2f 770                  | B 24 574                |
| Bhāradvõja Šrautasutra                     | 92, 7f 765                  | Dl armaparik@l          |
| 4, 12 785                                  | 92, 10 769                  | 14, 92 1 357            |
| Bhārat imañjarī                            | 92, 11 769                  | Dighanikaya             |
| 3, 451 141                                 | 92, 13 765                  | 1, 3, 71 518            |
| Bhāratīyanātya Gstra                       | Buddbacareta                | 2, 57, 4ff 571          |
| 7, 30 410                                  | 1, 69 367                   | 2 121 (94               |
| 7, 88 419 1 1                              | 3, 27 367                   | 2, 235 645              |

2, 76, 9 22 132

```
633 729
                              2, 76, 23 131
                                                          7, 59, 21f 39
      637 729
                            2, 76, 24 131 165
                                                        7, 130, 20 21 132
Kırātārjunīya
                            3, 28, 7f 450
                                                         7. 2126 103
  V. 38 187
                             3, 34, 4 129
                                                         7, 2454 103
'V, 41 186
                            3, 34, 5 162
                                                         7,8220 87
Lurmapurana
                             3, 34, 8 132
                                                         8, 5, 11 647
  8 572 177
                             3, 59, 3-5 141 A 3
                                                        8, 74, 15 131
Lâtyâyana Srautasutra
                             3, 59, 6 141
                                                         8, 87, 31-33 132
  4. 10 22 122
                             3, 59, 7 141
                                                         9, 15, 8 118
  9, 9, 10f 769
                             3, 59, 8 113
                                                        9.51 181
Lalitaristara
                             3, 59, 10 111
                                                         11.6 104
  156, 9ff 481f
                             3, 72, 7 162
                                                         11, 51 104
Lehrgedicht, Śakisches
                             3, 72, 26 163f
                                                         11, 55 104
  23, 248-253 464f 489
                             3 72, 29 163
                                                         11, 57 104
                             3 100 181
Mahabhārata
                                                         11,58 104
  1, 33, 20f 181f
                             3, 110, 41ff 2f 4f
                                                         11. 241 105
  1, 43, 22 436 A 1
                             3, 110 27-31 5
                                                         11, 255 103
  1, 74, 110f 355
                             3, 111, 7 20 f
                                                         11.756 103 A 2
  1, 80, 2 3 185
                            3, 111, 11 30
                                                         12, 29, 61 39
                             3, 112, 1ff 30f
  1. 95. 30 350
                                                         12, 56, 21 449 451 A I
  1, 122, 4ff 340
                            3, 112, 2 33
                                                         12, 50, 39f 449
  1, 0503 103 A 2
1, 7148f 87
                            3, 112 3 31f
                                                         12, 91, 21 185
                           3 112, 7 32
                                                         12, 05, 17 18 185
                            3, 112, 8 32
  2, 43, 1 754
                                                         12, 102, 33 440
  2 48, 10 20 21 133 3, 112 9 33
                                                      12, 103, 34 450
  2, 50 3 118 130 133
                             3 112 10 32
                                                       12, 140, 65 450
  2, 56, 4 118
                             3, 113 1-4 33
                                                       12, 141, 70 176
                             3. 132 352
  2, 59, 4 118 A 4
                                                       12, 295 5 303f
  2, 59, 7 163
                           3, 161, 26 767
                                                       12 342 181
                           3 183, 78 180
  2, 59, 8 131
                                                      14 70, 7 416
16 67 71 72 88 85
  2, 50, 10 11 111
                           4 1 25 171
                                                      18 6 22 419
  2.60.9 131 164
                           4, 7, 12 134
                           4, 46 24ff 769
4 47 23 768
                                                      18 6 53 418
  2, 61, 3 165
                           4 47, 23 768
  2, 61, 7 165
                                                       110, 36f 61
  2, 61, 11 165
                           4 50, 24 121 143 A 1
                                                      110 39 63
  2, 61 14 165
2, 61, 18 165
                              145 167
                                                        110 41-43 62f
                           4 (8, 46 126
                                                       110 42 59
                           4, 516 103 A 2
                                                        110 47 63
  2, 61, 21 165
  2, 61, 24 165
2, 61, 28 165
2, 61, 30 165
                           5, 4 87
                                                        110,50a 59f
                           5 35 19 373
                                                       111 12 61
                          5, 35 30ff 445f 452f
5, 36 2 365 A 3
5 39, 81 472
5, 43 3ff 359f
5 48 91 131
                                                        112 5 61
  2, 61, 50
2, 65, 5 165
2, 65, 7 165
2, 65, 9 165
2, 65, 11 165
5 65, 12 133
                                                      112, 19 61
                                                       113 22f 60
                                                    Hal ābl ārata Grantl a
                          5, 49, 91 131
5, 142 6f 9 11 13
                                                       Re ension
                                                      3 111, 20 59 61
                       15 145
5, 4501 103 \ 2
6 3, 65ff 76\
6, 0, 53 650
                                                       3 111 29 COF
                                                       3 113 1F 72
  2, 65 39 131
                                                       3 114, 24 rof
  2 65, 45 165
                                                     Matabl 1. pt 74 Panen
  2, 67, 4 5 111
                          c, 114, 44 132
                                                     1, 5 176
  2,71,5 131
                           6, 206 IOIA 2
```

1, 4, 20 416

| •                              |                           |                           |
|--------------------------------|---------------------------|---------------------------|
| 2, 1, 10 142                   | Mallewitha                | 1,203 452                 |
| 2, 4, 10 239-241               | 711 Raghus 3, 1 46        | 1, 204 452                |
| 3, 1, 26 Vārit 6f 406f         |                           | 1, 206f 440               |
| 3, 1, 26 Vartt 15 407ff        | 1, 5, 5, 7 9 174f         | 17, 1 120 124             |
| 4, 2, 59 488                   | 1, 5, 5, 12 149 157 \ 2   | 17, 2 148 A 2             |
| 5, 2, 9 173                    | 175                       | 17, 5 114                 |
| 6, 1, 48 374                   | 1, 7, 2 18 757            | 17, 6 115                 |
| 8, 3, 56 431                   | Rājasūyaprama 1.4 785     | Nuradasmrti Matrka        |
| Val aragja                     | Mankhakota                | 3, 11 453                 |
| 1, 23, 6 207, 518              | 533 487 f                 | 3, 12f 453f               |
| 1, 24, 3 202                   | Manu                      | 3, 14 452                 |
| 1, 49, 16 479                  |                           | Nepālamul atmya           |
|                                | 4, 87 563                 | 29, 22 717                |
| 1, 55 574                      | 4, 172 185                | Nerukta                   |
| 4, 1, 4 494 \ 2<br>Vahārastu   | 4, 173 186                | 3, 16 160                 |
|                                | 4, 240 · 39 A. 2          | 6, 24 756f                |
| 1,366,4 29 A 1                 | 5, 18 176                 | 9, 31f 762                |
| 2,246 567                      | 7, 140 449                | 11, 22 701                |
| 2, 423, 14 481                 | 8, 18f 453                | 11, 37 761                |
| 2 434, 9 491                   | 8, 25 419                 | Nitimayükha               |
| 3 8, 6ff 502                   | 8, 79 435                 | 117 A 2                   |
| 3 9, 1 502f                    | 8, 93 453                 | Netwolkyamrta             |
| 3, 149, 1 67                   | 8, 93 451                 | 55 788                    |
| 3, 184, 6 481                  | 8, 976 4546               | Padmapurāna               |
| 3, 208 646                     | 8, 97-100 439 445         | 13, 1ff 7ff               |
| 3, 224-250 257f                | 8; 128 451                | Pañcatantra (Buhler)      |
| 3, 295, 6ff 502                | 12, 103 417               | 3, 107f 447f u A 6        |
| 3, 363, 3ff 628                | 12, 110ff 315             | Pañcatantra rec Purna     |
| 3, 369, 2ff 629                | Matsyapurana              | bhadra                    |
| Mal ät yutpatte                | 49 356                    | 276, 6 478                |
| 217 481                        | Milindapañha              | 147, 8ff 478              |
| 260 473                        | 78f 481                   | Paum                      |
| Mattrayanı Sanıhıta            | 79 486                    | 1, 3, 69 565              |
| 1, 6, 11 149 157 A 2 174       | 178 481 486               | 1, 3, 70 374              |
| 1, 9 5 561                     | 205f 109 A 4              | 2, 1, 10 124 142 169      |
| 1, 10, 9 757 A 2               | 344 395 A 4 488           | 2, 2, 34 239f             |
| 2 5, 2 561<br>2, 9, 6 425      | 359 649                   | 3, 1, 51 552              |
| 9 50 1500                      | Mrechakatika              | 3, 3, 153 519             |
| 2, 59, 15ff 592f               | (ed by K P Parab)         | 4, 1, 42 554              |
| 3, 1, 6 753 A 2                | 2, 1 140                  | 4, 1, 49 473 A l          |
| 4, 4, 6 153 A 1 156<br>158 175 | 2, 6a (S 57f) 114         | 5, 1, 48 478              |
| 4, 9, 7 752                    | 2, 9 146                  | 5, 2, 9 173               |
| 4, 14, 11 150 A 4              | 2, 12a (S 63) 145f        | 5, 2, 72 779f             |
| Maitrayaniya Upanisad          | 5, 45 179<br>Mudraruksasa | 5, 2, 107 (Vartt ) 754A 4 |
| o 34 513f                      |                           | 5, 2, 120 473             |
| Manhimanikaya                  | 11, 3 414<br>17, 6 414f   | 5, 4, 31-33 419           |
| 1.85 482                       | Nasadhiya                 | 5, 4, 33 554              |
| 2 239, 9 15 571                | 4, 13 187                 | 6, 1, 94 (Vartt 4) 696    |
| 3, 170 147 170 A 1             | Naradasmrti               | 6, 1, 188 778             |
| 3, 178 147                     | 1, 200 438                | Paniniyā Šikşa            |
| Mālavikagnimitra               | 1, 201 453                | R 43 486                  |
| 1, 6 179                       | 1, 202 453                | R 55 485                  |
|                                |                           |                           |

| 3, 83, 21 571                          | 9 61 64 110 1-1                          |                           |
|----------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------|
| 3, 191f (31, 34) 358                   | 2, 61, 54 113 171                        | 297 298 363 323           |
| 16, 1, 31 174                          | 2, 93, 5ff ь                             | 331-334 346               |
| 23, 27 147 A 2 167 175                 | 3, 46 17 189                             | Sep Ed I 281f A 4 284     |
| Dipavamsa                              |                                          | 295 297 298 299 A 1       |
|                                        | 2672 80                                  | 306 321 322 334-345       |
| 6, 86ff 318f                           | 4419 87                                  | 575—579                   |
| Duyavadāna                             | Harsacurita                              | Sep Fd II 284 285 1 5     |
| 3, 17 481                              | S 20 484                                 | 297 307 A 1 322 343       |
| 26, 11 481                             | S 199f 241                               | 345f                      |
| 58, 16 481                             | Hıranyakesın Arhyasütra                  | Calcutta Bairat 279 282   |
| 10 100                                 | 1, 19, 7 437                             |                           |
| 99, 29 481                             | 2. 7. 2 116 A 3                          | Bhattiprolu 213—229       |
| 131 190                                | 116 A 5 122                              | Ganga Vädhavavarman       |
| 191 190                                | Hıranyakesin Srautasutra                 | 148                       |
| 467ff 789                              | 3, 12 785                                | Gupta Inschrift Nr 73     |
| 544ff 631ff                            | 13 9 785                                 | 544 f                     |
| 036 733                                | Hitopadeša                               | Hatlugumpha 478f          |
| Erzahlungen in Makarastra              | Prist 14 487                             | Jogimara Hoble 488        |
| (Jacobi)                               | Inschriften                              | Manikiala 490f A 1        |
| 28ff 653ff                             | Ara 229-230                              | Mathura Inschrift         |
| 64, 17 476 A 2                         | fort To 1 o                              | Nr 62 466                 |
| Formulare für Schenkungen              | Asoka In-christen                        | Nasik Inschrift Nr 1132   |
| III 600 A 2                            | FI 285 287 299 A 1                       | 567                       |
| IV 066 A 2                             | F Il 283 287 312f                        | Taxila Inschrift d Patr   |
| VII 018—622                            | 316 A 2 730                              | ka 406f A 1               |
| VIII 614f A 3                          | F HH 281 286 287                         | Taxila Inschrift on 136   |
| X 566—667                              | 313 326                                  | 466f A 1                  |
| NI 666 A 2 007—618                     | F I 282 280 287                          | Wardak 490 A 1            |
| XII 666 A 2 018ff                      | 578                                      | Zeda 231                  |
| gaudaval o                             | F V 299 A 1 310 320-                     |                           |
| 866 293                                | 322 338                                  | 86, 1 571                 |
| Gautama Di armaŝastra                  | FVI 283 286 287 297                      | Jarminiya Upanisad Brah   |
| 13 14—22 440f                          | 308f 304 314f 322                        | mana                      |
| 13, 14 455                             | F VII 323-325                            | 3, 1-2 377-379            |
| 15, 14 455                             | F VIII 276 296 300                       | 3, 7, 5 374               |
| 17, 1 2 563<br>17, 27 176<br>26 12 426 | 301 325-326                              | 4, 25, 1f 523f            |
| 20 10 100                              | F IX 277 326—329 578<br>F XI 297 300 301 |                           |
| Hala                                   | 328 A 1 578 A 1                          | 148 1 567                 |
| 805 293                                | F XII 280f 286 287                       | 209, 2 567                |
| Harāvalī                               | 288 296f 299A 1 300                      | 258, 2 470 A 2            |
| 152 402                                | 301 323 324 329                          | 311, 1 103                |
|                                        | F XIII 276 280 286                       | 317 2 106 A 2             |
| 1, 6, 2 589                            | 297 301 305 307 A 2                      | 328, 2-4 105<br>352 5 104 |
| Harvaméa                               | 310 A 3 312 320 323                      | 7 103                     |
| 1, 31, 29f 648                         | 329-331                                  | 354, 3 104                |
| 1, 41, 153 40                          | 1 \1\ 323                                | 353, 2 103                |
| 1, 41, 154 40                          | S 1 277 255 A 5 302                      | 372, 4 106 A 2            |
| 2 1 16 (= 3195) 90                     | 5 3 339 A 3 569-575                      | 5 104                     |
| 2 61 37 119 126 A I                    | S 4 274-312 322                          | 7 103                     |
| 170f                                   | 5 5 283 285                              | 377, 3 361                |
| 2, 61, 39 166f 171 A 1                 | S 6 283 308 A 3                          | 397, 7 694                |
| 2 61, 45 46 171                        | 57 276 A I 283 285                       | 410, 7 104                |
|                                        |                                          |                           |

| 410, 9 103                                   | 543, 112 69 A 2<br>131 68f                                                              | 13, 9 551                                    |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| 449, 8 104                                   | 131 65f                                                                                 | 17, 14 425 784                               |
| 10 103                                       | 544, 60 786                                                                             | 19, 5 753 A 2                                |
| 453, 10 33 A 1                               | 545, 60ff 422                                                                           | 29 2 552                                     |
| 454, 1 103                                   | 546, 35 80                                                                              | 30, 9 437                                    |
| 1-15 82                                      | E47 E47 CO                                                                              | 36, 4 757 A 2                                |
|                                              | Jātaka (Prosa)                                                                          | Kathakośa (transi by Tawney)                 |
| 12 104                                       | I, 280f (62) 109 A 4                                                                    | (transl by Tawney)                           |
| 14 103                                       | 1121                                                                                    | S 201 174                                    |
| 455, 11 103                                  | 1, 200, 1 (62) 115                                                                      | S 202 170 A 1                                |
| 461, 1 37                                    | 1, 293, 11 (62) 114                                                                     |                                              |
| 5 39                                         | I, 293, 11 (62) 114<br>I, 370, 23 (01) 114 167                                          | 7, 13 717                                    |
| 10 39 A 2                                    | III, 470, 6 646                                                                         | 29, 1 2 19-20 426                            |
| 13 38                                        | III, 528, 2f 484                                                                        | 60, 21 187 A 1                               |
| 472, 2 451                                   | 37 69 97 909                                                                            | 76 116 478                                   |
| 3 451                                        | V. 133, 27 626f                                                                         | Katyāyana Śrautasutra                        |
| 56 449                                       | V. 185 (893) 115                                                                        | 4. 0. 21 123 124                             |
| 487, 1 361                                   | V, 267 (530) 108 A 4                                                                    | 5, 2, 15 177                                 |
| 5 353 355f                                   | 37 49% /89A\ 100 A 4                                                                    | 7 0 10 90 1164 1                             |
| 493, 14 403                                  | VI, 280-282 (645) 107                                                                   | 15, 3, 30 110f                               |
| 407, 24 630 A 1                              | -115 146 149 153                                                                        | 15 7 5 128 158                               |
| 510, 13 15 307                               | VI, 280—282 (645) 107<br>—115 146 149 153<br>168                                        | 15, 7, 13 15 115                             |
| 512, 25 82 84 80                             | VI, 364, 13ff 484                                                                       | 15 7, 18 145 A 1 158                         |
| 513, 17 36 628                               | VI, 467 2ff 484f                                                                        | 150                                          |
| 522, 2 108 A 3                               | Jutakamāla                                                                              | 15, 7, 10 145 A 1 150                        |
| 21 627f                                      | 17 18 84 A 3<br>Jyotişa 144<br>Kudambarı                                                | 20, 6, 4 768 Kausikasutra                    |
| 524, 50 86                                   | Jyotişa 144                                                                             | Kausıkasutra                                 |
| 520, 1 3 28<br>18 29f                        | Kudambarı                                                                               | 8, 15 121 A 2                                |
| 18 29f                                       | Emlertung 623                                                                           | 17, 17 122 145 A 1                           |
| 10 30                                        | Kadambari<br>Emleitung 623<br>S 123 417 A 2<br>Kadambari Kommentar zu<br>N S P S 10 179 | 140 150                                      |
| 25 67<br>27 30f A 3                          | Kadambarı Kommentar zu                                                                  | 35 28 438 A 2                                |
| 27 30f A 3                                   | NSPS 10 179<br>Lalpasutra                                                               | 51 10 12 117                                 |
| 28 30                                        | Laipasutra                                                                              | 51 10 12 117<br>51, 13 122<br>51, 14 117 A 1 |
| 29 31f                                       | 100 414                                                                                 | 51, 14 117 A 1                               |
| 30 32                                        |                                                                                         |                                              |
| 31 30 A 3<br>32 32                           | 1, 58 6291                                                                              | Lauretal Linguisari                          |
| 33 30f A 3                                   | 1, 58 629f<br>2 37 450                                                                  | 1 1 350                                      |
| 34 32                                        | 8 21 620                                                                                | 9 0 593                                      |
| 35 30f A 3                                   | S 33 476 495 488<br>S 301 (5 6) 651                                                     | 4 16 382                                     |
| 36 32                                        | S 301 (5 6) 651                                                                         | Lautiliya                                    |
| 37 32                                        | Karpuramai jari                                                                         | S 11 629                                     |
| 41 30f A 3                                   | Karpuramas jarı<br>3 3 179                                                              | S 69 480                                     |
| 42 32                                        | Kasıla<br>2 1, 10 128 175<br>2, 3 59 175<br>3 1, 21 146 A 1                             | S 125 422                                    |
| 48 30f A 3                                   | 2 1, 10 128 175                                                                         | S 313 788                                    |
| 56 33 72                                     | 2, 3 59 175                                                                             | Prak 1 450                                   |
| 530, 27 628                                  |                                                                                         | Kl arothi Dokumente                          |
| 28 630 A 1<br>29 82 84ff                     | Katl aka<br>1, IS3 10ff 592<br>8, 7 174<br>9 13 561                                     | Ar 175 729                                   |
| 536. 2 774                                   | 8. 7 174                                                                                | 207 729<br>272 729                           |
| 536, 2 774<br>537, 58 175f<br>543, 81 68 A 2 | 9 13 561                                                                                | 539 729                                      |
| 543, 81 68 A 2                               | 12 13 564                                                                               | 5(5 727ff                                    |

| 633 729                                                                                                                                                                                                                 | 2, 76, 23 131                                                       | 7, 59, 21f 39                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| 637 729                                                                                                                                                                                                                 | 2, 76, 24 131 165                                                   | 7, 130, 20 21 132                                   |
| h trălarjuntya                                                                                                                                                                                                          | 3, 29, 7f 450                                                       | 7, 2126 103                                         |
| V, 38 187                                                                                                                                                                                                               | 3, 34, 4 129                                                        | 7, 2454 103                                         |
| 'V, 41 186                                                                                                                                                                                                              | 3, 34, 5 162                                                        | 7,8220 87                                           |
| Various and section                                                                                                                                                                                                     | 3, 34, 8 132                                                        |                                                     |
| Kurmapurana                                                                                                                                                                                                             | 2 70 2 7 74 1 4 2                                                   | 8, 5, 11 647                                        |
| 8 572 177                                                                                                                                                                                                               | 3, 59, 3—5 141 A 3                                                  | 8, 74, 15 131                                       |
| Lūtyayana Šrautasūtra                                                                                                                                                                                                   | 3, 59, 6 141                                                        | 8, 87, 31-33 132                                    |
| 4, 10, 22 122                                                                                                                                                                                                           | 3, 59, 7 141                                                        | 0, 15, 8 118                                        |
| 9 9, 19f 769                                                                                                                                                                                                            | 3, 59, 8 113                                                        | 9, 51 181                                           |
|                                                                                                                                                                                                                         | 3, 59, 10 111                                                       | 11, 6 104<br>11, 51 104<br>12, 55 104<br>11, 57 104 |
| Latitavistard<br>156, 9ff 481f                                                                                                                                                                                          | 3, 12, 1 102                                                        | 11, 51 104                                          |
| Lehrgedicht, Sakisches                                                                                                                                                                                                  | 3, 72, 26 163f                                                      | 11, 55 104                                          |
| 23, 248-253 464f 489                                                                                                                                                                                                    | 3, 72, 29 163                                                       | 11, 57 104                                          |
| Mahabharata                                                                                                                                                                                                             | 3, 100 181                                                          |                                                     |
| 1, 33, 20f 18lf                                                                                                                                                                                                         | 3, 110, 41ff 2f 4f                                                  | 11, 241 105                                         |
| 1, 43 22 436 A I                                                                                                                                                                                                        | 3, 110, 27-31 5                                                     | 11. 255 103                                         |
| I, 74, 110f 355                                                                                                                                                                                                         | 3, 111, 7 29f                                                       | 11,756 103 A 2                                      |
| 1, 80, 2 3 185                                                                                                                                                                                                          | 3, 111, 11 30                                                       | 12, 29, 61 30                                       |
| 1, 80, 2 3 350                                                                                                                                                                                                          | 3, 112 1ff 30f                                                      | 12, 50, 21 449 451 A                                |
| 1, 80, 2 3 185<br>1, 95 30 356<br>1, 122, 4ff 349                                                                                                                                                                       | 2 110 0 02                                                          |                                                     |
| 1, 122, 411 040                                                                                                                                                                                                         | 3, 112 2 33                                                         | 12, 56 39f 449                                      |
| 1, 0003 100 A 2                                                                                                                                                                                                         | 3, 112, 3 31f                                                       | 12, 91, 21 185                                      |
| 1, 7148f 87                                                                                                                                                                                                             | 3 112 7 32                                                          | 12, 05, 17 18 185                                   |
|                                                                                                                                                                                                                         | 3 112, 8 32<br>3, 112, 9 33                                         | 14, 104, 33 440                                     |
| 2, 48, 10 20 21 133                                                                                                                                                                                                     | 3, 112, 9 33                                                        | 12, 103, 34 450                                     |
| 2, 58, 3 118 130 133                                                                                                                                                                                                    | 3, 112 10 32                                                        | 12, 140, 65 450                                     |
| 2, 56, 4 118<br>2, 59, 4 118 A 4<br>2, 50, 7 103                                                                                                                                                                        | 3, 113 1-4 33                                                       | 12 141, 70 176                                      |
| 2, 59, 4 118 A 4                                                                                                                                                                                                        | 3, 132 352                                                          | 12, 205, 5 393f                                     |
| 2, 50, 7 103                                                                                                                                                                                                            | 3 101 20 767                                                        | 12, 342 181                                         |
|                                                                                                                                                                                                                         | 3 183 78 189                                                        | 14, 70, 7 416                                       |
|                                                                                                                                                                                                                         | 4 1 25 171                                                          | 10,07 71 72 88 85                                   |
| 2, 60, 9 131 164                                                                                                                                                                                                        | 4 7, 12 134                                                         | 18 6 22 418                                         |
| 2, 56, 10 11 111<br>2, 60, 9 131 104<br>2, 61, 3 105<br>2, 61, 7 105<br>2, 61, 11 105<br>2, 61, 14 105<br>2, 61, 18 105<br>2, 61, 12 105<br>2, 61, 21 105                                                               | 4 7, 12 134<br>4, 40 24ff 769                                       | 18,6 53 418                                         |
| 2, 61, 7 165                                                                                                                                                                                                            | 4, 4/ 23 705                                                        | 110, 301 61                                         |
| 2, 61, 11 165                                                                                                                                                                                                           | 4, 50 24 121 143 A 1                                                | 110 39 63                                           |
| 2, 61, 14 165                                                                                                                                                                                                           | 145 167<br>4, 68, 46 126<br>4 516 102 4 7                           | 110 41-43 62f                                       |
| 2. 61, 18 165                                                                                                                                                                                                           | 4, 68, 46 126                                                       | 110 42 59                                           |
| 2 61, 21 165                                                                                                                                                                                                            | 4 010 100 2 2                                                       | 110 47 63                                           |
| 2, 61, 24 165                                                                                                                                                                                                           | 5 4 87                                                              | 110 50a 59f                                         |
| 2, 61, 28 165                                                                                                                                                                                                           | 5 35, 19 373                                                        | 111, 12 61                                          |
| 2, 01, 30 165                                                                                                                                                                                                           | 5 4 87<br>5 35, 19 373<br>5 35, 30 ff 445f 452f<br>5, 36, 2 365 A 3 | 112 5 61                                            |
| 2, 65, 5 165                                                                                                                                                                                                            | 5, 36, 2 365 A 3                                                    | 112 19 61                                           |
| 2, 65, 7 165                                                                                                                                                                                                            | 5 39 8t 472                                                         | 113 225 60                                          |
| 2, (5, 9 165                                                                                                                                                                                                            | 5, 43, 311 3591                                                     | Mal ābhārata Granti a                               |
| 2, 65, 11 165                                                                                                                                                                                                           | 5 49, 91 131                                                        | Kezension                                           |
| 2, 65, 12 133                                                                                                                                                                                                           | 5 142, 61 9 11 13                                                   | 3 111 20 59 61                                      |
| 2, 65, 14 165                                                                                                                                                                                                           | 15 145                                                              | 3 111 29 cof                                        |
| 2, 65 39 131                                                                                                                                                                                                            | 6, 4501 103 A ~                                                     | 3 113 1f 72<br>3 114, 24 60f                        |
| 2 65 45 165                                                                                                                                                                                                             | 11, 3, 6511 167<br>5 0 52 450                                       | Mal M. A. ja zu Phon                                |
| 2, 61, 24, 165 2, 61, 28, 165 2, 01, 30, 165 2, 05, 5, 165 2, 05, 7, 165 2, 05, 11, 165 2, 05, 12, 133 2, 05, 14, 165 2, 05, 12, 133 2, 05, 14, 165 2, 07, 14, 165 2, 17, 4, 7, 111 2, 17, 6, 12, 131 2, 70, 9, 22, 132 | 0, 0 53 030<br>e 114 44 139                                         | 1. 5 171                                            |
| 2 71, 5 131                                                                                                                                                                                                             | 6 114, 44 152<br>6 006 101 3 9                                      | 1, 4, 29, 416                                       |
| 2, 76, 9 22 132                                                                                                                                                                                                         | 0, post 101A ×                                                      | •••                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                         |                                                                     |                                                     |

| 2, 1, 10 142                  | Mallmätha                    | 1, 203 452                               |
|-------------------------------|------------------------------|------------------------------------------|
| 2, 4, 10 239-241              | zu Raghur 3, 1 46            | 1, 204 452                               |
| 3, 1, 26 Vnitt 6f 406f        |                              | 1,206f 440                               |
| 3, 1, 26 Vartt 15 407ff.      | 1, 5, 5, 7, 9 174f           | 17, 1 · 120 124                          |
| 4, 2, 59 489                  | 1, 5, 5, 12 149 157A 2       | 17, 2 148 A 2                            |
| 5, 2, 9 173                   | 175                          | 17, 5 114                                |
| 6, 1, 18 371                  | 1, 7, 2, 18 757              | 17, 6 115                                |
| 8, 3, 56 431                  | Rājasūyaprašna 1,4 785       |                                          |
| Mahāvagga                     | Mankhakoša                   | 3, 11 453                                |
| 1, 23, 6 207 518              | 533 487f                     | 3, 12f 453f                              |
| 1, 24, 3 202                  | Manu                         | 3, 14 452                                |
| 1, 49, 1f 479                 | 4, 87 563                    | Nepālamahatmya                           |
| 1, 55 574                     | 4, 172 185                   | 28, 22 717                               |
| 4, 1, 4 484 A 2               | 4, 173 186                   | Nirukta                                  |
| Mahāvastu                     | 4, 240 39 A 2                |                                          |
| 1, 366, 4 28 A 1              | 5, 18 176                    | 3, 16 160                                |
| 2, 246 567                    | 7, 140 449                   | 6, 24 756f                               |
| 2, 423, 14 481                |                              | 0, 31f 762                               |
| 2, 434, 0 481                 | 8, 18f 453                   | 11, 22 761                               |
| 3, 8, 6 ff 502                | 8, 25 419                    | 11, 37 701                               |
| 3, 0, 1 502f                  | 8, 79 438<br>8, 03 453       | Nītemayūkha                              |
| 3, 140, 1 07                  | 8, 95 451                    | 117 A 2                                  |
| 3, 184, 6 481                 | 8, 97 f 454 f                | Nitivakyamrta                            |
| 3, 208 646                    | 8, 97—100 439 445            | 55 788                                   |
| 3, 224-250 257f               | 8; 128 451                   | Padmapurana                              |
| 3, 205, 6ff 502               | 12, 103 417                  | 13, 1ff 7ff                              |
| 3, 303, 3ff 628               | 12, 103 417<br>12, 110ff 315 | Pañcatantra (Buhler)                     |
| 3, 360, 2ff 628               | Matsyapurana                 | 3, 107f 447f u A 0 Pañcatantra rec Purna |
| Mahai yutpatti                | 49 356                       | bhadra                                   |
| 217 481                       | Mılındapañha                 | 276, 0 478                               |
| 260 473                       | 78f 481                      | 147, 8ff 478                             |
| Mautrayanı Samhıta            | 79 480                       | Panini                                   |
| 1,0,11 149 157 A 2 174        | 178 481 480                  | 1, 3, 60 565                             |
| 1, 9 5 501                    | 205f 109 A 4                 | 1, 3, 70 374                             |
| 1, 10, 9 757 A 2              | 344 395 A 4 488              | 2, 1, 10 124 142 169                     |
| 2 5 2 561                     | 359 649                      | 2, 2, 34 239f                            |
| 2 9 6 425                     | Mrcchakatika                 | 3, 1, 51 552                             |
| 2 59, 15ff 592f               | (cd by K P Parab)            | 3, 3, 153 519                            |
| 3, 1 6 753 A 2                | 2 1 140                      | 4, 1, 42 554                             |
| 4, 4 6 153 A 1 156            | 2 6a (5 57f) 114             | 4 1, 49 473 A 1                          |
| 159 175                       | 2 9 146                      | 5, 1, 48 478                             |
| 4, 9, 7 752                   | 2, 12a (S 63) 145f           | 5, 2, 9 173                              |
| 4, 14, 11 150 A 4             | 5 45 179                     | 5, 2, 72 779f                            |
| Mastrayanıya Upanısad         | Mudravakşasa                 | 5, 2, 107 (Vartt ) 754A 4                |
| 6, 34 513f                    | 11, 3 414                    | 5, 2, 120 473                            |
| Mayl manikaya                 | 17, 6 414f                   | 5, 4, 31—33 419                          |
| 1, 85 482<br>2, 239, 9 15 571 | Natsadhiya<br>4, 13 187      | 5, 4, 33 554<br>6 1 94 (Varte 4) coc     |
| 3, 170 147 170 A 1            | A. 13 181<br>Naradasmrti     | 6, 1, 94 (Värtt 4) 696<br>6, 1, 189 778  |
| 3, 178 147                    |                              | Pānīnīya Šīksa                           |
| Malacıkägnimitra              | 1, 201 453                   | R 43 486                                 |
| 1, 6 179                      | 1, 202 453                   | R 55 485                                 |
| -, -                          |                              |                                          |

32. 31: 574 A. 4 Unādīganasūtra 564 - 120 Uttarayshayana 2, 27:629 18. 48 - 657 Vaikhānasa Srautasūtra 1. 13-14: 785 Väjasaneyi Prātišākhya 1, 121: 485

31.9:574 A.3

1, 122-124: 486 4. 143: 550f. Võyasaneyi Samhitä 8, 36: 523 10, 28 · 116 A 2, 123 159 A. 2

10, 29: 158

3, 20 315

16, 25 129 A 5 16. 33: 425 30, 8, 144 30, 18: 145 146 159 Vasistha Dharmašāstra

6, 1-5: 359 14, 39: 176 14.47 - 176 14.48:744 16. 32. 37: 451C 16, 33 : 453

16, 34 : 440 Väkyapadīna 3, 7, 5: 421 A. 3 l'āyupurāna 2, 37, 131: 356

1<sup>†</sup>endıdüd 4, 2-16: 456 4,3 4-459 4.48 · 460f 5, 60: 459 A. 1 7, 51 · 458 459 A. 3 13. 51: 461 18, 29 · 458 459 A. 3

Pamānavatthu. 7. 10 · 652f. V tsuunurāna 4, 19 356

Pisnu Smrti 8, 24, 438 8. 37: 453

44, 10: 774 51. 6: 177 Yajuavalkya Dharmasastra 1, 177 - 176

2. 73: 438 2, 77: 453 2. 184 186 200: 148A.2 2. 201: 114. 148 A. 2

Yanaralkyasık sa 25f · 485 Yama

31, 15, 457 45, 9 457 58, 6: 457 62, 10:457

Yast 5.95·461 5, 126: 461 10, 28 · 457f. 13, 52:458

## III. Sachverzeichnis.

Abhīras 649 Abubola 249 adhidevana, Vertiefung im Boden für Wurfelspiel 115 - 119

Aduthuma, sakischer Name Aelian, über die Ent-

stehung der Perkn 181 über καστάζωι σε 25 A 5 Ara der Kusana 234f. Agna, der Esser, goldzalinig, Sohn der Kraft 390

- (Land) 620-622 \_lindratālika, Zauberkunstler 402-406 m Prabodhacandrods

va 402f. - in der Ratnävali 403 \_1rantă, Freskendurstellun-

gen des Ksäntnjätaka und Mastribalojātaka der Játakamálá 74-77

Ajantā, Inschriften in Hölde II 74-77 Akhyana-Literatur 29 34f alşa, Bezerchnung der Zahl

5 128 Alzent, vedischer 506 Ala, Pfianzenname 438 A 2 âmâra, sakıscher Tıtel.

Furst, clon a mo chili 468f A 2 Amaravati Stūpa, Darstel

lung des Rsvasrngajātaha 41-43 Amulette 182 Andhakarenhu = Vrsnyan dlaka 84f

Anekdoten, hterarische 71911 Ankura = Akrūra 91—93

·1n@ra 659 Anuramiailela 356 Anthropophagie 175 Apsaras, beun Wurfelspiel 111f 144, 152f Archaeologisches, Pranidhibilder in den Höhlen von Turfan speziell in Bazaklık haufur 255

- m Bäzaklık 255-274 - in Bazaklık keine orıgınalen Schöpfungen 268 keine Übereinstimmung zwischen Bild und Beichrift 269

- Darstellungen der Rsyasrnga-Sage in Devandahalh 41 Bharbut 41

Amararati 41-43 - Wurfelspieldarstellung auf einem Rehef in Bharhut 117 A 2

-Irjuna, Familienname ikr Könige von Agni 622

.fror = Rauruka 651f

191 Arsenik, in der Kosmetik Augtanas, die psychischen .

verwendet 435 Arta, Vater des Kharaosta

252 Arten (Haradeva 1), König von Kuer 542 617

Asamkhueva Perioden. Buddhas auf Asamkhye va Perioden bei Sarvastıv ädıns verteilt 260-263

Asitaniana = Antaniava?

Aśwaghosa 199ff 714 - Verfasser des Säriputra

prakarana 190 291 - literarische Stellung 291

- s Buddhacarita elagina, kriegerische Götter

784 Avadānakalpalatā, Rava

éraga Sage 24 65 - nach dem Mahayastu

bearbeitet 69 Aya, Wurf als Ergebnia des Wurfelns = aya 144

- bestimmte Wurfe beim alten Spiel mit Nussen un Veda 142-146 - besenders in den Sam

hitas des Rg und Athar vaveda 147-156

- m Mrechakatika 145 - in der Pali Litemtur 146f

Aya Namen, Etymologie

der Namen krta, dya para, treta 142ff āya, Wurf 109f

- bestimmte Wurfe beim Spiel mit Langwurfeln. ihre Namen im Bower Manuskript und in der Paśakakevali 134-140

 m Vidhurapanditaja taka 139f

- ım Mrechakatıka 140 - ım Nalopakhyana walır

scheinlich nicht vorhan den 141 166

- Bedentung der Namen

Arman, Indike über Perkin dua, zeitheh und lokal verschieden 140

> Organe, Stutzen des Brahman 517

- als korperhebe Organe. " Stutzen der psychischen Organe 517

- ber Buddhisten 517f

Badehaus 264 A 1 266 Bazakhk, Tempel Nr. 4 u 9 Archhologisches 255ff

363 ff -- Inschriften 256ff.

Bahubuddhasütra, ur sprunglich selbstandiges Werk nla Abschnitt des uberhefert. Mahayastu

Inhaltsangabe 257f - zwei, eventuell drei Re-

zensionen 260 u.A. l Verkleidungs Bahurups. kunstler 394 479

Bālabhārata, Rsvasrnga Sage 15f

Barlaam und Joasaph. Parabel von der Macht der Liebo 72

Rart, in der Darstellung zum konventionellen Zeichen der Mannlieli keit hernbresunken 271

 f
ülseldich bei weib heher Figur angebracht

2701 Bhāgavatapurana, Rsyasira

ga Sage 20 A 2 Bharatavakua (Schluß strophe), bei Aśvachosa

Bhärhut Stupa, Darstellung

des Revasragajataka 41 Schachspieldarstellung 117 A 2

Bharuka = chm Po lu ka 542f

 Kolome von Bharukae cha 623

Bharukaccha 623 Bhattiprolu Inschriften, Dialekt des nordwest

lichen Indiens 217

Bhattiprolu Inschriften. Inschrift I A nicht metrisch 219

Bhedasamhitā 579—585 - Textanderungen 583-585

Bhūtamudrā, Geheimspra che durch Emgerstellun cen 485 Bildererklarer 413-415

Brahmanent lextuna. denstrumpfe aus Pan therfell 273

Brahmaneumord 83 A 5 Brettspiele 125 A 3 170ff Bruder und Schwester, Be zeichnung der Kinder des Oheims und der Tante und der Kinder des Oheims und der

Tante des Vaters 99f Buddhacarıta, Text der Reyasrnga Sage 6

- kennt altere Fassung des Mahabharata 6 Buddha Statuen in Pr mo 624 642f

m Kausambi 643 ın Sravastı 643 A 2 Candramuna, Ahnherr der

Dynastie von Agni Caupar Spiel (Chaupai)

118 A 4 121 A 4 Chândoqua Upanisad, be steht aus selbstandigen Stucken 525

Chares ber Athenaeus III, 45 181 chayanataka, Schattenspiel

392 cintainani, Wunschstein,

seme Form in Ostturke stan 469f citra. Vorfuhrung von Bil

dem 415 danhu, Provinz 461

Damausada (Damajada), em Ksatrapa, nicht Da maghsada 236-238 danapatı, Titel des Akrura

m Dyaraka 92 51\*

Dandaka-Wald. seino Entstehung 626-631

Dandin, s. Dasakumāraca. rita Darstellungen von Personen

ım Drama: Variationen 264. 266 271 f. Daśakumāracarıta, Ge-

schichte der Kämamañiari. Nachbildung der Rsyaśrnga-Sago 20 Devagabbhā = Devakī 89 Deraki, Mutter des Krana.

Schwester des Kamsa 90 devaputra = Gott 86 - Ubersetzung des chine-

sischen Titels t'ien tzu 234

Dharmārāmamhāra 529f Dharmarucuavadāna des

Divyāvadāna S 242 · 280 f. S. 246 253f. 254 261.

262 - 261 Dinika, sakischer Name 243

dosas, Grundstoffe des Korpers 587ff

Dramatische Vorfuhrungen. mit stummen Spielern

Dramen, buddhistische 190 ff .

- dramaturgische Tradi tion der lustigen Person

208 - Nachtrage zur Textausgabe 210-213

Dūtāngada, in Anlage mit Mahānātaka uberem

stimmend 391 Divirală 83

Eidechse, eßbar 176 Einhorn Sage, im Physiologus 25 70

- beruht auf Rsyasraga Sage 25 70 Ekaérága, s. Rsyasrága Elemente, thre 7ahl 515

Epiker, kennen alte Gatha-Dichtung 106 Erde, keine Luftgottheit

761f.

Erzahler, professionelle, bei Todesfallen 100 Esel, Namen des 753ff.

Etymologisches Volksetymologische Um-

gestaltung eines Wortes 44 alı 429£

ālāna 77f

p kanha = krsna (nicht kärsna) 83 kāla 'schwarz' bei Pānini

lekt entlehnt 554 pr. gusura 544ff

tretă 14266 dådıma 557 f.

dohada 44ff 183 dvāpara 142ff 169f.

phata 188f phana 188

phala 183ff

mukta 179ff murchatı 180ff

laghusyasr 90 f pr lanūka 310f

p ludda 43f

Seiten gebend' 434

sedhā 177f hests 781

Falschspieler, steckt Wurfel

gerechnet 743

sche Kapitelverlandlungen 520ff.

p kata=krta 111, 142ff.

aus sudl oder östl Dia-

pr gothisamano 225

deva. am Ende von Kom

posita = Höchstes 364 pr nımsıdluyā 331 f

phanda 188 p bonds 566ff

vi- 'nach verschiedenen

sama 591ff

horaka usw 249ff gr papáreat 79

in den Mund 114 - verschluckt Wurfell 167 f

Fingermessungen, anstatt Unterschriften 466f Fingersprache, a Mudră

Fledermaus, zu den Vögeln Formulare for buddhisti-

Nr. I: 527ff : II - 528; III · 530f : IV : 531f ; V. 534: VI · 534f. VII: 537 f., VIII. 538 ---540: IX: 540

Frauen im Buddhismus 34 A. I - und Wurfelspiel 112f. Funfzahl bei Tieren 175f

- symbolisch 158f. Turbitten 541f. Garramperka 544 Gamisa, Stadtname

466f. A. I Gāthās (der Jātakas), im Epos zitiert 40 448-452 Gauriputrakas, ebenso wie

die Mankhas. Bettler. die Bilder zeigen 414 gausura, gusura, ostturkestanischer Titel 544-546.

s gośūra Gayatri-Lehre 522 Gebaude, jurtenartiges, mit Rauchloch=Badehaus (1)

266 Geburt, wunderbare 2f Gersterbeschworung 404

Geluste der Schwangeren 44-46 183 A. 2 Geschmacke, Lehre von

thnen 581f. 585-591 Ghata, Bruder Kranas 83 Glaha, night Wurf, sondern

Griff, wahrscheinlich das Ergreifen oder die zu ergreifenden oder griffenen Wurfel, die der Gegenspieler von dem Haufen, den der Spieler hangeschattet hat, weg-

nimmt 130-133 785 Gold und Silber, Annahme von Gold und Silber den buddhistischen Mönchen verboten, Verbot spiter verschürft 473-475 gośūra, indischer Titel 545.

s ganiura goth samano > gostlilimna. na, ein Beamter des

Komitres 225

auf aufgerolltem Silber

Jātakamala, Kantijataka

und Martubalajatal a in

Jatala

| Bazaklık 256—274                                 |
|--------------------------------------------------|
| Balagami 718f                                    |
| ın Kamboja 417                                   |
| Jogimara Holile 395A 4                           |
| Junnar 242                                       |
| Managoh 718f                                     |
| Manikiala 249f                                   |
| Mathura 244—252                                  |
| Lowenkapitell 244-250 -                          |
| Brahmunschriften 721ff -                         |
| 726                                              |
| Nasık 239f 241f                                  |
| Taxila 250                                       |
| Isisinga, s Rsyaśrnga -                          |
| Jataka _                                         |
| Gāthas vertreten brahma                          |
| nıschen Dharma 177 —                             |
| <ul> <li>Reste volkstumlicher</li> </ul>         |
| Dichtung von Buddhi -                            |
| sten gesammelt 34f                               |
| - z T nicht buddhisti -                          |
| schen Ursprungs 97ff                             |
| — ursprunglich buddhisti                         |
| ursprunglich buddhisti sche Gathas 35 A 2        |
| - von Fpikern benutzt                            |
| 33f 39f 111                                      |
| - werchen von brahmanı -                         |
| scher Sage ab 83f                                |
| — alter als Mahabharata —                        |
| 28 A 6 83f 8                                     |
| — Gutha Handschriften 29 —                       |
| m A 1                                            |
| — Pro⊲aerzahlung junger —                        |
| und un Widerspruch mit                           |
| den Gathas 17ff 35ff —<br>67f 81f 83 84ff 351f — |
| 67f 81f 83 84ff 351f —<br>356ff 3                |
| - Prosa aus singhak -                            |
| sischerl assung ubersetzt —                      |
| 29                                               |
| - ursprunghel eGeschichte -                      |
| in zwei zerlegt 96 357f pe                       |
|                                                  |
|                                                  |

| band 223,                                  | Verland of the lorn                       | and mailingualitata a it                          |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| - auf weißer Tafel oder                    | Vorlaufer der Epik 10:<br>361             | 61f Ajanta Fresken 74—77                          |
| Wandbildern 256                            |                                           | Justizi crwaltung, Spruch                         |
| - mit Nadeln in Metall                     | — Alambusajataka (52                      | <ol> <li>inber ~ 448f</li> </ol>                  |
| gepunzt 223                                | 115                                       | Ka Prayapati 382                                  |
| - Allahabad Inschrift des                  | - Alambusajataka (5)                      | <ol> <li>Kal apana, kleine Kupfer</li> </ol>      |
|                                            | Reyasrnga Sage 26                         | munze 474f                                        |
| Samudragupta 241 254                       | — Ananusociyajataka                       | haisara = Caesar, Titel                           |
| Bazaklık 256—274                           | (328) 96f 105                             | Kanaskoe II 222c                                  |
| Balagamı 718f                              | — Andabhutajataka (62                     | 2) Kalayavana Sage, vielleicht                    |
| ın Kamboja 417                             | 112115                                    | dom Intoles I                                     |
| Jogunara Hohle 395A 4                      | - Dasarathajataka (461                    | ) bekannt 89                                      |
| Junnar 242                                 | 35-40 97                                  | hali, ein bestimmter Wurf                         |
| Managoli 718f                              | - Ghatajataka (454) 82 9                  | bein Wurfel mid 122                               |
| Manikiala 249f                             | — Jayaddisaj (513) 36                     | - fahrt als Wurfeldamon                           |
| Mathura 244—252                            | -Katthaharnataka(7) 35                    | in Nala em 141 A 3                                |
| Lowenkapitell 244—250                      | - Kharadiyajataka (15) 3                  | 7 — fahrt als Wurfeldamon                         |
| Brahmunschriften 721ff                     | - Kşantıyataka der Jata                   | aus Nala aus 163                                  |
| 726                                        | kamala in Ajanta Fres                     |                                                   |
| Nasık 239f 241f                            | ken 7476                                  |                                                   |
| Taxila 250                                 | - Kumbhajataka (512) 8:                   | gluckswurf 165f<br>2 <i>Kandjur</i> , Legende von |
| Isisinga, s Rsyaśrnga                      | - Littajataka (91) 114                    | Reyasrnga 20—24                                   |
| Jataka                                     | — Mahasutasomajataka                      | - Verwandtschaft mit Ja                           |
| Gāthas vertreten brahma                    | (537) 175f                                | taka Fassung 26f                                  |
| nischen Dharma 177                         | — Mahaummagga (o46)                       | - junger als brahmanische                         |
| — Reste volkstumlicher                     | 80-82                                     | Fassungen 27                                      |
| Dichtung von Buddhi                        | — Matarodanajataka                        | - Mahavastu nicht direkte                         |
| sten gesammelt 34f                         | (317) 96                                  | Quelle der tibetischen                            |
| - z T nicht buddhisti -                    | — Mattakundalijataka                      | Passung 66                                        |
| schen Ursprungs 97ff                       | (449) 95                                  | Kanıska II Sohn des Va                            |
|                                            | — Migapotakajataka                        | jheeka kusankong                                  |
| <ul> <li>ursprungheli buddhisti</li> </ul> | (372) 96                                  | 231-233 787                                       |
| sche Gathas 35 A 2                         | <ul> <li>Maitribalajatal a der</li> </ul> | Aapıla, Schutzgott von                            |
| - von Fpikern benutzt                      | Jatakamala in Ajanţa                      | Agni 620                                          |
| 33f 39f 111                                | Fresken 76f                               | Kastendicl tung 35                                |
|                                            | - Nalmikajataka (5%)                      | hustenwesen von Asvagho                           |
| scher Sage ab 83f                          | Rsyaśrnga Sago 26-35                      | şa belumpft 207                                   |
| — alter als Mahabharata  –<br>28 A 6 83 f  | - Samkiecajataka (530)                    | hata Bezeichnung eines                            |
|                                            | 82                                        | bestimmten Wurfes beim                            |
| m A 1                                      | - Setaketujataka (377)<br>346—349         | Wurfelspiel (Krta) 111                            |
|                                            | - Somadattajataka(410)                    | Adtautra drei Rezensionen                         |
| und un Widerspruch mit                     | 96                                        | 60-603 671-677                                    |
|                                            | - Sujatajataka (352) 95 [                 | - Kommentare 677-681                              |
|                                            | - Uddalakaj staka (497)                   | - beruht auf kaumaral ita<br>714ff                |
| 356ff                                      |                                           | - Kalıj ı geninnt 716ff                           |
| - Prosa aus singhak -                      |                                           | - Kanmara genannt718ff                            |
|                                            |                                           | haumāralāta 195ff                                 |
| 29                                         | 107115 139ff                              | Technisel e Ausdrucke                             |
|                                            | Spilled in Villura                        | 709-711                                           |
| in zwei zerlegt 96 357f                    | pandita <b>(545) 109ff 16</b> 8f -        | -berucksel tigtSchrift711                         |
|                                            |                                           | · ·                                               |
|                                            |                                           |                                                   |

Kanmāralāta, selbstandīge Grammatik 711 f.

- berücksichtigt Surache iles buddhistischen Saus-

kritkanons 712ff. - Ouelle des Kûtantra 714 66

Kaurimuscheln, zum Witrfelspiel benutzt 123f.

- laun Pacisi-Spel 123 Kekaka = Kekaya, Kaikaya u. Knikeya 108 A.4

Khara 635 Kharuosta 219, 252, 787

Khotansprache, Sakisch 190 - über dialektische Ab-

weichungen vom Saki. schen 490-493

Kilamudra, Briefeauf Holz. kerkn 471 Kömgtum, bei den Ariern

Kolophone, s. Handschrif-

tenkunda Kreide, beim Beelmen benutzt 487

Kṛṣṇa Diaipāyana, von Yadavas miChandel+ 83 ff.

Krena-Sage, m den Jataka. m der Prosaerzahlung entstellt, in den Gathas mit der alten Sage über-

cinstimmend 80-95 - Anspielung auf Untergang der Vrsnyandhakas

ım Buddlıncarıta 84 A 3 ın der Jätakamälä 84 A 3 — Mißhandlungen des Dvi-

pāyana und Untergang der Yadavas in der Jama-Legende 84-86 - Ankura ım Petavattlıu

91 - 93Dváraká 83

- Kanha Väsudeva 83 -- Ghata (Ghata) 83

- der alteste der Bruder 83

- Vergewaltigung des Kanhadıpâyana und Untergang der Andhakavenhu 83-85

Krsna-Sage, Robinerya 87 E.

- Sibbi uml Jambasati

80-82

Kentrapas, hiter als Kusanas 255

- nördhehe, Šakas 214 - westhelie, Sakas 239-

911

Keemendra, Bharatumañ. inri, Rezafrága Sago 15 F. — kennt uberarbeiteten

Text des Mahabharata 156

Kuci 529f, 533 535 542 614f.

Kuciśrara, Titel der smileren Könige von Kuci

Kuh, s. Pferd Kujūla 545 Kumāralāta, Verfusser der

Kalpanäimunditika und des Kaumāralāta 797 Kundnia 545

Lanaka 310f Lamb4ka 636 642 645 Langwurfel, mit Augen auf vier Soiten (päśaka)

129 - 122- beim Spiele drei benutzt

127 beim Wurfelorakei drei

Wurfel durch Abzeichen unterselueden 127

- em Wurfel dremal gewerfen 128

-Technik des Spieles 133 f 142 (s auch Wurfeln) Lederstreifen (bradhna) zum

Spiel benutzt 124 Luge ber Zeugenaussage verursacht Ted von Ver-

wandten 439-442 Mahābhārata, Ablehnung der Dahlmannschen

Theorien uber Diackeuase und Zykliker 47-64 benutzt Gäthäs in der

Volkssprache 33f Rşyasırıga Sage 2—6 Mahābhārata, Text Reynstriga-Sagonach der Grantha-Rezension 51-

- Text nucli der Diaskenase ubcrarbertet 3-6. 49-51, 62-64

— nach dem Padmapurāna 11-15 61 f.

-Višokapurvan, sekundare Erweiterung des Stripurvan, Adhy. 9: 101f.

Mahānātaka, entlehnt Strophen ups Rama-Dramen 391

- in Anlage mit Dütängada ubereinstimmend 391

- Dialog feldt 391 erzahlende Strophen 391

- ausfuhrliche Buhnenanweisungen 393 ganz in Sanskrit 391

- große Zahl der auftreten den Personen 391

- Vidüsaka felilt 391 - zwei Rezensionen, die

des Dâmodara alter als dio des Madhusüdana 397ff 788 - Legende von der Ent

stehung des Werkes 399-401. - hente Lesedrama, aber

urspranghelt fur Auffuhrung bestimmt 401 Rāmāyana genannt

mahārāja, Titel der Kusa-

na Konige 234 Mahdvastu.

Nalmuātaka 65-69 Geschichte der Padmä-

vati 69 Mastrāyanīya-Upanişad,

benutzt Chândogva Upanisad 514

Mānībhadra, Schutzgott von Agni 620

Mankha, eine Art von Bettlern, die Bilder furchtbarer Gottheiten zeigen 414f

Marathi beruht auf Ma barustri 508 Matrceta, 714 Medianische Texte 570ff

Memorialierse, uber Ver tragsbruch des Konigs 442 - 445

- umgedeutet auf Luge bei Zeugennussage 444f - auf ungerecht urteilen

den Konig 445-448 - auf Zeugenaussage über tragen 448-454

 in Sutras aufgelost 441 450

Metril, als textkritisches Hilfsmittel 4 35 198ff Mienensmel, vorbedeutend

207 f Maßhandlung emes Ren nicht als ungeheuerlich

empfunden 83 A 5 Muttelindische Worter im Sanskrit 46 78

Monchesanskrij der zentral asiatischen Kloster 263

Mohur, ursprunglich muhr. Siegel 470f Mudra, Hand und Finger

stellungen bei religiosen Verrichtungen und im taghchen Leben 484f - beim Vortrag vedischer

Texte 485f beim Rechnen 486f

- Siegel, im Sanskrit für

Munze gebraucht 471f Munzwardein 477 Mulasarvastıvadın V maya Zitate in den Beilchrif

ten in Bazaklık 256ff 787 Multan 651 Mura, sakisch Munze

465-468

- in Ostturkestan die chi nes-che Kupfermonze (cash) 468f

Nagaları johālaka Stadt richter 334 337 Najedsika 621 Nata 427 f

Nebenfiguren in den Pra nidii Darstellungen von Bazakhk 265

Nordarusch, falscher Nama für Sakisch 242 Nussespiel, a Viblitaka กนรงค

Numismatisches

Munze des Kharaosta 252 Munzo des Rapila 253

Nunze der Kusanas 254 f Griechische Schrift auf den Munzen der Ausanas 235€

Opfer 19 Opfermenschen 145 Opferwettstrest 152

Oppian, uber das Stachel schwein 170 Pacist Spiel 118 A 4

- Kaurimuschel beim Pa casa Spiel 123 Padmapurana, Text der Rsyasrnga Sage 6-15

- die bengahsche Rezen sion die altere 7 A l - benutzt Mbb 146

 beeinflußt seinerseits Vibh 11-14 Padmavati Sage Nachbil

dung der Rsyasrnea Saca Paginterung von indischen Handschriften 1966

Parunna = Pradvumna 91 Palaoara phisches

Schrift der Kusana Pe riode 586 nordwestliche Gupta

Schrift 681-685 Resonderheiten der Brah mı von Bhattmrolu 221 Worttrennung beruck eichtigt 222 zentralasiati-che Brahmi 596f 607f

altesto zentralasiati-che Brāhmı 191f archai-che nördliche zentralasatı-che Brahmı vor Anfang des 6 Jahrli

526 F

nördliche zentralasiati sche Brahmi 663-665 spaterer Typus erst. An fang des 7 Jahrh 533-

zentralasatische kurne Brahmi 466f A 1 Verhaltnis der Dravidi zur Brahm, 2166 la in der altesten Brahmi

schon fruh vielfach durch la ersetzt 547f 551 kem Zeichen für Iha 547 la und la vielfach ver wechselt 548-550 ysa auf Munzen der west lichen Kastrapas 237 yea sakische Schreibung für z 238 Zahlzeichen für 40 und

70 721-726 u und ru m der Brahm verwechselt 631f

Bestimmung der Zeichen für sa und sa m der Dravid: 213-217 Pali nordlich der Nar

mada entstanden 508 Palikanon Schriften aus Ostdialekt ubersetzt

288-291 Palimpsest 192 Pallava Bernamen, ahn

hebe Namensbildungen in Inschriften 22a Palmblatthandschriften 191 ff

Par cılă Smel mit fünf Kaurmuscheln oder Spanchen gespielt 128 Panini seine Zeit 473

- sem Sprachgebrauch stimmt zum Vedischen 473 Pariead Bel örde 313-316

Patailjali kennt d Ce schichte von der Tötung des hamsa erwahnt Dur stellung auf der Bahne un I im Bill 94 Patron milonbiliung 224f

Perlen, nach spaterer An schmung aus Regentrop fen cutstanden 179

much alterer aus dem
 Blitze 181f
 schutzende Amulette

— schutzende Amuleti 181f

- Ptymologie von muktå 176f 182 Permutationen der üyas

134ff
Peshdwar, Vasen Inschrift

meht metrisch 210 A 1 Petaratthu, Ankurap

91-93 Pferd, wertvoller als Kuh

443f 457 A 2 Physiologus, Einhorn Sage 25 70 A 2

- beruht meht auf Achan 25 A 5

P: mo = Pein, Peym, heute Uzun Tati 624-626

Pspråhud, Inschrift meht metrisch 219 A 1

Pirava, Landesname

 wahrscheinlich = Pirova der Niya Dok 466f A 1
 Plinius, über Stachel

Phnus, uber Stachel schwein 178f Po weiß Name der Kuer

Dynastie in clunes Quel len 536

Posapura, das heutige Peshawar 231 Po t 120 = Vasudeva 235 Prajapati, sechzelintelig

522f
Prakarana burgerhehes

Schauspiel 202f
Prakrit der alteren Dra

men nicht nach Gram matikern zu verbessern 497 A 7 Dialekt der Bhattiprölu

Inschriften 217
Prāna, den Sinnesorgan

Prāna, den Sinnesorganen ubergeordnet 378 381

mit Saman identifiziert
 Prajapati 382

Prāna, Prāņa und Wasser 512f

512f

— Prånas Stutzen des
Rrahman 517f

Prandhicaryā des Bodhisattva unter fruheren Buddhas 257 260

Buddhas 257 260
Pratiethāna, bei Kaušāmbī
721

Puppen 426f Purusa, viergeteilt 521 f

puta, im Sinne von An guhönger 231

— s auch putra Pūtikhasa, eBbares Tier 176 putra, (putta) bezeichnet

Zugehörigkeit zu Geschlecht usw 86 347 A 3

s auch puta
rājaputra = ksatrija 86
rājātirāja, Übersetzung des

iranischen Titels saonano sao 234

Rājūla 253 Rāma Sage, un Jutuka

35—39 — m alten Gathās 36f

 Namen der Helden als Eigennamen in Inschrif ten 225

Rāmāyana, Rəyasınga Sago 16—18

 Text junger als der des Mahabharata und Pa dmayurana, 17f

 Bengah Rezension jun ger als Vulgata 18 A 1
 benutzt alte Gathas

38-40
Ratte, Ganesas Tier 746
Rauhineya, vorkommend in

Inschriften des 14 Jahr hunderts 87 Redaktionen, verschiedene,

eines Sagenstoffes in der selben Sammlung 48 Regenlosigkeit 2ff

Reliquienbehalter 213ff Rhinozeros 176f Rohineyya = Balarama 87 Rolineyda, Zeichen zorni

Rotuerden, Zeichen zo ger Erregung 419f Reyasrnga, ülter Rsy 1A 1
— im Rsi 1
— Abuherr der Srugiyara

Rajputen 72
— m den Brähmanas 1

— ını Mahābhārata 2—6 — ın der Grantha Rezen-

sion des Mahübhürata 51—64 — im Hariyamsa 6

— ın der Bhüratamanıarı 15f

— im Balabharata 15f — im Rāmāyana 16—18

— mi Padmapurana 6—15 — mi Skandapurana 18—20

— im Bhāgavatapurāna 20 A 2 — im Šii animus 20 A 1

— im Šivapurana 20 A 2 — im Alambusa Jātaka 26 — im Nalmika Jataka 26

— im Mahayastu 65—69
— in der Ayadanakalpa
lata 24 65 69

- un Kandjur 20-24 - un Buddhacarita 6

- im Ta chi tu lun 70
- in Ikkaku sennin 70

 ber Huen tsang 24 70
 Nachbildung in der Geschichte von Padmavati im Mahavastu 69

 Nachbildung in der Ge schiehte von Valkalaeirin in Vasudevahindi 71

 In Hemacandras Stha viravahearita 76f
 Nachbildung in der Ge

schichte von Kamamañ jari in Dandins Daśa kumāracarita 20

- Sage im Physiologus benutzt 25 70 A 2

benutzt 25 70 A 2

— benutzt un Barlaam und
Tossanh 72

Joasaph 72
— Darstellung in Devan

dahalli 41

— Darstellung in Bharliut

- Darstellung in Amam

Sameargavely# 365

|                                                                                                                                                                                                                                                                              | Brace 221 Buchtely                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | eiching                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| — — m der Bodhisat tvandanshabjalata 637f — — im Tsa pao tsang king 633—640 — — bei Huen tsang 640f Sala Åra 239—241 Salas, im Mahäbhasya 240f — in der Allahabad In schrift 241 — im Harsacarita 241 — in westlichen Höhlen mschriften 241f sakastana, Zavaoravý 244—248  8 | tung der Lehre von V und Prann m Brähn 384—390 — benutzt Ausdrucke Wurfelspels 385 Sanmtra, kue Name Sanskri, Sprache des E dhistischen Kanons 7: Sanskristerungen in e Inschriften 217 A 2 — bei Volksausdrucken unterbleben 178 — falsche 46 179—183 Surputorputarana 190 — Text 191—198 — Rekonstrukton des 1 halt 198—200 204—2 — ein Prakarana 202 — ein Prakarana 202 — ein Prakarana 202 fun neun Akten 203 sarvalogaiseura, Titel di beiden Kadphusse 234 Sarvastradins, Prandlih slöder und die dazug borigen Verse in Bazakli sterumen von den Sa vastivadins 203 saubha, eobha, Fata Mor gana 425f Sauwras 646ff Sauwras 646ff Sauwras 646ff Sauwras 646ff Sauwras 646ff Sauwras 646ff Sauwras 646ff - un Jana und Sama 392f 412 — im beutigen Indien 393 — durch Nilakantha be zung 393f — in Thengathä 394f — in Chuna 463f 412 — Abarten in Sam 413 415f cklatieruppeler, rüpopojin in | ristal Schattenspieler, ihr Nam 425—427  Schenkungsformulare, s Stellenindex unter  Ges Schildkrote, elbar 176 Schildkrote, elbar 176 Schildkrote, elbar 176 Schildkrote, elbar 176 Schildkrote, elbar 176 Schildkrote, elbar 176 Schildkrote, elbar 176 Schildkrote, elbar 176 Schildkrote, elbar 176 Schildkrote, elbar 176 Schildkrote, elbar 177 Schildkrote, elbar 177 Schildkrote, elbar 177 Schildkrote, elbar 177 Segenspruch der Eltern 100 35 m A 1 Stelletu = Svetaketu 346ff Sica, Stadtname 406f A 1 Silbermunsen, sohon im 5 Jahrh vor Chr 475f ki Sindhuland 656f - westbeh vom Indus 65f Sindhuland 656f - westbeh vom Indus 65f Sindhuland 656f - westbeh vom Indus 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f Sindhuland 65f S |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Spaltung einer Person in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              | ichattenspieler, rüpopojis in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | mehrera auf den Dar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Sakisch, iranische Sprache                                                                                                                                                                                                                                                   | 394                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | stellungen 264 270                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              | - saubhya (1) 402                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Speiseregel, sozial be                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              | - saubluka 402                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | schrunkt 175f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| - iranische Si rache, nicht -                                                                                                                                                                                                                                                | - Saubhika, éobhika éo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Spielhauser 174                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| nordarisch 463f                                                                                                                                                                                                                                                              | bhamka 406f 422f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Spielkreis, dyntamandala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              | - dire Kunst 423f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 113—115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

Spiclsaal 109

Spruchdichtung, Personen der Heldensage in den Mund gelegt 101

Sraddhā, Herzenstrieb, bei

der Gabe nötig 364 Stachelschuern, eßbar 170ff

- gefährlich für Hunde 178f

Sthat travallearita, Valkala etrin Sage 70f

Sung yun 625 Süryaprabhā, Kanigin von

Agni 620 Suvarnadeva, kne Swarna

tep, chan Su fa te, König von Kuci 535ff 618 Suvarnapnspa, Konig von

Kuei im 7 Jahrh 533 — Muherr der Dynastie

von Knei 614—617 Srayamprabhā, Gemaliin des Tottika 606 789

Sectaketu, der emgebildete junge Brahmane, un Jatalen 346-355

- in alterer Sanskrithte ratur 349

— in Chandogya Upniu sad 349—350

- m Kausitaki Upanisad 350

— im Šankluynna Sraita sutm 350

Patronymikon Uddila
 ka, Auddalaki 353-357
 Syamaka 636 642 A 2

645
Ta chi tu lun. Rainsenga

Ta chi tu lun, Rayasınga Sage 70 Takman, Fieberdamon

433-438 Tatomerum 205

Tatowierung 265 Teppich, Einschrankungs

regel gegen neue Ten piche für Monche 269 A 2

Tiere, funfkrallige, eßbar 175ff

- in Upanisads 365

- Verkunder des Wissens 509f 515 Trerkreis, ostasmtischer, von Chinesen erfinishin 736-738

— — nstrologischer Zyl lus 740

— — ım Dıyayadana 733f

 — m Mahāsunupāta sutra 734—739

- m tib Padmithan yig 731f

— — in Sanskrithand schrift nus Sorčua

741—748 — — in manichards r

I Innil-chrift 748—750
— — in sakischen Urkun

den 750f — — in krorainischem

Wnhrsagebuch (1) 727— 731 738—741

- un Scht orh yuan scheng sinng mer king

731f
-- in einem astrolog
Werk 732

 — un Sine bdun zes på skar inni mdo 732f
Tierkreisdarstellungen auf

turkestnuschem Teppich
731 A 1
— auf chinesischen Spie

geln der T'nng Zeit 731 A 2 744 f --- in Tempeln von Chidam

baram und Trichinopoly
73t A 3
Tiger (Sternbild), im Cin

riger (Sternold), im Chi nesischen em Krieger 740 Titel der Kusana als Welt

herrscher maharaja ra jatīrāja devaputra kai saru 234

Tocharisch, Grammatisches 536f Tottika, König von Kuci

606 617

Tranen schaden dem Toten,
um den sie vergo-sen
werden 99

Trauer um Verstorbene törscht und sundhaft 99f 7 rostgeschichten (Sokapano dana) 37ff

 beim Tode von Auge hougenallgemenrundisch 98
 m Bitualtexten vorge

- m Ritualtexten vorge schreiben 100 - daher in Jatakas zahl

reich 100

— un Pros 101 f

Trunkenheit, Ur ache des Keulenkampfes der

Yadayas 85f Uddālaka, Patronyuni on

des Švetaketn 353-357 Udrāyann, Konig von Ran

ruka 631 ff Udyana 496 Uneheliel e Geburt, unun

Unchelicle Geburt, um stoßig 511 Unterweisung, nur vom

Lehrer statthaft 524 f Usavadata, Usabhadāta, Usabhadatta, sakiseher

Name 243
Uttaramadhurā = Mathura
an der Jamuna 88

1 de, vargeteilt 521f 1 ajhesla, Vasiska, Kiisaim kõnig 233 tallala Darstellungen, 11

der zentralisiatischen Kunst 271f Vallalacien Sage, Nach

Valkalacerın Sage, Nach alımung der R-yasrınga Sago 70f

— in der Vasudevahmdi 785

l'arzopagamana Formel

527ff

19 Parina, der Ergreifer 563 Pasudeva, Kusana Konig

235 Vasudevahindi, Valkala eirin Sago 71f 785

eirin Sage 71f 785 Vasuyasas, Konigvon Kuci 529f 617 Vant. hochste Gottheit

378 383 — mit Saman ülentifiziert

378

Odem der Gotter und
Menschen 383

- Sproß der Himmelske

1 crstoß, gegen buddhisti

l'ertragsbruch des Konies

verir acht Tod von Ver

Darstellungen 273

wandten 442-444

- auch nach transcher An

1 ibhitakanusse, als Wurfel

schauung 456-460

sche Dogmatik in din

ganden 512

454....458

- arısclı 461

benutzt 122-12. - das Spiel mit Nussen im Veda und in der Ritual literatur 125 - ım Mahabharata außer dem Virataparvan 125f 134 l *idusaka,* im Šaripiitrapra karana 208 I certel, der kleinere Teil gegenuber dem uncud lich großen spater wort hch gefaßt 521f I ina ja der Mulasarvasti vadins enthalt I eine tur l estamochen Elemente 641 657 l traj, hochstes Prinzip 387-396 Virātaparian, spatere bit ten und Gebraucheim 126 l Labhaya 656 1 ollana 636 642 645 l väghra Schutzgott von Armi und Kuci 620 l yākarana 260 Il ahrsager, professionello Il asserspende an Toto 38 If eihinschriften, nicht be stunmt gelesen zu wer den 220 246f Bein und Wembau in Ostturkestan 728-750 Il schern des Pferdes, gluck bringend 767ff Il assen höher als Werk 384 - vedisches, gilt weniger Vals recliter Wandel 359f

ll urfel, aksa, der aller meine Ausdruck für alle Arten Wurfel 125f - zweifarbig 126 A 1 1706 - s auch Langwurfel Il urfelbecher, in Indien un bekannt 120 A 1 131 A 2 Wurfelbehalter (aksavan) na) 119f li urfelbrett (plialaka) 115 -- (pattaka) 119 - m alten Spiele unbe kannt 116-119 ll urfeln mit rechter oder linker Hand 130 - s auch Lancwurfet Wurfelorakel im Bower Manuscript 127 134ff - m der Pasakakovalı 128 134 ff Il urfelrausch 111 Il urfelschach 172 174 Wurfelepiel I das altere mit viblutaka Nussen - im Rgveda 150 Wurfel benutzt 129f 160 nicht vier Wurfel 130 — vielleicht = bhara 152 A 1 - in der vedischen Lite ratur 160ff m den Upanisads 166f - in der Ritualliteratur 128 166--160 funf Wurfel benutzt 128 49, 100, uber 100, uber 1000 Wurfel 128 - kem eigentliches Wur felspiel 161 - im Fpos, mit Ausnahme des Virataparvan, Hau fen von Wurfeln benutzt 129 162 € - Identitat des epischen

und vedeschen Spieles 166

— ın der kanonischen Palı

Technik d w Nússespiels

(Aussondern des genann

literatur 167ff

fin Wurfes aus dem lun geschutteten Haufen) 149 160-162 B urfelaniet. Bedeutung der Zuhlkunst für das Spiel 162-166 - Spielregel beam ritin l len Wurfelsmel 156ff II das spatere mit Long wurfeln im Virataparvan des Mbh, im Spiellied des Vidhurapandita Ja in den Wurfel orakeln und in klassi scher Literatur 1086 - Einsatz (vii) 131ff 165 - nicht glaha 131f - ved dhana 133 A 1 - emsetzen = dha 148A 3 - 1m Mbh 164ff - in Teile zerlegt 114 A 4 - Gewinn 150ff 153 A 1 155 - Spielregel 370 - = Samvarga Methode 375-376 → Ausdrucke des Wurfel spiels von der Samvarga vidya benutzt 385 - Regeln über die Vertei lung des Einsatzes 164ff . - Wurfelzahl 127ff 175 - der König spielt drei mal 159 - mit Brettspiel kombi mert 170-174 - Spielansdruck bikilich gebraucht 147 150 175 Il unschstern laßt Geld un ! Juwelen regnen 469f Ysamotika Vater iles Cir stana nicht Ghsamotika 236-238 255 - sakraler Name 242 Yuta (yukta) Delegarte der Parisails 316f Zahlkunst sofortiges Ab schatzen großer Mengen 134 161-164 Zeitrechnung a Xrn Zeugen, rur Wahrheit ver

mahnt 439-449